

[ काण्ड ७-१० ]

स्वाध्याय मण्डल

किल्ला पारडो (जिला वलसाड)





# ऋथर्ववेद का सुबोध भाष्य

वृतीय भाग

[ काण्ड ७-१० ]

भाष्यकार

पद्मभूषण डा० श्रीपाद दामोदर सातवलेकर



स्वाध्याय मण्डल

पारडी

प्रकाशक बसन्त श्रीपाद सातवलेकर स्वाध्याय मण्डल, पारडी [जि० बलसाड]

This book has been published with financial assistance from the Ministry of Education and Culture, Government of India

1 9 8 5

Rs. 460 for 10 Vols.

मुद्रक मेहरा आफसेट प्रेस, नई दिल्ली



# अथर्ववेदके सुभाषित

'सुभाषित' सर्वदा ध्यानमें धरने योग्य वेदमंत्रके मननीय विभाग हैं। ये वेदके सारभूत भाग हैं। ये यहां विषयवार वर्गीकरणके साथ अर्थके समेत दिये हैं। केखक, वक्ता, संपादक, प्रचारक, उपदेशक आदिकोंके उपयोगमें ये अच्छी तरह आ सकते हैं। इनका वारंवार वैयक्तिक अथवा सामृहिक उचारण करनेसे करनेवालों तथा सुननेवालोंके मनोंपर बडा हुए परिणाम हो सकता है। इससे वैदिक धर्मका अच्छा प्रचार हो सकता है और मानवी जीवनमें वैदिक धर्म आनेके किये यह एक सुगम साधन हो सकता है।

कागेके सुमावितोंके प्रकरणोंमें मुख्य सुमावित और उनमें जो भाग वैयक्तिक अथवा सामृद्धिक उच्चारणमें का सकते हैं, वे बताये हैं। ये सुमावित अनेक हैं, इतने ही हैं ऐसी बात नहीं और एक मंत्रके अनेक सार्थ विभाग करनेसे ये और अनेक हो सकते हैं। पाठक इनका उपयोग करते जांयने तो उनको इनकी उपयुक्तता विदित हो सकती है।

#### बह्म

तृतीयन ब्रह्मणा वाब्रुधानाः (७।१।१) — तृतीय ब्रह्मः ज्ञानसे वढते रहते हैं।

ब्रह्मेनद् विद्यात् तपसा विपश्चित् (८१९६) — ज्ञानी तपसे जाने कि यह ब्रह्म है।

द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परि षस्व-जाते, तयोरन्यः पिष्पलं स्वाद्वत्ति, अनश्चन्नः न्यो अभि चाकशीति (९१९१२०)— दो उत्तम पंखवाले मित्र पक्षी (जीव भौर शिव) एक वृक्ष पर बैठे हैं, उनमें एक मीठा फल खाता है, दूसरा न खाता हुना प्रकाशता है। आस्तो अक्षरे परमे व्योमन्, यस्मिन्देवा अधि विश्वे निषेदुः, यस्तन्न वेद किमृचा करिष्यति, य इत्तद्विदुस्ते अमी समासते (९११०१९८)— परम लाकाशामें रहनेवाले ऋचालोंके सक्षरोंमें सब देव रहते हैं। जो यह नहीं जानता वह ऋचासे क्या करेगा, जो वह जानते हैं वे उत्तम स्थानमें विराजते हैं।

इन्द्रं मित्रं वरुणमग्निमाहुरथो दिन्यः स सुपणों गरुत्मान्, एकं सत् विधा बहुधा बदन्ति, अग्नि यमं मातरिश्वानमाहुः (९११०१२८)— एक ही सत् है, उसको ज्ञानी अनेक नामोंसे पुकारते हैं, उसको इन्द्र, मित्र, वरुण, आग्नि, दिन्य, सुपणे, गरुरमान्, यम, मातरिक्षा कहते हैं।

ब्रह्म श्रोतियमाप्तोति, ब्रह्मेमं परमेष्ठिनम् (१०१२) २१) — ज्ञान विद्वानको प्राप्त करता है, ज्ञान दी परमेष्ठी प्रजापतिको ज्ञानता है।

ब्रह्म देवां अनु क्षियति, ब्रह्म दैवजनीविदाः, ब्रह्मेद्म-न्यद्मक्षत्रं, ब्रह्म सत् क्षत्रमुच्यते (१०१२१३) — ब्रह्म देवेंकि साथ रहता है, ब्रह्म दिन्य जनस्वी प्रजामें वसता है, ब्रह्म ही न नाश पानेवाला है और ब्रह्म ही सन्दा क्षात्र तेज है।

ब्रह्मणा भूमिविहिता ब्रह्म द्यौरुत्तरा हिता। ब्रह्मेदः मूर्ध्वे तिर्यक् चान्तरिक्षं व्यचो हितम् (१०१२) २५)— ब्रह्मने पृथिवी बनायी, ब्रह्मने ही खुळीक जपर रखा भौर, अन्तरिक्षमें ब्रह्म ही तिरच्छा और चारों ओर फैला है। मुर्धानमस्य संसीव्याथवी हद्यं च यत्, मस्तिष्काः दृष्वीः प्रेरयत् पत्रमानोऽधि शीर्षतः (१०१२। २६)— सिर और इदयको योगी सीता है, और मसक्ते अपर प्राणको चलाता है।

तद्धा अथर्चणः शिरः देवकोशः समुन्जितः (१०।२। २७)— वह अथर्षाका सिर देवोँका खजाना सुर-क्षित है।

सर्वा दिशः पुरुष आ वभूव (१०।२।२८)— सब दिशाओं में यह पुरुष है।

यो वै तां ब्रह्मणो वेद अमृतेनाष्ट्रतां पुरं, तस्मै ब्रह्म च ब्राह्माश्च चक्षुः प्राणं प्रजां दृदुः (१०१२१९) — अमृतसे अावृत इस ब्रह्मकी नगरीको जो जानता है उसको ब्रह्म और अन्य देव ब्रह्म, प्राण (दीर्घायु) और सुप्रजा देते हैं।

न वै तं चक्षुर्जहाति न प्राणी जरसः पुरा, पुरं यो ब्रह्मणो वेद यस्याः पुरुष उच्यते (१०१२।६०) — जो ब्रह्मकी इस नगरीको जानता है उसको न षांख धौर न प्राण वृद्धावस्थाके पूर्व छोडते हैं।

अष्टा चक्रा नवद्वारा देवानां पूरयोध्या, तस्यां हिर ण्ययः कोशः स्वर्गो ज्योतिषावृतः (१०१२१३१) — षाठ चक्र और नौ द्वार जिसमें है ऐसी यह देवोंकी नगरी हैं, उसमें सुवर्णका खजाना, तेजसे भरा हुना स्वर्ग ही है।

तिस्मिन् हिरण्यये कोशे ज्यरे त्रिप्रतिष्ठिते, तिस्मिन्
यद्यक्षमात्मन्वत् तहे ब्रह्मविदो विदुः ( १०१२।
३२)— उस तेजस्वी हृदयकोशमें, तीन बाधारोंसे
रहे स्थानमें जो बात्मावान् प्रजनीय देव है, उसको
ब्रह्मज्ञानी जानते हैं।

प्रभाजमानां हरिणां यहासा संपरीवृतां, पुरं हिर-ण्ययीं ब्रह्मा विवेशापराजिताम् (१०१२।३३) — तेजस्वो, यशसे विशे, मनका हरण करनेवाली सुवर्णमय अपराजित नगरीमें ब्रह्मा प्रवेश करता है।

इन सुभाषितों में इनसे भी छोटे दुकडे सुभाषितके समान उपयोगमें छाये जा सकते हैं, देखिये—

ब्रह्मणा चानुधानाः — ब्रह्मज्ञानसे वृद्धि प्राप्त करते हैं। ब्रह्मनिद्धिधात् — ब्रह्मको जाने। ऋचो अक्षरे ... देवा ... निषेदुः — वेदमंत्रके अक्षरमें देव रहते हैं।

एकं सत्— एक सत् है।

ब्रह्म श्रोत्त्रियं आप्नोति — ज्ञान वेदके विद्वान्को प्राप्त होता है।

बहा देवां अनु क्षियति — बहा देवोंके साथ रहता है। शिरः देवकोशः — सिर देवोंका खजाना है। सर्वा दिशः पुरुषः — सब दिशालों से पुरुष है। नवद्वारा देवानां पूः — नौ द्वारोंवाली देवोंकी नगरी है। पुरं हिरण्ययों ब्रह्मा विवेश — सुवर्णमय नगरी से ब्रह्मा विवेष्ट होता है।

इस तरह पूर्वीक बढे सुभाषितोंसे ऐसे धनेक छोटे छोटे सुभाषित तैयार होते हैं। ये व्यक्तिशः धथवा संघशः जपे या भजन किये जा सकते हैं, धौर ऐसा करनेसे करनेवालों धौर सुननेवालोंको बडा छाम हो सकता है।

#### ईश्वर

प्रपथे पथां अजिनिष्ट पूर्वा प्रपथे दिवः प्रपथे पृथिव्याः (७१०११) — द्युकोकके, अन्तरिक्षके, और पृथिविक् वीके मार्गमें सबका पोषणकर्ता ईश्वर प्रकट होता है। उभे अभि प्रियतमे सघस्थे आ च परा च चरति

उभे अभि भियतमे सघस्थे आ च परा च चरात प्रजानन् दोनीं अत्यंत भिय स्थानोंमें सबको ठीक तरह जानता हुआ वह ईश्वर विचरता है।

पूर्वमा आशा अनु वेद सर्वाः— (७१०१२)- सबका पोषणकर्ता ईश्वर सब दिशा उपदिशामोंको जानता है। सो असाँ अभयतमेन नेषत्— वह इम सबको निर्भ-

यताके मार्गसे के जाता है।

स्वस्तिदा आघृणिः सर्ववीरोऽप्रयुच्छन् पुर एतु
प्रजानन् वह प्रभु सबका कल्याण करनेवाला,
तेजस्वी, सबसे काधिक वीर प्रमाद न करता हुआ
हमारा नेता हो।

अभि त्यं देवं सवितारं ओण्योः कविकतुम्। अर्चामि सत्यसवं रत्नघां अभि प्रियं मतिम् (७११५११) — सबकी रक्षा करनेवाले, चुलोक जीर मूलोकके हत्यादक, जानी जीर ग्रुम कर्मकर्ता, सत्यवेरक, रतन-धारक, मनन करने योग्य जीर प्रिय हम देवकी मैं पूजा करता हूं।

- ऊर्ध्वा यस्यामितिर्भा अदिद्युतत् सविमानि (७१९५१२)
   जिसका भपरिमित तेज उसकी भाजानुसार ऊपर
  फैळ रहा है।
- हिरण्यपाणिः अमिमीत सुक्रतुः कृपात् स्वः— उत्तम कर्म करनेवाला, सुवर्णके समान किरणवाला प्रभु अपने तेजको फैलाता है।
- सावीर्हि देव प्रथमाय पित्रे ( अ१५१३ )— हे देव ! प्रथम पालन करनेके लिये तुमने यह उत्पन्न किया है।
- वर्ष्माणमस्मै वरिमाणमस्मै इसके क्रिये उत्तम देह
- अथास्मभ्यं सवितर्वार्याणि दिवोदिव आ सुवा भूरि पश्वः— हे सबके उत्पन्नकर्ता देव! हमारे छिये प्रतिदिन उत्तम धन भीर बहुत पश्च मिछे।
- दमूना देवः सविता वरेण्यो द्धद्रत्नं दक्षं पितृभ्य आयूंषि ( ७१९५४ )— हे सबके उत्पादक दमनसे मनको खाधीन रखनेवाळे त् श्रेष्ठ देव ! रक्षकोंको त् रत्न, बळ और बायु देता है।
- अमददेनं इसको आनंदित रख।
- परिज्मा चित् कमते अस्य धर्मणि परिश्रमण करने-वाका इसके बाजामें रहकर अमण करता है।
- तां सवितः सत्यसवां सुचित्रामाहं वृणे सुमतिं विश्ववाराम् (७११६११) — हे सबके उत्पादक देव ! में सत्यकी प्रेरणा करनेवाली विलक्षण, रक्षा करनेवाली करवेदाली हो।
- या स्य कण्वो अदुहत् प्रपीनां सहस्रधारां महिषो भगाय — जिस सहस्र धाराओंसे पुष्ट करनेवाली शक्तिको इसके पेश्वर्यके लिये बलवान् ज्ञानी दुहता है – प्राप्त करता है।
- प्रजापतिर्जनयति प्रजा इमाः (७।२०।१) प्रजापालक ईश्वर इन सब प्रजामीको उत्पन्न करता है।
- धाता दधातु सुमनस्यमानः धारक देव उत्तम मनसे सबका धारण करे।
- समेत विश्वे वचसा पति दिव एको विभूरतिथि-र्जनानाम् (७:२२।१) — धुलोकके स्वामीके पास सब अपनी स्तुतिसे चली, वह एक है और सब जनोंका वह बातिथिवत् सरकारके योग्य है।

- विष्णोर्नु कं प्रात्रोचं वीर्याणि यः पार्थिवानि विममे
  रजांसि (७१२७११)— सर्वन्यापक परमात्माके
  पराक्रमोंका हम वर्णन करते हैं जो पृथ्वीपरके
  लोगोंको विशेष रीतिसे निर्माण करता है।
- यो अस्कभायदुत्तरं सघस्यं -- जिसने जपरका माकाश कैकाया है।
- यस्योरुषु त्रिषु विक्रमणेषु अधिक्षियन्ति भुवनानि विश्वा (७।२७।३) — जिसके तीन विक्रमोंने सब विश्व भुवन रहते हैं।
- उरुक्षयाय नस्क्रिधि हमारे विशेष निवासके लिये सहाय कर।
- विष्णुगोंपा अदाभ्यः ( ७:२७।५ ) न्यापक देव संरक्षक भौर न दबनेवाला है।
- तद् विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति स्र्यः, दिवीव चक्षुराततम् (७१२०१७) — वह व्यापक देवका परम पद है, जो ज्ञानी कोग सदा देखते हैं, जैसा चूकोकमें सूर्यं प्रकाशता है।
- बृहस्पतिर्नः परि पातु पश्चादुतोत्तरसाद्धराद्घायोः (७१५३११) — ज्ञानपति पीछेसे, नीचेसे और उपरसे हमारा पापीसे रक्षण करे।
- इन्द्रः पुरस्तादृत मध्यतो नः सखा सिखभ्यो वरीयः कृणोतु— मित्र इन्द्र जागेसे और बीचसे हमें मित्रोंसे भी श्रेष्ठ बनावें।
- यो अग्नौ रुद्रो यो अप्तु अन्तर्य ओषघीवींरुघ आविवेश, यहमा विश्वा भुवनानि चाक्लपे तस्मै रुद्राय नमो अस्त्वग्नये (अ९२११)—जो अग्निमें, जलोंमें, भौषधिवनस्पितयोंमें है, जो सब भुवनोंको रचता है, उस अग्निस्टर्ग रुद्र देवको नमस्कार है।
- यत् परममवमं यच मध्यमं प्रजापितः सस्जे विश्वरूपं, कियता स्कम्भः प्रविवेश तत्र यन्न प्राविशत् कियत् तद् बभूव । (१०१०/८)— प्रजापालकने उत्तम और मध्यम विश्वरूप निर्माण किया, उसमें सर्वाधारने कितना प्रवेश किया और वह प्रविष्ट नहीं हुआ वह कितना है।
- कियता स्कम्भः प्रविवेश भूतं कियद् भवि वदन्वाः शयेऽस्य (१०।७।९)— सर्वाधार ईश्वर भूतः

काळमें बने हुएमें कितना प्रविष्ट हुआ। आरे भविष्यमें होनेवाळेमें कितना प्रविष्ट होगा।

एकं यदंगमक्रणोत्सहस्त्रधा कियता स्कम्भः प्र विवेदा तत्र (१०।७।९)—अपने एक अंगको जिसने सहस्रधा विभक्त किया ( और यह विश्व बनाया ) इसमें सर्वाधार कितना प्रविष्ट हुआ है ?

यत्र लोकांश्च कोशांश्च आपो ब्रह्म जना विदुः, असच्च यत्र सच्चान्तं स्कंभं तं श्रृहि कतमः खिदेव सः। (१०।७।१०) — जहां लोक, कोश, जल है वह ब्रह्म है ऐसा लोग जानते हैं, असन् व सन् जहां मिला है वह सर्वाधार है वह असंत आनन्दमय है।

यहिमन् भूमिरन्तरिक्षं द्यौर्यस्मिन्नध्यादिता, यन्नाग्नि-श्चन्द्रमाः सूर्यो वातिस्तिष्ठन्त्यार्पिताः स्कर्ममं तं ब्रीह कतमः स्विदेव सः। (१०।०।१२)— जिसमें भूमि, अन्तिरक्ष, द्यु, अग्नि, चन्द्र, सूर्व रहे हैं वह सर्वाधार है, वही आनन्दमय है।

यस्य श्रयस्त्रिशहेवा अंगे सर्वे समाहिताः, स्कंभं तं ब्रूहि कतमः स्विदेव सः (१०।७।१३)— जिसके शरीरमें तैं तीस देव रहते हैं, वही सर्वाधार परमेश्वर असंत आनन्दमय है।

ये पुरुषे ब्रह्म विदुः ते विदुः परमेष्टिनम् (१०।७।१७)
— जो पुरुष शरीरमें ब्रह्म जानते हैं वे परमेश्वरको
जानते हैं।

यो वेद परमेष्टिनं, यश्च वेद प्रजापति, ज्येष्ठं ये ब्राह्मणं विदुः ते स्कभं अनुसंविदुः (१०।७।१७) — जो परमेष्टी, प्रजापति तथा ज्येष्ठ ब्रह्मको जानते हैं वे सर्वाधारको जानते हैं।

यसाहचो अपातक्षन्, यजुर्यसादपाकपन्, सामानि यस्य लोमानि, अथर्वाङ्गिरसो मुखं स्कंभं तं बृद्धि कतमः स्विदेव सः (१०।७।२०) — जिससे ऋचाएं हुई, यजु जिससे बने, साम जिसके लोग हैं, अथर्वा, अंगिरस जिसका मुख है, वह सर्वाधार है सौर वही अत्यंत भानन्दस्वरूप है।

यत्रादित्याश्च रुद्राश्च वसवश्च समाहिताः, भूतं च यत्र भव्यं च सर्वे लोकाः प्रतिष्ठिताः, स्कंभं तं बृह्वि कतमः स्विदेव सः (१०।७।२२)— जिसमें वसु, रुद्र और मादित्य रहे हैं, भूतभविष्य और सब छोक जहां रहे हैं, वह सर्वाधार प्रमेश्वर मत्यंत मानन्दमय है।

यस्य त्रयास्त्रिशद्देवा निधि रक्षन्ति सर्वदा (१०।७।२३) -तेंतीस देव जिसके खजानेका रक्षण सर्वदा करते हैं।

यत्र देवा ब्रह्मविदो ब्रह्म ज्येष्ठमुपासते, यो वै तान् विद्यात् प्रत्यक्षं स ब्रह्मा वेदिता स्यात् (१०।७।२४) — जहां ब्रह्मज्ञानी श्रेष्ठ ब्रह्मकी उपासना करते हैं, जो उसको प्रत्यक्ष जानता है वह जानी ब्रह्मा होगा।

यस्य त्रयस्त्रिशहेवा अंगे गात्रा विभेजिरे, तान् वै त्रयस्त्रिशहेवान् एके ब्रह्मविदो विदुः (१०१७१२७)— जिसके अंगर्मे तैतीस देव अवयव बनकर रहे हैं, उन तैतीस देवोंको अकेले ब्रह्मज्ञानी जानते हैं।

स्कम्भे लोकाः स्कम्भे तपः स्कम्भेऽध्यृतमाहितम् (१०।७।२९)— सर्वाधार परमेश्वरमें लोक, तप भीर ऋत रहा है।

नाम नाम्ना जोहवीति पुरास्यीत् पुरोषसः। यदजः
प्रथमं संवभ्व स ह तत् स्वराज्यमियाय
यसान्नान्यत् परमस्ति भूतम्। (१०१०११) –
स्योदयके प्रवं भौर उषःकालके प्रवं जो ईश्वरका
नाम केता है, जो भजनमा भारमा ईश्वरके साथ संगत
होता है, उसकी वह स्वराज्य प्राप्त होता है जिससे
भिक्त श्रेष्ठ कुछ भी नहीं है।

यस्य भूमिः प्रमाऽन्तरिक्षमुतोद्रम्, दिवं यश्चके मुर्घानं तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः (१०१७।३२) —भूमि जिसका पांव, बन्तरिक्ष हदर कौर चुमस्तक है, उस श्रेष्ठ ब्रह्मके किये मेरा नमस्कार हो।

यस्य सूर्यश्रक्षुः चन्द्रमाश्र पुनर्णवः, अग्नि यश्रकः आस्यं तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः (१०।७।३३) — जिसका सूर्य एक शांख है, और चन्द्र दूसरा शांख है, अग्नि जिसका मुख है, इस क्षेष्ठ ब्रह्मके लिये नमस्कार करता हूं।

यस्य वातः प्राणापानी चक्षुरंगिरसोऽभवन्, दिशो यक्षके प्रकानीः तस्मै ज्येष्टाय ब्रह्मणे नमः (१०।७।३४)— वायु जिसके प्राण भपान है, भंगिरस जिसके भांख है, दिशाएं जिसके शानसाधन (कान) हैं उस श्रेष्ठ ब्रह्मके किये मेरा प्रणाम है।

स्कम्भो दाधार द्यावापृथिवी उभे इसे स्कम्भो दाधार उर्वन्तारिक्षम्। स्कम्भो दाधार प्रदिशः षडुवीः स्कम्भ इदं विश्वं सुवनमा विवेश (१०।७।३५) सर्वाधार परमेश्वरने ह्यु, पृथिवी, बङा धन्तरिक्ष, छः दिशा-उपदिशाएं, धारण की हैं, वही सर्वाधार इस सुवनमें व्यापक है।

महद्यक्षं भुवनस्य मध्ये तपसि क्रान्तं सिलिलस्य पृष्ठे, तस्मिन् श्रयन्ते य उ के च देवाः, वृक्षस्य स्कन्धः परित इव शाखाः (१०१७१३८)— बढा पूजनीय देव भुवनके मध्यमें है, तापमें वह क्रान्ति करता है, और वह जलके प्रष्ठमागमें भी है, ष्ठसीके आश्रयसे सब देव रहते हैं। जैसे वृक्षके आश्रयसे उसकी शाखाएं रहती हैं।

यसौ हस्ताभ्यां पादाभ्यां वाचा श्रोत्रेण चक्षुषा, यसमै देवाः सदा वार्ल प्रयच्छिन्ति विमितेऽ-मितं स्कंभं तं बृहि कतमः स्विदेव सः (१०।७।३९)— निस अपित्मितके लिये सब देव अपने हाथों, पावों, वाचा, कान और आंखसे अपिर-मित विल देते हैं, वह सर्वाधार एरमेश्वर है, वह अत्यंत आनन्दमय है।

अप तस्य हतं तमो, व्यावृत्तः स पाष्मना, सर्वाणि तस्मिन् ज्योतींषि यानि त्रीणि प्रजापती (१०१७१४०) उसका अन्धकार दूर हुआ, पापसे वह दूर हो जुका, प्रजापतिमें जो तीन ज्योतियां हैं वे उसमें होती हैं।

यो भृतं च भव्यं च सर्व यश्चाधितिष्ठति, स्वर्यस्य च केवलं तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः (१०।८।१)-जे भृत और भविष्य सबका अधिष्ठाता है, जिसका प्रकाश स्वरूप है, इस श्रेष्ठ ब्रह्मके लिये नमस्कार है।

एक चक्रं वर्तत एक नेमि सहस्राक्षरं प्र पुरो नि पश्चा, अर्धेन विश्वं भुवनं जजान यदस्यार्धं क तद्धभूव (१०।८।७)— एक चक्र है, उसकी एक नामि है, हजार बारे हैं, वे बागे-पीछे होते हैं। आधेसे सब भुवन बना है, जो दूसरा बर्ध है वह कहां है? तिर्याग्वलश्चमस अध्वेबुझः तस्मिन् यशो निहितं विश्वरूपं, तत्रासत ऋषयः सप्त साकं ये अस्य गोपा महतो वसूबुः (१०।८।९)— तिरहा मुखवाला एक लोटा है, उसका नीचेका साग उपर है, उसमें विश्वरूप यश है, वहां सात ऋषि रहते हैं वे इस महानुके रक्षक हैं।

प्रजापतिश्चरित गर्भे अन्तः, अजायमानो बहुधा वि जायते (१०/८/१३)— प्रजापित गर्भमें संचार करता है, न जनमनेवाला भनेक प्रकारसे जनमता है।

पश्यन्ति सर्वे चश्चपा न सर्वे मनसा विदुः (१०।८।१४) —सब बांबसे देखते हैं, पर सब मनसे नहीं जानते।

यतः सूर्य उद्ति, अस्तं यत्र च गच्छति, तदेव मन्येऽहं ज्येष्ठं तदु नात्येति किं चन (१०।८।१६) — जहां सूर्यं उदय होता है और जहां अस्त होता है, में जानता हूं कि वही श्रेष्ठ है और उसका मिति-क्रमण कोई कर नहीं सकता।

इयं कल्याण्यज्ञरा मर्त्यस्यामृता गृहे (१०।८।२६)-यह कल्याण करनेवाळी मर्त्यके घरमें समर देवता है।

एको ह देवो मनसि प्रविष्टः प्रथमो जातः स उ गर्भे अन्तः (१०।८।२८)— एक देव मन्से प्रविष्ट होकर रहा है, वह एक वार जन्मा, पर वह फिर गर्भमें भाषा है।

पूर्णात् पूर्णमुद्याति पूर्ण पूर्णेन सिच्यते, उतो तद्य विद्याम यतस्तत्परिषिच्यते (१०।८।२९)— पूर्णसे पूर्ण बाहर बाता है, पूर्णसे पूर्ण सींचा जाता है, बब बाज हम वह जाने कि जहांसे वह सींचा जाता है।

अन्ति सन्तं न जहाति अन्ति संतं न पश्यति (१०।८।३२)— पास होनेपर वह छोडता नहीं, पास होनेपर भी वह दीखता नहीं।

देवस्य पदय काव्यं न ममार न जीर्यति — देवका कान्य देखो, वह मरता नहीं और न वह जीर्ण होता है।

यो विद्यात्सूत्रं विततं, यस्मिन्नोताः प्रजा इमाः । सूत्रं सूत्रस्य यो विद्यात् सविद्याद् ब्राह्मणं महत् (१०।८।३७)— जो फैका हुना धागा जानता है, जिसमें ये सब प्रजा पिरोयी है। स्त्रका स्त्रजो जानता है वह बढ़ा बहा जानता है।

वेदाहं सूत्रं विततं यस्मिन्नोताः प्रजा इमाः, सूत्रं सूत्रस्याहं वेदाथो यद् ब्राह्मणं महत् (१०।८। ३८)— में फंडा हुला सूत्र जानता हूं जिसमें सब प्रजा प्रोयी है, सूत्रका सूत्र में जानता हूं जो बढा बहा है।

पुण्डरीकं नवहारं त्रिभिर्गुणेभिरावृतं, तस्मिन् यद्यक्षमात्मन्वत् तहै ब्रह्मविदो विदुः (१०१८। ४३)— नौ हारोंवाला कमल है, तीन गुणोंसे वह वेरा है, उसमें पूजनीय देव है, उसे ब्रह्मज्ञानी जानते हैं।

इन सुभाषितोंसे छोटे सुभाषित बनते हैं वह देखिये— स्वस्तिदा .... सर्ववीरः — सर्वमें वीर कल्याण करता है। अर्चीम सत्यसर्व — सत्य भेरककी पूजा करता हूं। ऊर्ध्वा यस्यामतिर्भा — जिसका अपिमित तेज जपर फैला है।

सुकतुः कृपात् स्वः — उत्तम कर्म करनेवाला प्रभु अपने तेजको फैलाता है।

वरिमाणमस्मै— इस प्रभुकी श्रेष्ठता है। देवः सविताः द्यद्गतं — सबको प्रसवनेवाला देव रत्नोंको देता है।

अहं वृणे सुमिति — में उत्तम मित प्राप्त करता हूं।
प्रजापितिर्जनयित प्रजाः — ईश्वर प्रजा उत्पन्न करता है।
घाता दधातु — धारक देव सबको धारण करे।
एको विभूः — एक ही ब्यापक देव है।
विष्णोर्नु कं प्रावोचं वीर्याणि — ब्यापक ईश्वरके पराक्रम
में वर्णन करता हूं।

यस्य विक्रमणेषु अधिक्षियन्ति भुवनानि विश्वा— जिसके विक्रमोंमें सब विश्व रहे हैं।

विष्णुर्गोपाः— परमेश्वर रक्षक है। विष्णोः परमं पदं— ब्यापक देवका श्रेष्ठ स्थान है। बृहस्पतिनः परिपातु— ज्ञानका देव हमारा रक्षण करे। प्रजापतिः सस्जे विश्वकृषं— परमेश्वरने यह विश्वकृष

एकं यदंगं अकुणोत्सहस्त्रधा— जिसने अपना एक अंग सहस्रधा विभक्त किया। कतमः स्विदेव सः — वह परमेश्वर ष्रसंत षानंदपूर्ण है। यस्य त्रयस्त्रिशहेवा अंगे सर्व समाहिताः — तैतीस

देव जिसके जंगोंमें रहे हैं।
पुरुषे ब्रह्म विदुः— मानव शरीरमें ब्रह्म जानते हैं।
ब्रह्मा विदिता स्यात्— ब्रह्मा ज्ञाता होता है।
नाम नाम्ना जोहवीति— नाम जो केता हैं, नामजप करवा है।

यस्य सूर्यश्र्यः सूर्य जिसका शांख है। अग्नि यश्चक आस्यं — श्रिनको जिसने मुख बनाया है। महद्यक्षं भुवनस्य मध्ये — भुवनके मध्यमें बडा प्ज्य देव है।

अप तस्य हतं तमः — उसका अज्ञान दूर हुआ। तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः — उस श्रेष्ठ ब्रह्मके लिये नमस्कार है।

विश्वं भुवनं जजान- वह सब भुवनोंको हत्यन्न करता है।
प्रजापतिश्चरित गर्भें — ईश्वर सबके गर्भमें विचरता है।
न सर्वे मनसा विदु: — मनसे सब ठीक तरह जानवे
नहीं।

तदु नात्येति कश्चन— यस प्रभुका कोई जतिकमण

मर्त्यस्यासृता गृहे— मर्त्यके घरमें ( क्षरीरमें ) यह अमर रहता है।

एको ह देवो मनसि प्रविष्टः — एक देव मनके अन्दर है।
पूर्णात्पूर्ण उदचति — पूर्णसे पूर्ण स्टब्स होता है।
अनित सन्तं न पश्यति — पास होनेपर भी (प्रभुक्ते)

देखता नहीं।
देवस्य पर्य काव्यं — देवका यह काव्य देखो।
यक्षमान्वत् — कारमावान् देव ही पूजनीय है।
ब्राह्मणं महत् — ब्रह्म सबसे बढा है।
सूत्रं विततं — एक सूत्र सर्वत्र फैळा है (वह ब्रह्म है)।
यस्मिन्नोताः प्रजाः — जिसमें यह सब प्रजा प्रोयो है।
न ममार, न जीर्यति — वह मरता नहीं, धौर जीण

नहीं दोता।
प्रथमो जातः — वह (प्रभु) सबसे पहिले प्रकट हुआ है।
इयं कल्याणी अजरा — यह (प्रभुशिक) कल्याण
करनेवाली और जीर्ण न दोनेवाली है।

इस तरह छोट सुभाषित ऊपर दियं बहे सुभाषितोंसे बनते हैं। जो व्यक्तिशः या संघशः बोकनेके योग्य हैं। पाठक इनको वारंबार पढ कर देखें। इस तरह वारंबार करनेसे जो बोकनेवालोंके मनपर अपूर्व परिणाम होता है बह विशेष महस्त्रका है। करनेवालोंको ही इसका अनुभव हो सकता है।

दीर्घायु

दीर्घमायुः कुणातु म ( ७।३३।१) — वह मंरी दोर्घ षायु करे।

सं मायमग्निः सिञ्चतु प्रजया च धनेन च दीर्घमायुः कृणोतु मे (७१६४११)— यह ब्रिग्ने मुझे प्रजा बीर धनसे युक्त करे बीर मेरी दीर्घ बायु करे।

प्रत्योद्दतामिश्वना मृत्युमस्मद् देवानामग्ने भिवजा शर्चाभिः (७।५५।१) हे देवोंके वैद्यो मिश्वनौ ! अपनी शक्तियोंसे इससे मृत्युको दूर करो।

यमस्य ''' अभिशस्तेरमुञ्चा — यमके यातनामोंसे मुक्त कर।

दातं जीव दारदो वर्धमानः ( ৩।५५।२ ) - बढता हुना सौ वर्ष जीवो ।

आयुर्यत्ते अतिहितं पराचैरपानः प्राणः पुनरा ताचितां — विरोधी कारणोंसे जो तुम्हारी आयु घट गयी है, उस स्थानपर प्राण और अपान पुनः संचार करें।

ममं प्राणो हासीन्मो अपानोऽवहाय परा गात् (७१५५१४)— प्राण और अपान हसे छोडकर न चला जावें।

सप्तर्षिभ्य एनं परि ददामि त एनं स्वस्ति जरसे वहन्तु— सप्तर्षियोंको में इसे देता हूं वे इसकी कल्याण करके पृद्धांकस्थांतक ले जांय।

प्र विदातं प्राणापानावन इवाहाविव वर्जा, अयं जिरम्णः दोवधिरिष्ट इह वर्धताम् ( अपपाप) — जैसे बैल गोशालामें घुसते हैं वैसे प्राण अपना इसमें घुमें। यह वार्धक्यका खजाना है। यह विनष्ट न होका बहे।

आ ते प्राणं सुवामासि परा यक्ष्म सुवामि ते (७।५५।६)
—तेरे अन्दर प्राणको प्रेरता हुं, और रोगको दूर
करता हुं।

२ [अथ. प. भा. ३]

अन्तकाय सृत्यवे नमः, प्राणा अपाना इह ते रमः
नताम् (८१९११) — भन्त करनेवाले सृत्युको
.नमस्कार है, प्राण भीर भपान तेरे शरीरमें यहां
रमते रहें।

इहायमस्तु पुरुषः सहासुना— यह पुरुष यहां प्राणके साथ रहे।

इह तेऽसुरिह पाणः इहायुरिह ते मनः ( ८११)३ )-यहां तेरा प्राण, तेरी आयु और यहां तेरा मन रमे।

उत्कामातः पुरुष माव पत्थाः (८।१।४) — हे पुरुष! तु जगर चढ, मत गिर जा।

मृत्योः पड्वीशमवमुञ्चमानः — मृत्युके पाश तोड दो।
मा चिछत्था अस्माल्लोकात् — इस लोकसे दूर न हो।
त्वां मृत्युर्द्यतां मा प्रमेष्टाः (८।१।५) — तेरे जपर
मृत्यु दया करे, मत मर जा।

उद्यानं ते पुरुष नावयानं (८१९१६) — हे पुरुष । वेशी सन्नति हो, भवनति न हो।

ते जीवातुं दक्षतातिं कृणोमि - तुझे जीवन भीर दक्षता करता हूं।

आ हि रोहेमममृतं सुखं रथं — इस सुखदायी स्थपर

अथ जिर्विविद्यमा वदासि—शौर वृद्ध हो इर ज्ञानका उपदेश देगा।

मा त मनस्तत्र गान्, मा तिरो भूः (८११७)— तेरा मन निषिद्ध मार्गसे न जावे, गुप्त, न काम करनेवाला न बने ।

मा जीवेभ्यः प्र मदः — जीवेंकि छिये प्रमाद न कर । मानु गाः पितृन् — पितरोंके पीछे न जा ।

विश्वे देवा अभि रक्षन्तु त्वेह — सब देव यहां तेरी सुरक्षा करें।

मा गतानामा दीधीथाः (८।१।८) — मरे हुआँका शोकन कर।

आ रोह तमसो ज्योतिरेहि — यहां मा और मन्धेरेसे प्रकाशपर चढ ।

मैतं पन्थामनु गा, भीम एषः (८१५१०)— इस मार्गसे न जा, यह भयंकर मार्ग है।

तम एतत् पुरुष, मा प्र पत्था, भयं परस्ताद्भयं ते अर्वोक् — यह भन्धकार है, हे मनुष्य । इसरे न जा, परे भय है, हरे भभय है।

अध्यियमाना जरदष्टिरस्तु ते (८१२११) — अबि-च्छित्र वृद्धावस्था तुझे प्राप्त हो । (तृ दीर्घायु हो ) असुं त आयुः पुनरा भरामि — तेरे अन्दर प्राण और

भायुको, पुनः भर देता हूं।

रजस्तमो मोप गाः— रज जीर तमके पास न जा। मा प्रमेष्ठाः— मत मर जा।

जीवतां ज्योतिरभ्येह्यर्वाङ् (८।२।२) — जीविर्वोकी ज्योतिको इस बोरसे प्राप्त हो।

अव्यक्ष्यामि शतशारदाय— तुझे सौ वर्षे की आयुकी

अवसुञ्चन् सृत्युपाज्ञानशस्ति स्रत्युपाज्ञों और अवश्यकाको दूर हटाता हुं।

द्राघीय आयुः प्रतरं ते द्धामि— में वेरे किये दीर्घ बायु अधिक दीर्घ करके देवा हूं।

वातात् ते प्राणमविदम् (८।२।३)— वायुसे तेरे क्रिये प्राण वर्षण करता हूं।

सूर्याच्यक्षरहं तव- सूर्यसे तेरा बांख में प्राप्त कराता हूं। यत्ते मनस्त्वयि तद् घारयामि— जो तेरा मन है वह

तुझमें में धारण कराता हूं।

सं वित्स्वाङ्गेर्वद् जिह्नयालपन् जिह्नासे शब्द बोल बीर अपने अंगोसे संयुक्त हो।

नमस्ते मृत्यो चक्षुचे नमः प्राणाय तेऽकरम् (८।२।४)
—हे मृत्यो ! तेरे बांबके क्रिये नमस्कार करता हूं

तथा तेरे प्राणको नमन करता हूं। अयं जीवतु, मा मृत (८।२।५)— यह मनुष्य जीवे, न मरे।

इमं समीरयामिस - इसको में सजीव करता हूं। कुणोम्यस्मै भेषजम् - इसको में जीवध तैयार करके देता हूं।

मृत्यो मा पुरुषं वधीः — हे मृत्यो ! इस पुरुषको मत

जीवलां नघारिषां जीवन्तीमोषधीमहं, त्रायमाणां सहमानां सहस्वतीमिह हुवेऽसा अरिष्टता-तये (८।२।६)— इसको सुख प्राप्त हो इसिंखये जीवन देनेवाली, हानि न करनेवाली, रक्षा करने वाली, रोग हटानेवाली, और बल बढानेवाली जीवधिकों में देता हूं।

अधि बृहि (८।२।७)— अच्छा बोछ, मा रभथाः— बुरा बर्ताव न कर, सुजेमं— इसको छोड, (इसको न मार)

तवैव सन्त्सर्वद्दाया इहास्तु— तेरा दोकर पूर्ण आयुतक

यह यहां रहे। भवादावों मृद्धतं, दार्भ यच्छतं — हे सृष्टिकर्ता और संदारकर्ता! इसको सुखी करी, इसको आनन्द दो।

अपसिध्य दुरितं धत्तमायुः — पाप दूर करके इसको वीर्घाय दो।

असी मृत्यो अधि बृहि (८।२।८) — हे मृत्यो । इसको आशीर्वाद दो ।

इमं दथस्व — इसपर दया कर । उदितोऽयमेतु — यह ऊपर उठे और चलने लगे।

अरिष्टः सर्वोगः सुश्रुत् जरसा शतहायन आत्मना भुजमश्जुताम् — यह पीडाराहित, सर्व अवयवेंसि युक्त, कार्नोसे उत्तम बातें सुननेवाला, बृद्ध होकर सौ वर्षतक जीनेवाला, अपनी शक्तिसे अपने भोग प्राप्त करें।

देवानां हेतिः परि त्वा वृणकतु (८।२।९)-- देवोंका श्रम तुशसे दूर रहे।

पारयामि त्वा रजसः—रजोगुणसे में तुझे पार करता हूं। उत्त्वा मृत्योरपीपरम्— तुझे मृत्युसे दूर किया है। जीवातवे ते परिधि दधामि— दीर्घ जीवनके छिये तेरी मर्यादा में धारण करता हूं।

पथ इमं तस्माद् रक्षन्तो ब्रह्मासी वर्भ कृण्मसि (८१२१०)— उस मृत्युके मार्गसे इसकी सुरक्षा करके, इसके जिये हम ज्ञानका कवच करते हैं।

कुणोमि ते प्राणापानौ जरां मृत्युं दीर्घमायुः स्वस्ति (८१२११)— में तेरे लिये प्राण, भपान वृद्धा-वस्याके पश्चात् सृत्युं हो ऐसा कल्याणपूर्ण दीर्घायु करता हूं।

वैवस्वतेन प्रहितान् यमदृतांश्चरतोऽप सेघामिं सर्वान् — वैवस्वतने भेजे सब यमदृतोंको में दूर करता है। आराद्रातिं निर्क्तिं परो ग्राहिं कव्यादः पिशाचान्, रक्षो यत् सर्वे दुर्भूतं तत् तम इवाप हन्मासि (८१२११२) — शत्रु, दुर्गति, रोग, मांसमक्षक जन्तु, रक्त पीनेवाले जन्तु, तथा जो कुछ दुरा है वह सब अन्धकारके समान में दूर करता हूं।

यथा न रिष्या अमृतः सजूरसस्तत्ते कृणोमि, तदु
ते समृध्यताम् (८१२११३) — जिससे ममर
होकर त् नहीं मरेगा, वैसा जीवित रह, यह तेरा
जीवन समृद्ध हो।

शिवे ते स्तां द्याचापृथिवी असंतापे अभिश्रियौ— तेरे क्रिये द्यु और पृथिवी संताप न दें और श्री देने-वाके हों।

द्यं ते सूर्य आ तपतु— (८।२।१४) — सूर्य तेरे छिये सुखदायक रीतिसे तपे।

र्श वातो वातु ते हदे — तेरे हदयको भानन्द देता हुमा वायु बहे ।

दिावा अभि रक्षन्तु त्वापो दिव्याः प्यस्वतीः— वृष्टिसे प्राप्त जल तथा पृथ्वीपर बहनेवाला जल तुसे सुखदायी हो।

यत् ते वासः परिधानं यां नीविं कृणुषे त्वं, शिवं ते तन्वे तत् कृण्मः संस्पर्शेऽद्रृक्ष्णमस्तु ते (८१२११६) — जो त् वस्त्र पहनता है, जो कमर पर कपेटता है, वह तेरे किये कल्याण देनेवाका हो, स्वर्शमें वह खुरंदरा होकर न चूमे।

यत् खुरेण मर्चयता सुतेजसा वता वपसि केराइमश्रु,
ग्रुभं मुखं, मा न आयुः प्र मोषीः (८१२१९७)जो त् नापित खड्छता करनेवाले तेज धारवाले छुरेसे
जो बालों और मूंखोंका मुण्डन करता है, उससे तेरा
मुख सुन्दर होता है, पर त् हमारी बायुको नष्ट न

यदशासि यत् पिवसि धान्यं कृष्याः पयः, यदाद्यं यदनाद्यं सर्व ते अन्नं अविषं कृणोमि (८१२। १९)— जो तू खाता है, जो पीता है, कृषीसे धान्य खाता भौर दूध पीता है, वह स्नाय भौर पेय भणीत् सब तेरा अन्न में विवरदित करता हूं।

अरायेभ्यो जिघत्सुभ्य इमं मे परि रक्षत ( ८।२।२०)

— दुष्ट हिंसकोंसे इस मनुष्यकी सुरक्षा चारों जोरसे करो।

दातं तेऽयुतं हायनान् द्वे युगे त्रीणि चत्वारि कृण्मः (८।२।२१)— तेरी सौ वर्षकी भायु जिसमें दिन-रात्रका युगक, सर्दी-गर्मी-वृष्टि ये तीन काक भीर बाक्य-तारुण्य-वृद्ध भीर जराप्रस्तता ये चार भव-स्थापं तुसे सुखदायक हो।

दारदे त्वा हेमन्ताय वसन्ताय श्रीष्माय परि द्वासि, वर्षाणि तुभ्यं स्योनानि येषु वर्धन्त ओषधीः (८१२१२) — तेरे लिये वसन्त, मीष्म, शरद, हेमन्त ये ऋतु सुखदायी हों, जिनमें भौषधियां बढती हैं वह वर्ष ऋतु भी सुखदायी हो।

मृत्युरीशे द्विपदां, मृत्युरीशे चतुष्पदां, तसात् त्वां मृत्योगीपतेः उद्धरामि, स मा बिभेः (८१२१३)— द्विपाद भौर चतुष्पादींपर मृत्युका स्वामित्व है, इस मृत्युसे तुझे में कपर उठाता हूं, वह तू मृत्युसे मत हर।

सोऽरिष्ट न मरिष्यसि, न मरिष्यसि, मा विभेः (८।२।२४) — हे बाहिंसित मनुष्य ! त् नहीं मरेगा, नहीं मरेगा, डर मत।

न वै तत्र म्नियन्ते— वहां नहीं मरते (दीर्घ जीवन शाष्ठ करते हैं।)

नो यन्त्यधमं तमः — दीन जन्धेरेमें भी नहीं जाते (सदा प्रकाशमें ही रहते हैं।)

सर्वो वै तत्र जीवति ... यत्रदं ब्रह्म क्रीयते परिधि-जीवनाय कम् (८१२१२५) — वहां सब जीवित रहते हैं ... जहां यह ज्ञान और दीर्घ जीवनके छिये सुखदायी (यज्ञमार्गका अनुष्ठान) किया जाता है।

परि त्वा पातु समानेभ्योऽभिचारात् सब्न्धुभ्यः (८।२।२६)— समान कोगोंसे और बांधवोंसे होने-वाकी हिंसासे तेरा रक्षण होते ।

अमिश्रमंबाऽमृतोऽतिजीवो, मा ते हासिषुरसवः शरीरम् नमर बन, श्रीण न हो, दीर्घजीवी हो, तेरे प्राण तेरे शरीरको न छोडें।

ये मृत्यव एकरातं या नाष्ट्रा अतितार्याः, मुञ्चन्तु तस्रात् त्वां देवा (८१२१७) — जो सौ मृत्यु हैं, जो जाश करनेके हेतु हैं, उम मृखुसे देव तुम्हारी युक्ति करें। अग्नेः शरीरमसि पारियण्णु (८।२।२८)— तू दुःखसे पार करनेवाला भग्निका शरीर हो। रक्षोहासि सपत्नहा— तू रोगकृमिका नाशक हो, शत्रुका नाश करनेवाला हो। अमीवचातनः— तू रोगोंको दूर करनेवाला है। इनसे छोटे सुभाषित भन्नंत अपयोगी कैसे बनते हैं वह

द्धिमायुः कृणोतु मे— मेरी आयु दीर्घ करे।
प्रत्योहतां ... मृत्युमस्मत्— इससे मृत्युको दूर करो।
अभिशस्तेरमुञ्चः— क्वेशोंसे बचाओ।
शतं जीव शरदः— सौ वर्ष जीवित रहे।
अपानः प्राणः पुनरा तावितां— अपान और प्राण
पुनः यहां आवें।

मेमं प्राणो हासीत्— इसको प्राण न छोडे। त एनं स्वस्ति जरसे हचन्तु— वे इससे सुखपूर्वक वृद्ध अवस्थातक ले जांग

परा यक्ष्मं सुवामि ते - तेरे रोगको दूर करता हूं। प्राणा अपाना इह ते रमन्तां — तेरे प्राण, अपान यहां रमें। अयमस्तु पुरुषः सहासना - प्राणके साथ यह पुरुष रहे। इह प्राणः - यहां तेरा प्राण रहे। इह आयः - यहां तेरी आयु रहे। दृह ते मनः - यहां तेरा मन रहे। उत्काम अतः - यहां उन्नत हो। माव पत्थाः — मत गिर जा। मृत्योः पड्वीशमवमुञ्चमानः मृत्युका पाश छोड दे। उद्यानं ते पुरुष — हे मनुष्य ! तेरा ऊंचा हत्थान हो । मा ते मनस्तत्र गात्- तेरा मन बुरे मार्गसे न जावे। आरोह तमसः— अन्धकारसे उत्तर हठ। ज्योतिर्राह- पकाशको प्राप्त कर । भयं परस्तात्— दूरसे भय है। अभयं ते अर्वाक्— तेरे समीप निर्भवता है। तमो मोप गा - अंधकारको न प्राप्त हो। जीवतां ज्योतिरभ्येहि - जीवितोंकी ज्योतिको पास हो। वातात्राणं — वायुसे प्राण प्राप्त हो ।

ख्यां चाथुः — स्यंसे आँख प्राप्त हो।
अयं जीवतु — यह जीवित रहे।
दार्म यच्छतं — सुख प्राप्त हो।
धत्तमायुः — दीर्घ आयु हो।
जरसा रातहायनः — वृद्ध होकर सौ वर्ष जीवित रहे।
ब्रह्मासौ वर्म कृण्मसि — ज्ञानका कवच इसके किषे
करता हूं।

द्रीर्घमायुः स्वस्ति — सुबसे दीवं नायु हो। यमदूर्ताश्चरतोऽप सेघामि सर्वान् — सन्यमदूर्तीको म दर करता हं।

अमृतः संजूरसः — तू अमर रहेगा। अभि रक्षन्तु त्वापः — जक तेरा रक्षण करें। वर्णाणि तुभ्यं स्योनानि — वर्ष तुम्हारे किये कल्याण-मय हों।

न मरिष्यसि मा विभेः— त् मरेगा नहीं, मत हर। अमिर्मिव— न मरनेवाळा हन, अमृतोऽति जीवः— अमर और दीर्वजीवी हो।

इस तरह ये छोटे सुभाषित हैं। घरमें कोई बीमार हो, उसको उत्साह देनेके किये ये सुभाषित अत्यंत हपयोगी हैं। रोगी स्वयं इनको बोले अथवा उनके किये दूसरा कोई बोले । रोगी बिस्तरेपर पडे पडे 'दीर्घमायुः रूणोतु में '— 'ईमार मेरी दीर्घ आयु करे।' ऐसा वारंवार बोल-नेसे, ईमार सहायक होता है और उसके अन्दरकी प्राण-धिक तेजोमयी होकर, वह नीरोग होकर रोगमुक्त होता है, अर्थात् दीर्घ आयु प्राप्त करता है। ऐसा अनुभव अनेक वार लिया है।

दूमरे लोग बोलनेवाले हों, तो रोगीके शरीरपरसे प्रेमसे अपना हाथ घुमाकर— परा यक्ष्मं सुवामि ते— तेरा रोग में दूर करता हूं। मेमं पाणो हासीत— इसकी प्राण न लोडे ।

मेमं प्राणो हासीत्— इसकी प्राण न छोडे । जीवतां ज्योतिरभ्येहि— जीवितोंके तीजको प्राप्त हो ।

ये मंत्र अथवा ऐसे भाववाले मंत्र बोले जांय, तो निः-संदेह इस रोगीको आरोग्य प्राप्त होता है। वाचक मंत्रके अर्थका विधार करें और विश्वप्रेमसय अपना मन बनाकर इक्त मंत्रोंका प्रयोग करें। प्रयोग करनेके समय रोगीका विश्वास हो और प्रयोग करनेवालेका मन प्रेमसे भरा हो,

पाठक इसका अनुभव लें। मनमें अविश्वास या उपहा-सका भाव न हो।

#### . रक्षण

विश्वा अमीवाः प्रमुञ्जन् मानुषीभिः शिवाभिः परि पाहि नो गयम् (७१८९११)— सब रोग दूर कर, श्रीर मानवी कल्याणींके साथ हमारे घरका रक्षण कर।

स्कं संशाय, पविमिन्द्र तिगमं, वि शत्रून् ताढि, वि सृधो नुद्स्व (७८९१३)— बाणको भीर वज्रको तोक्षण कर, शत्रुकोंको ताहन कर भीर दिस-कोंको भगा दे।

रक्षनतु त्वाययो ये अव्स्वन्तः (८।१।११) — जलोंसे रहनेवाले अग्नि तेरी रक्षा करें।

रक्षतु त्वा मनुष्या यमिन्धते — मनुष्य जिसको प्रदीस करते हैं वह माग्नि मेरी रक्षा करें।

वैश्वानरो रक्षतु त्वा जातवेदाः — विश्वका नेता जातः वेद भाग्ने तेरी रक्षा करें।

दिव्यस्तवा मा प्रधान् विद्युता सह — विजलोके साथ दिव्य अग्नि तुझे न जलावे।

रक्षतुत्वा द्यौ रक्षतु पृथिवी सूर्यश्च त्वा रक्षतां चन्द्रः माश्च, अन्तरिक्षं रक्षतु देवहेत्याः (८११११२) — द्यु, अन्तरिक्ष, पृथिवी, सूर्यं भौर चन्द्र तेरा रक्षण करें।

बोधश्च त्वा प्रतिबोधश्च रक्षतां (८१११३) — ज्ञान भौर विज्ञान तेरी रक्षा करें।

अस्वप्रश्च त्वानबद्राणश्चः रक्षतां — स्कूर्ति और न भागना तेरी रक्षा करें।

गोपायंश्च त्वा जागृविश्च रक्षताम् — रक्षक भौर जागः नेवाला तेरा रक्षण करें।

ते त्वा रक्षन्तु (८।१।१४) — वे तेरी रक्षा करें। ते त्वा गोपायन्तु — वे तेरा पालन करें।

तेभ्यो नमः, तेभ्यः स्वाहा— उनको प्रणाम, उनके किये अर्पण।

मा त्वा प्राणो बलं हासीत् (८१११५)— प्राण तेरे लिये बल न छोडे। असुं तेऽनु ह्वयामसि— तेरे पाणको अनुकूल करते हैं। मा त्वा जम्भः संद्वुर्मा तमो विदन् (८।१।१६)-

विनाशक, घातक तथा अज्ञान तुझे पास न हों।

उत् त्वा मृत्योरोषधयः सोमराङ्गीरपीपरन (८१११७) -- सोमराज्यमें रहनेवाली शोपधियां तेरी रक्षा करें।

इमं सहस्रवीर्येण मृत्योरुत्पारयामसि (८१११८)-इजारों सामध्योंसे इसे इम मृत्युसे पार करते हैं।

उत्त्वा मृत्योरपीपरम् (८।१।१९)— मृत्युसे तुमे

सं धमन्तु वयोधसः— क्षायुका धारण करनेवाले (प्राण) तुझे बळवानु बनावें।

मा त्वा व्यस्तकेइयो३ मा त्वाघरुदो रुद्न् — बार्लोको खोळकर खियां तेरे लिये न रोयें ( अर्थात् तेरी मृत्यु ही न हो )

आहार्षमविदं त्वा (८।१।२०) — भैने तुझे छाया भौर

पुनरागाः पुनर्णवः — तू फिर छाया भौर तू नया हुमा है।

सर्वांग सर्वे ते चक्षुः सर्वमायुश्च तेऽविदम्— हे संपूर्ण अंगवाळे मानव ! तेरी दृष्टि और पूर्ण आयु तुझे प्राप्त हुई है।

व्यवात् ते ज्योतिरभूद्प त्वत् तमो अक्रमीत् (८११२१)— तेरेसे भन्धकार दूर हुआ भीर ज्योति प्रकाशने लगी है।

अप त्वन्मृत्युं निर्ऋतिं अप यक्ष्मं नि द्रध्मसि— तेरेसे मृत्यु, रोग भीर विपत्ति दूर हुई है।

रश्लोहणं वाजिनमा जिघमिं मित्रं प्रथिष्ठमुप यामि दाम (८१६) — राक्षसोंके नाश करनेवाले, बल-वान् प्रसिद्ध मित्रको में पास करता हूं जिससे सुख प्राप्त करता हूं।

स नो दिवा स रिषः पातु नक्तम्— वह दिन-रात

अयोदं ष्ट्रो अर्चिषा यातुष्ठाना नुप स्पृश (८।६।२)छो हेकी दावों से युक्त हो कर वेजसे यातना देनेवाकों
को विनष्ट कर।

आ जिह्नया मूरदेवान् रभस्य — मूर्खताको देव मानने-वालोंको अपनी जिह्नासे दूर करा क्रदयादी बृष्ट्वाऽपि घत्स्वासन्— बळवान् बनकर अपने सुखर्मे मांस खानेवालोंको डाल ( छनका नाश कर । )

सं घेर्ह्याभ यातुघानान् (८१३१३) -- यातना देने वालोंका नाम कर ।

त्वचं यातुधानस्य भिन्धि ( ८१३१४ )— यातना देने-वाळेकी चमडी काट डाली ।

हिंस्नाशनिर्हरसा हन्त्वेनम् — हिंतक विजली इस दुष्टका नाश करे।

ताभिर्विध्य हृद्ये यातुधानान् प्रतीचो वाहून् प्रति भङ्ग्ध्येपाम् (८।३।६) — उन शस्त्रीसे धातकोको हृद्यमें वींध और इनके बाहुशोंको तोड ।

उतारच्यान् स्पृणुहि जातवेद उतारेभाणां ऋष्टिभि-र्यातुद्यानान् (८।३।७)— हे जातवेद ! अच्छा कार्य करनेवाळों और भविष्यमें अच्छा कार्य करनेवाळोंकी सुरक्षा कर और शस्त्रोंसे यातना देनेवाळोंको दूर कर।

पूर्वी नि जिह शोशुचानः — प्रथम प्रकाशित होकर शबुको परामृत कर।

आमादः व्हिंचकास्तमदन्त्वेनीः — कचा मांस खानेवाळे पक्षी इन दुष्टीकी खाउँ।

नृचक्षसञ्चक्षुषे रन्धयेनम् (८१३।८)— मनुष्योके हितकी दृष्टिसे इस दृष्टको विनष्ट कर ।

हिस्रं रक्षांस्यभि शोशुचान (८१३१९) — हिसक राक्ष-सोंको चारों कोरसे सपाओं।

मा त्वा दभन् यातुधानाः— यातना देनेवाळे दुष्ट तुझे न दवावें।

नृचक्षा रक्षः परि पर्य विश्व (८।३।१०)— मान-वौंका निरीक्षण करता हुआ तू राक्षसोंको देख ।

तस्य त्रीणि प्रति शृणीह्यया— उस दुष्टके तीनीं भागोका नाश कर ।

त्रेधा मूळं यातुधानस्य वृथ्य-- यःतना देनेवालेका मूळ तीन स्थानोंमें काट ।

त्रियातिघानः प्रसितिं त एतु ऋतं यो अग्ने अनृतेन हृत्ति (८१३१११) — जो असत्यसे सत्यका नाश करता है, वह दृष्ट तुम्हारे पाकार्मे तीनों बाजुओंसे आवे।

तया विध्य हृद्ये यातुधानान् (८१३।१२)— यातना देनेवाके दुष्टोंके हृदयमें वींचा परा शृणीहि तपसा यातुधानान् (८१३।१३)— यातना देनेवालोंको दूर करके उनका नाश कर।

पराग्ने रक्षो हरसा शृणीहि— दे अग्ने ! राभ्रसीकी दूर करके नाश कर।

पराचिषा मूरदेवान् छुणीहि — मूढोंको देव मानने वालोंको दूर करके नाम कर।

परासुतृपः शोशुचतः शृणीहि — दूसरोंके प्राणीपर तृष्ठ होनेवाले शोक करनेवालोंको विनष्ट कर ।

पराद्य देवा चुजिनं शृणन्तु (८।३।१४)— सब देव पापीको दूर करें।

प्रत्यगेनं रापथा यन्तु सृष्टाः— गाहियां उन दुष्टोंके
पास चली जाय।

वाचास्तेनं शरव ऋच्छन्तु मर्मन् वाणीके चोरको

विश्वस्यतु प्रसिति यातुधानः - दुष्ट सबके बन्धनमें पडे।
यो पौरुषेयेन क्रविषा समंक्ते, यो अइव्येन पशुना
यातुधानः, यो अध्न्याया भरित श्लीरमेश्ने,
तेषां शीर्षाणि हरसापि वृश्च (८।३।१५)—
जो मनुष्यका मांस खाता है, घोडेका या पशुका
मांस खाता है, जो दुष्ट गौका दूध चुराता है, हे
अग्ने । उनके सिर अपने बळसे लोड ।

विषं गवां यातुधाना भरन्तां, आवृश्चन्तामदितये दुरेवाः, परणान् देवः सविताददातु (८१६११६) —जो दुष्ट गौको विष देते हैं, जो दुष्ट गौको काटते हैं अनको सविता देव दूर करें।

संवत्सरीणं पय उस्तियायाः तस्य माशीद् यातु-धानो नृचक्षः (८।३।१७) — हे निरीक्षक देव ! गौका वर्षभर प्राप्त होनेवाळा दूध हुए न पीवे।

पीयूषमञ्ज यतमस्तितृ सात् तं प्रत्यंचं अर्चिषा विध्य मभणि — जो दुष्ट गोदुग्धरूपी अमृत पीयेगा उसके मभी तेजसे वींष ।

सनादशे मृणसि यातुधानान् (८१३१९८) — हे अग्ने! त् सदा दृष्टींका नाश करता है।

न त्वा रक्षांसि पृतनासु जिंग्युः — राश्रस तुझे युद्धसें पराभूत कर नहीं सकते

सहमूराननु दह ऋव्यादः — मूर्वोके साथ मांसभक्षकीको जल। दे। मा ते हित्या मुक्षत दैव्यायाः — तेरे दिव्य हाथियारसे कोई दुष्ट न छूटे।

त्वं नो अग्ने अधरादुद्क्रस्त्वं पश्चादुत रक्षा पुर-स्तात् (८।३।१९)— हे अग्ने! नीचेसे, ऊपरसे, पीछसे और आगसे हमारी रक्षा कर।

प्रति त्ये ते अजरासस्तिपिष्ठा अघशंसं शोशुचतो दहन्तु— वे तेरे तपानेवाले किरण पापीको जला देवें।

कविः काब्येन परि पाह्यस्रे (८।३।२०) — हे असे ! अपने काष्यसे तूझानी हमारी रक्षा कर।

सखा सखायं, अजरो जिरमणे अग्ने मर्ता अमर्त्यः स्तवं नः — तू मित्र होकर हम मित्रोंको, तू जराः रिहत हम जीर्ण होनेवाळोंको, तू समर हम मर्खेंको सुरक्षित रख।

विषेण भंगुरावतः प्रति स्म रक्षसी जहि (८१३।२३) — विषसे नाश करनेवाले दुष्टीका नाश कर।

प्रादेवीर्मायाः सहते दुरेवाः (८१३।२४) — राक्षसीके कपट भायोजनाको यह पराभूत करता है।

शिशीते कृंगे रक्षोभ्यो विनिक्ष्वे — राक्षसोंके नाशके

ताभ्यां दुर्हार्दे अभिदासन्तं किमीदिनं प्रत्यञ्चम-चिषा जातवेदो वि निश्च (८३१५) — उन सींगोंसे दुष्ट हृदय, दास बनानेवाळे, भूखे, दुष्टको सामनेसे विनष्ट कर।

ब्रह्मद्विषे क्रव्यादे घोरचक्षसे द्वेषा धत्तमनवायं किमीदिने (८१४१२) — ज्ञानके बाबु, मांस-भक्षक, घोर बांखवाळे भूखेके छिये निरंतर द्वेष धारण कीजिये।

दुष्कृतो वने अन्तरनारम्भणे तमसि प्र विध्यतम् (८१४) — दुराचारीको गाढ सन्धकारमे एक इ

यतो नैषां पुनरेकश्चनोद्यत्— इन दुशों मेंसे एक भी पुन: न उठे (ऐसा कर।)

प्रति सारेथां तुज्जयद्भिरेवैर्हतं दुहो रक्षसा भंगुराः वतः (८१४१७) - वेगवान् वाहनोसे दुर्होका वीछा करो । विनाशक तथा दोहकारी राक्षसोका नाम करो। दुष्कृते मा सुगं भूत्— दुष्ट कर्मकर्ताको सुखसे घूमना

यो मा कदा चिद्भिदासति दुहः — जो दोही कदा चित् मुझे कष्ट देगा। उसकी दूर कर।

यो सा पाकेन मनसा चरन्तं अभिचष्टं अनृतेभि -वैचोभिः, आप इव काशिना संगुर्भाता असन्त्रस्त्वासत इन्द्र चक्ता (८१४८) — में शुद्ध धन्तः करणसे चलनेपर भी जो असत्य भाषणसे मुझे झिडकता है, मुट्ठोमें पकडे जलके समान, वह असत्यभाषी नष्ट हो जावे।

यो नो रसं दिप्सिति पित्वो अग्ने, अश्वानां गर्वां यस्तनूनां, रिषुः स्तेन स्तेयकृत् दश्रमेतु, नि ष हीयतां तन्वा तना च। (८१४११०) — जो हमारे घोडों, गीवांके अक्षकेरसको विगाडता है, हानि षहुंचाता है, वह चोर, शत्रु नाशको प्राप्त होवे, वह करीरसे पुत्रपात्रोंसे हीन बने।

सुविज्ञानं चिकितुषे जनाय सचासच्च वचसी परपृ धाते, तयोर्थत् सत्यं यतरद् ऋजीयस्तदित् सोमोऽवति हन्त्यासत् (८१४११२) — ज्ञान प्राप्त करनेवाले मनुष्यके लिये यह उत्तम ज्ञान है, सत्य और असत्यकी स्पर्धी चळ रही है। जो सत्य और सरल है उसका रक्षण सोम करता है और असत्यका नाश करता है।

न वा उ सोमो वृजिनं हिनोति (८१४।१३) — सोम कुटिलको कभी सद्दार्य नहीं करता।

न सित्रियं मिथुया धारयन्तं — मिथ्या व्यवहार करने -वाले क्षत्रियको भी सोम सहाटय नहीं करता ।

हिन्त रक्षो, हन्त्यासद् वदन्तं — राक्षसोंका और असत्य बोकनेवालेका नाम करता है।

अद्या मुरीय यदि यातुघाना अस्मि (८४।१५)— यदि में दुष्ट हूं तो माज ही मर जाऊं।

गुमायत रक्षसः सं पिनष्टन (८१४।१८) — राश्वसीको पकडो और पीसो ।

आभि जहि रक्षसः पर्वतेन (८१४।१९) - राक्षसोंको पर्वतास्त्रसे नष्ट कर।

वधं नृतं सुजद्शानि यातुमद्भयः (८१४१२०)— दुर्धो पर विज्ञको फेंको और अनका वध करो। उल्ह्रक्यातुं शुशुल्क्यातुं जाहि श्वयातुमुत कोकयातुं, सुपर्णयातुं उत गृश्चयातुं हषदेव प्र मृण रक्ष इन्द्र (८) शास्तर )— कामी, क्रोधी, लोमी, मोही, धमंडी, मस्तरिको पत्थरसे मार, हे इन्द्र । इमारी रक्षा कर ।

इन्द्र जिंह पुर्मासं उत स्त्रियं मायया शाशदानां (८।४।२४)— हे इन्द्र! त् पुरुपको या स्त्रीको पराजित कर जो कपटका शाचरण करता है।

विश्रीवासी मूरदेवा ऋदन्तु— मूर्खीके डपासक गर्दन-रहित होकर घूमें।

अयं प्रतिसरो मणिर्वीरो वीराय वध्यते, वीर्यवान् सपत्नहा शूर्वीरः परिपाणः सुमङ्गलः (८१५११) —यद प्रतिसर मणि वीर्यवान्, वीर, शत्रुका नाश करनेवाला, संरक्षक, मंगल करनेवाला शूर है वह वीरके शरीरपर बांधा जाता है।

अयं मणिः सपत्नहा सुवीरः सहस्वान् वाजी सह-मान उग्रः प्रत्यक् कृत्या दूषयन्नेति वीरः ( ८१५१२) — यह मणि शत्रुनाशक, उत्तम वीर, शत्रुका परामव करनेवाला, बलवान्, उप्रवीर हिंसक प्रयोगीका नाश करता हुना नाता है।

अनेन (इन्द्रो ) ऽजयत् प्रदिशस्त्रतस्त्रः (८।५।३)-इस मणिके प्रभावसे इन्द्रने चारों दिशाश्रोंमें विजय प्राप्त किया।

अनेनेन्द्रो मणिना वृत्रमहन्, अनेनासुरान् पराभा-वयन् मनीषी (८।५।३)— इस मणिके प्रभावसे इन्द्रने वृत्रको मारा और इसके प्रभावसे बुद्धिमान् इन्द्रने असुरोका पराभव किया।

अयं स्नाक्त्यो मणिः प्रतीवर्तः प्रतिसरः, आजस्वान् विमुधो वशी सोऽसान् पातु सर्वतः (८१५१४) —यह प्रगति करनेवाला नणि शत्रुपर भाकमण करनेवाला बकवान् वशमें रखनेवाला ग्रूर है वह सब भोरसे हमारा रक्षण करें।

स्राक्त्येन मणिन ऋषिणेव मनीषिणा, अजैषं सर्वाः
पृतना वि मुघो हन्मि रक्षसः (८१५८)—
ज्ञानी ऋषिके समान इस स्नाक्त्य मणिसे में सब बातु
सेनाओंको जीतता हूं और युद्धमें राक्षसोंका नाश
करता हूं।

ससी माणि वर्म वध्नन्तु देवाः (८।५।१०) — इस मणिको सब देव कवच करके बांवें।

सपत्नकर्शनों यो विभर्तीमं मणिम् (८।५।१२)— ं जो इस मणिको धारण करता है वह शत्रुका नाश करता है।

सर्वा दिशो विराजित यो विभर्तीमं मणिम् (८१५११३)
—जो इस मणिको धारण करता है वह सब दिशा।
ऑमें विराजिता है।

य आमं मांसमद्दित पौरुषेयं च ये कविः, गर्भान् खाद्दित केदावाः तानितो नादायामसि (८१६१३) — जो कचा मांस खाते हैं, जो मनुष्यका मांस खाते हैं, जो बाळोंवाळे गर्भोंको खाते हैं उनको यहांसे हटाता हूं।

वैयाव्रो मणिर्वो हघां त्रायमाणोऽभिशास्तिपाः, अमीवाः सर्वा रक्षांस्यप हन्त्विध दूरमस्तत् (८।७।१४)— व्याव्रके समान यह श्रूर मणि लीप-धियोंसे बनाया, संरक्षक, विनाशसे बचाता है, यह सब रोगों और राक्षसोंको हमसे दूर के जाकर उनका नाश करे।

अथो क्रणोमि भेषजं यथासच्छतहायनः (८१७१२२) में यह सीषध बनाता हूं जिसके स्नेवनसे यह सी वर्ष जीवित रहेगा।

उत्ता हार्ष पञ्चशालाद्यो दशशालादुत, अथो यमस्य पड्वीशात् विश्वसाद् देविकि व्विवात् ( ८।७।२८ )— पांच या दस रोगोंसे, यमपाशसे, सब देवोंके सम्बन्धमें किये पापोंसे तुझे अपर अठाता हुं।

यथा हनाम सेनां अभित्राणां सहस्रशः (८।८।१)

अमित्रा हत्स्वा द्धतां भयम् (८,८,२) — शत्रु हर्यमें भय धारण करें।

तेनाभिधाय दस्यूनां शकः सेनामपावपत् (८।८।५) इन्द्रने शबुकी सेनाको पकडकर भगाया ।

बृहाद्धि जाळं बृहतः शकस्य वाजिनीवतः, तेन शक् निभ सर्वान् न्युब्ज, यथा न मुख्याते कतमश्च-नेषाम् (८।८।६)— बहे सेनावाळे समर्थ वीरका बहा जाळथा, जिससे वह सब शत्रुकोंको वेरता था, जिसमेंसे कोई बात्रु छूटता नहीं था। बृहत्ते जालं बृहत इन्द्र शूर सहस्राधिसा, शतवीर्यसा, तेन शतं सहस्रं अयुतं न्यर्बुदं जधान शको दस्यूनामभिधाय सेनया (८।८।७)— हे श्रूर इन्द्र! तू सहस्र प्रकारसे पूज्य है और तेरे अन्दर सेकडों सामर्थ्य हैं, तेरा यह बडा जाल है, उससे सी, हजार, दस हजार, लाख शत्रुगोंको अपनी सेनासे इन्द्रने मारा।

अव पद्यन्तामेषामायुधानि, मा राकन् प्रतिधामिषुं, अथेषां बहु विश्यतां इषवा झन्तुं मर्भणि (८।८।२०)— इन शत्रुकोंके शक्ष गिरं, वे हमारे बाणोंको न सह सकें, इन डरनेवाले शत्रुके मर्मोपर हमारे बाण बाधात करें।

इतो जय, इतो वि जय, सं जय, जय (८।८।२४)— यहां जय प्राप्त कर, यहांसे विजय कर, मिककर जय प्राप्त कर, जय प्राप्त कर।

विश्वा अमीवाः प्रमुङ्चन्—सब रोग दूर हो।
वैश्वानरो रक्षतु त्वा— विश्वका नेता तेरी रक्षा करे।
प्रातिबोधश्च रक्षतां— विज्ञान तेरा रक्षण करें।
प्रातिबोधश्च रक्षतां— जागनेवाला तेरा रक्षण करें।
आहार्षे त्वा— (मृत्युसे) तुझे वापस लाया है।
स्विमायुश्च तेऽविदं— तुझे पूर्ण भायु प्राप्त हुई है।
अप त्वनमृत्युं "निद्धमसि— तेरेसे मृत्यु दूर हुई है।
निज्ञिह शोशुचानः-प्रकाशित होकर शत्रुका पराजय कर।
रक्षसो जहि— राक्षसोंको परासूत कर।
अयं मणिः सपत्नहा— यह मणि शत्रुनाशक है।

इस प्रकार छोटे सुमाषित होते हैं। छोटे ही सुमाषित बोक वाहिये यह बात नहीं है। बहे पूरे मन्त्र भी बोके जा सकते हैं। अपने पास समय कितना है, रोगीके मनकी अवश्या कैसी है, इसके घरवाके मनकी किस स्थितिमें हैं। इस सबका विचार करके सम्पूर्ण मन्त्र बोकना या मन्त्रका भाग बोळना इसका निश्चय करना योग्य है। जिस समय बरके छोग मनसे बळवान् हैं, रोगीमें भी उत्साह है, ऐसी अनुकूछ परिस्थितिमें पूर्ण मन्त्र बोळ सकते हैं। पर जिस समय घरके छोग घषराये हैं, रोगी भी बेचैन है, ऐसी अवस्थामें छोटे सुमावितोंका छपयोग करना छत्तम है। समय देखकर मन्त्रचिकित्साका प्रयोग करना योग्य है।

हर मन्त्रचिकिःस।का ३ [अथ. प. सा. ३]

#### धन

धाता दधात नो रियं ईशानो जगतस्पतिः (७१९८।
१) — जगत्का धारणकर्ता जगत्का पालक ईश्वर
हमें धन देवे।

स नः पूर्णेन यच्छतु — वह ईश्वर हमें पूर्ण रीतिसे धन देवे।

धाता द्धातु दाशुषे प्राचीं जीवातुमक्षिताम् ( ७। १८।२ ) सबका धारणकर्ता ईश्वर दाताके किये प्राप्त करने योग्य सक्षय जीवनशक्ति देवे ।

वयं देवस्य घीमहि सुमति विश्वराधसः — हम संपूर्ण धनोंके खानी प्रभुकी उत्तम मितको धारण करते हैं।

धाता विश्वा वार्या द्धातु प्रजाकामाय दाशुषे दुरोणे (७१९८) — विश्वका धारक ईश्वर उसके वरमें भरपूर धन देवे जो प्रजाका दित करनेके लिये दान देता है।

तसौ देवा अमृतं सं व्ययन्तु विश्वे — उसको सब देव भमृत देवे ।

यजमानाय द्विणं द्घातु (७।१८।४) -- प्रभु यज्ञ-कर्ताको धन देवें।

अनु मन्यतामनुमन्यमानः प्रजावन्तं रियं अक्षीय-माणम् (७१२९१३) — संतानके साथ न क्षीण होने-वाका धन हमें मिळे।

तस्य वयं हेडसि मापि भूम— इस प्रभुके कीपमें हम

सुमृडीके अस्य सुमती स्थाम— उस प्रभुहे सुमित जीर

रियं नो घेहि सुभगे सुवीरम् (७१२११४) — हे सुभगे! उत्तम वीर पुत्रीके साथ हमें धन दो।

तदस्मभ्यं सविता सत्यधर्मा प्रजापतिरनुमातिर्नि यच्छात् (७१२५११) — वह धन हमें सत्वधर्मा प्रजापालक जगत् स्नष्टा मनुकूल मतिसे देवे ।

सा नो रियं विश्ववारं नि यच्छात् (७।४९।१)—बह हमें सबके स्वीकारने योग्य धन देवे।

द्दातु वीरं शतदायमुक्ध्यम्— सैकडों दान करनेवाके प्रशंसनीय बीर पुत्रको देवे । रायस्पोषं चिकितुंषी द्धातु (७।४९:२) -- वह ज्ञानः वाळी हमें धन कीर पोषण देवे ।

सुमतयः सुपेशसो पाभिर्ददासि दाशुषे वस्नि (७।५०।२) – उत्तम बुद्धियां सुन्दर हैं, जो तुम दाताको धन देती हैं।

तुराणामतुराणां विशां अवर्जुषीणां, समैतु विश्वतो भगो अन्तर्हस्तं कृतं मम (७१५२१२)— स्वरासे कर्म करनेवालों तथा सुस्त मनुष्योंका तथा हुराईको दूर न करनेवालोंका जो धन है वह सब इक्छा होकर मेरे हाथमें बावे।

वयं जयेम त्वया युजा (७।५२।४) — हम तेरे साथ रहकर जय करेंगे।

वृतमस्माकमरं अंदां उदवा भरे भरे— हरएक युद्धमें हमारे कार्यभागकी रक्षा कर ।

अस्मभ्यमिन्द्र वरीयः सुगं कृष्टि (७/५२/४)— हमारे लिये श्रेष्ट स्थान सुखसे प्राप्त होने योग्य कर ।

प्र शत्रुणां वृष्ण्या रुज- शत्रुशोंके बलोंको तोड ।

यो देवकामा न धनं रुण द्धि समित् तं रायः स्जिति स्वधाभिः (७।५२।६)— जो देवकी उपासना करनेवाला अपने पास धनको रोकता नहीं उनके पास अनेक धन अनेक शक्तियोंके साथ इक्टें होते हैं।

वयं राजसु प्रथमा घनान्यरिष्टासो वृजनीभिर्जयम (७।५२।७)— इम सब राजाओं में पहिले होकर, विनाशको न प्राप्त होकर, निजशक्तियोंसे धनोंको जीतेंगे।

कृतं मे दक्षिणे हस्ते जयो मे सब्य आहितः (७।५२। ८)— पुरुषार्थ मेरे दाहिने हाथमें है और बायें हाथमें जय रखा है।

गोजित् भूयासमध्वजित् धनंजयो हिरण्यजित्— में गौवें, घोडे, धन और सुवर्णको जीतनेवाका होऊंगा।

इस विश्वमें सुखसे रहना है तो धन अवश्य चाहिये। धन बुरा नहीं है। धनका दुरुपयोग करनेसे धन बुरा कह-काता है। इसकिये वेदमें धनको प्राप्त करनेका उपदेश है। धनमें गी, वोडे, रथ, घर, पुत्र आदि सब आते हैं। जिससे मनुष्य धन्य होता है वह धन है। जिसके प्राप्त होनेसे मनुष्यको ऐसा माछम हो कि मैं धन्य हुआ हूं वह धन है। ऐसा धन मनुष्य चाहता है। वह मिछे ऐसा हन सुषा-वितों में कहा है।

### अतिथि-सःकार

यो विद्यात् ब्रह्म प्रत्यक्षं, पर्रुषि यस्य संभारा, ऋचो यस्यानूक्यं, सामानि यस्य लोमानि, यजुई-द्यमुच्यते (९१६११)— जो प्रत्यक्ष ब्रह्मको जानता है, इसके अवयव यज्ञसामग्री, ऋचाएं रीढ, साम लोम और यज्ञ हृदय है ऐसा कहते हैं।

इप्टं च वा एष पूर्ते च गृहाणामश्चाति, यः पूर्वोऽति-थेरश्चाति ( ९१६१३१)— जो अतिथिके पूर्व मोजन करता है वह उन घरोंका इष्ट पूर्व ही स्नाता है।

पयश्च वा एष रसं च ... ऊर्जां च वा एष स्फातिं च, ... प्रजां च वा एष पश्चंश्च, ... कीर्तिं च वा एष यशश्च, ... श्रियं च वा एष संविदं च गृहाणामश्चाति यः पूर्वोऽतिथेरश्चाति (९।६। ३२-३६)— दूध धौर रस, अस और समृद्धि, प्रजा और पश्च, कीर्तिं और यश, श्री और संज्ञान वह स्नाता है, जो मतिथिके पूर्वं भोजन करता है।

एवा वा अतिथियं च्छ्रोत्रियः, तस्मात् पूर्वो नाश्चीः यात्, अद्दितावत्यतिथावश्चीयात् (९१६१३७-३८)— अतिथि श्रोत्रिय है, इस कारण उसके पूर्व भोजन करना नहीं चाहिये, अतिथिका भोजन होते. पर ही स्वयं भोजन करें।

#### यज्ञ

यक्षेत्र यक्षमयजन्त देवाः ( ७१५१) — देवीने यज्ञसे यज्ञपुरुवकी पूजा की ।

तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् — वे धर्म उत्तम थे। ते ह नाकं महिमानः सचन्त — वे महरव प्राप्त करके सुसमय स्वर्गे छोकको प्राप्त हुए।

यत्र पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः — जहां पूर्वकालके साधना करनेवाले जाकर रहे थे।

अन्वद्य नोऽनुमतिर्यक्षं देवेषु मन्यताम् (७।२१।१)— क्षाज हमारी मनुमति देवोंमैं पहुंचे ऐसा यज्ञ करनेके हिथे मिळे।

#### सरस्वती

यस्ते स्तनः शश्युः, यो मयोभूः सुस्युः सुह्वो यः सुद्धः। येन विश्वा पृष्यसि वार्याणि सरस्वति तमिह् धातवे कः। (७११) — हे सरस्वति देवी! जो तेरा स्तन शान्ति देनेवाळा, सुख देनेवाळा, मनको शुभ करनेवाळा, पृष्टि देने-वाळा अतएव प्रार्थना करने योग्य है, जिससे त् सब वरणीय पदार्थों की पृष्टि करती है, उसको यहां हमारी पृष्टिके ळिये हमारी और कर।

ऋष्वो देवः केतुर्विश्वमाभूषतिदम् (७।१२।१)—
तुम्हारा मार्गदर्शक दिष्य ध्वज इस सम विश्वको
सुभूषित करता है।

#### मातृभाषा

इंडेवास्माँ अनु वस्तां व्रतेन यस्याः पदे पुनते देव-यन्तः (७१२८११)— मातृभाषा हमारे पास रहे, जो भपने व्रतसे देवता समान भाषरण करनेबाळोंको पवित्र करती है।

#### मातृभूमि

आदितिचाँरदितिरन्तिरिक्षं (७।७।१) — मातृभूमि हमारा खर्ग है, मातृभूमि मन्तिरक्षलोक है। अदितिमीता स पिता स पुत्रः— मातृभूमि ही माता,

पिता भौर पुत्र है।

विश्वे देवा अदितिः— मातृभूमि ही सब देव हैं।

प्रस्व जना अदिति जितमदिति जिन्दं — बाह्यण, श्रित्रय, वैश्य, शृद्ध कीर निषाद यही मातृभूमि है, जो भूतकाल में हुआ और जो भविष्य में होगा वह सब ( अर्थात् जो वर्तमानकाल में हैं) वह सब मातृभूमि ही के लिये हैं। (अदिति— जो अब देती है। वह मातृभूमि है।)

महीमू षु मातरं सुव्रतानां, ऋतस्य पत्नीं, अवसे ह्वामहे (७।७।२) — मातृभूमि उत्तम व्रत्यारि-योंकी माता है, सत्यका पालन करनेवाली है, इसकी इस उत्तम प्रशंसा गाते हैं।

तुविश्वत्रां अजरन्तीं उद्धर्वी सुशर्माणमिदिति सुम-णीतिम्— बहुत क्षात्र तेजसे जिसकी सेवा होती है, यह कभी श्रीण नहीं होती, विशाल, सुख देने-वाली, अस देनेवाली और उत्तम योगश्लेम चलाने-वाली मातृभूमि है।

सुत्रामाणं पृथिवीं द्यामनेहसं (७।७।३) — उत्तम रक्षण करनेवाली, प्रकाशयुक्त, श्राहिसक हमारी मातृ-भूमि है।

देवीं नावं स्वरित्रां अनागसी अस्तवन्तीं आरुहेमा स्वस्तये— यह दिष्य नौका कभी न चूनेवाली और उत्तम गति देनेवाले साधनोंसे युक्त है, इसपर अपने कल्याणके लिये हम चढें।

वाजस्य न प्रसवे मातरं महीं अदिति नाम वचसा करामहे (७।७।४)— अबकी उएपत्तिके डिये अब देनेवाडी मातृभूमिकी हम अपनी वाणीसे प्रसंहा गाते हैं।

सा नः शर्म त्रिवरूथं नि यच्छात् — वह मातृभूमि हमें तीन गुणा सुख हम सबकी देवे।

नैनान् मनसा परो अस्ति कश्चन (७।८।५)— इनसे मनसे अधिक योग्य कोई नहीं है।

#### राष्ट्रसभा

सभा च मा समितिश्चावतां प्रजापते दुंदितरौ संवि-दाने (७१९११) — प्रामसभा और राष्ट्रसमिति, प्रजापालक राजाकी ये दी पुत्रियां हैं, ये ज्ञान देने-वाली सभाएं मेरा (राजाका) रक्षण करें।

येना संगच्छा उप मा स शिक्षात्— जिस समासदसे में मिलूं वह मुझे (राज्यशासन विषयक) शिक्षण देवे।

चारु वदानि पितरः संगतेषु — हे राष्ट्रके पितृस्थानीय सदस्यो । में (राजा) सभाओं में उत्तम भाषण करूंगा।

विद्याते सभे नाम नरिष्टा नाम वा असि (७) १३।२)
— हे राष्ट्रसभे ! तेरा नाम अविनाशी भावका वाचक
है यह मैं जानता हूं।

ये ते के च सभासद्स्ते में सन्तु सवाचसः — जो तेरे सभासद हैं वे मेरे साथ (राजाके साथ) समान भावसे भाषण करनेवाले हों।

प्रधामहं समासीनानां वर्ची विज्ञानमा द्दे (७।१३। ३)— इन सभामें बैठे इन सदस्योंसे में तेज और ज्ञान शास करता हूं। अस्याः सर्वस्याः संसदो मामिन्द्र भगिनं कृणु — इस सभाका सहभागी, हे इन्द्र । तू मुझे कर ।

यहो मनः परागतं यद्ध इमिह वेह वा। तद्ध आ वर्तयाः मिस मिय वो रमतां मनः (७१९१४) — जो आपका मन दूर गया है, अथवा जो इस वा उस विषयमें कगा है, इस चित्तको में लौटाता हूं, तुम सबका मन मुझमें रमता रहे।

विराइ वा इदमग्र आसीत् तस्या जातायाः सर्वे अविभेद्, इयमेवेदं भविष्यतीति (८११०११) — प्रथम राजविद्दीन भवस्था थी, उसकी देखकर सब भयभीत हुए, यही भवस्था रहेगी ऐसा भय उनके मनमें उत्पन्ध हुआ।

सोद्कामत् सा गाईपत्ये न्यकामत् (८११०११)— वह राजविद्दीन प्रजाशक्ति उत्कानत हुई और गृहपति संस्थामें परिणत हुई।

सोदकामत् सा सभायां न्यकामत् (८११०।८)— वह प्रजाशक्ति उरकान्त हुई और वह प्रामसभामें परिणत हुई।

सोदकामत् सा समितौ न्यकामत् (८११०११०)— वह प्रजाशक्ति राष्ट्रसभामें परिणत हुई।

सोदकामत् सामन्त्रणे न्यकामत् (८।१०।१२)— वह प्रजाशक्ति मंत्रीमंडलमें परिणत हुई।

#### ज्ञान

संज्ञानं नः स्वेभिः संज्ञानमरणेभिः (७।५४।१)— हमें स्वजनोंके साथ भीर निम्न श्रेणीके कीगोंके साथ उत्तम ज्ञान प्राप्त हो।

संझानमश्विना युविमहासासु नि यच्छतम् — हे अधिनो ! तुम दोनों हमें इत्तम क्षान दो।

सं जानामहै मनसा सं चि कित्वा (७।५४।२)- मनसे हम उत्तम ज्ञान प्राप्त करें, और ज्ञान होनेपर एक-

मा युष्महि मनसा दैव्येन — दिष्य मनसे युक्त होकर बापसमें विरोध न करें।

मा घोषा उत् स्थुर्बहुले चिनिहते— बहुतों का नाक्ष होनेपर दुःखके शब्द न निकर्छे ।

सप्तऋषिनभ्यावर्ते, ते मे द्रविणं यच्छन्तु ते मे

ब्राह्मणवर्चसम् (१०।५।३९) — सप्तऋषिकी में उपासना करता हूं, वे मुझे द्रव्य और ब्रह्मवर्चस देवे।

#### पोषण

मयि पुष्टं पुष्टपतिर्देधातु (७।२०।१)— सबके। पुष्ट करनेवाका प्रभु मुझे पुष्टि देवे।

#### सौभाग्य

बृहस्पते सवितर्वधयोनं (७१९७१) — हे ज्ञानपते देव ! हे सबके हत्पादक ! इसको बढा ।

ज्योतयैनं महते सीभगाय— बढे सीभाग्यके किये इसको प्रकाशित कर।

संशितं चित् संतरं संशिशाधि — सुबुदिवाहेको मधिक हत्तम बननेके लिये सुशिक्षित कर।

विश्व एनमनु मदन्तु देवाः — सब देव इसका अनुमोः दन करें।

इदं राष्ट्रं पिपृष्टि सीभगाय विश्व पनमनु मदन्तु देवाः ( ७१३६११ )— इस राष्ट्रको सीभाग्यसे युक्त कर भीर सब देव इसके सहायक हो ।

अन्तः कृणुष्व मां हृदि मन इन्नो सहासति (५।३०।१) —हे स्नी ! मुझे अपने हृदयमें रख और हम दोनोंका मन साथ मिला रहे ।

ये ते पन्थानाऽव दिवा येभिविश्वमैरयः, तेभिः सुस्तया चेहि नो वसो (७।५७।१) — जो तेरे स्वर्गके मार्ग हैं, जिनसे तू सब विश्वको चकाते हो, उनसे हमें, हे वसो ! सुखसे युक्त कर ।

#### एकता

सं जानानाः सं मनसः सयोनयः ( ७१२०११ )—
एक जातीके छोग उत्तम ज्ञानसे संपद्य होकर एक
विचारके हों।

#### आरोग्य

वि बृहतं विष्वीतमीवा या नो गयमाविषेश (७।४३।१) — जो रोग घरमें प्रविष्ट हुआ है डस कैस्रनेवासे रोगको दूर करो।

बाधेथां दूरं निर्ऋतिं पराचैः — दुर्गतिको दूर ही रोक दो। कृतं चिदेनः प्र मुमुक्त मस्मत् — किया हुवा पाप हमसे सुहाको। युवमेतान्यसाद् विश्वा तनूषु भेषजानि धत्तम् (७।४३।२) — तुम हमारे शरीरों में सब सौषधों को रखो।

अव स्यतं मुञ्चतं यन्नो असत् तन्षु बद्धं कृतमेनो अस्मत्— इमारे शरीरोंमें जो पाप है उससे हमारा बचाव करो। इमारे किये हुए पापसे इमारी मुकता करों।

#### तप

यद्ग्ने तपसा तप उप तप्यामहे तपः, प्रियाः श्रुतस्य भूयास्म, आयुष्मन्तः सुमेधसः ( ७१६६११ )-हे अग्ने ! हम तप करते हैं, इससे हम ज्ञानके प्रिय और दीर्घायु भीर बुद्धिमान् बर्नेगे।

#### कल्याण

भद्राद्धि श्रेयः प्रोहि (७।९।१) — कल्याणसे अधिक श्रेय प्राप्त कर ।

बृह्रस्पतिः पुरएता ते अस्तु—ज्ञानी तेरा मार्गदर्शक हो। अथेममस्या वर आ पृथिव्या— इस मातृभूमीपर वीरको रखो।

आरे शतुं कुणुहि सर्ववीरं — सब वीरोंके समुदायको शतू से दूर कर।

शं च नस्कृषि (७१२११२) — हमारा कल्याण कर ।
प्रजां देवि ररास्व नः — हे देवि ! हमारे लिये प्रजा दे दो।
सं माग्ने वर्चसा सृज, सं प्रजया, समायुषा
(९१९१५) — हे अग्ने ! मुझे तेजके साथ, प्रजाके
साथ और दीर्घायुके साथ युक्त कर ।

ब्राह्मणश्च राजा च घेनुश्चान इवांश्च बोहिश्च यवश्च मधु सप्तमम्। मधुमान् भवति, मधुमद्स्या-हार्य भवति, मधुमतो लोकान् जयति, य एवं वेद् (९।११२२-२३)— ब्राह्मण, राजा, गौ, बैल, चावल, जौ भौर मध्य ये सात मधु हैं। जो इनका महत्त्व जानता है वह मीठा होता है, वह मीठे लोकोंको जीतता है।

स नः पितेच पुत्रेभ्यः श्रेयः श्रेयश्चिकित्सतु (१०१६।५)
—वह जैसा पुत्रोंके लिये कल्याण करता है वैसा
हमारा कल्याण करे।

सो असी बलमिद् दुहे भूयोभूयः श्वः श्वः, तेन त्वं दिषतो जिहि (१०१६१७)— वह इसे बहुत बरू प्रतिदिन देवे जिससे तु देव करनेवालोंका पराजय कर।

तं विश्रत् चन्द्रमा मणिम्सुराणां पुरोऽजयद् दानः वानां हिरण्ययीः (१०।६।१०)— उस मणिको चन्द्रमाने धारण किया जिसे वह दानवींके सुवर्णमय नगरोंको जीत सका।

#### विजय

यो नो द्वेष्टयधरः सस्पदीष्ट यमु द्विष्मः तमु प्राणी जहातु ( ७१३२११ ) — जो हमारा द्वेष करता है वह नीचे गिरे, जिसका हम द्वेष करते हैं उसकी प्राण छोड देवे।

असे जातान् प्र णुदा में सपत्नान् ( ७१६५।१) — हे असे ! मेरे शत्रु हुए हैं उनको दूर कर ।

प्रत्यजातान् जातवेदो नुदस्य — प्रकट न हुए अर्थात् जो ग्रप्त शब्द हैं उनको भी दूर कर।

अधस्पदं कृणुष्व ये पृतन्यवः— जो सैन्य भेजते हैं उनको नीचे कर।

अनागसस्ते वयं अदितये स्याम— निःषाप होकर अदीनताके अनुगामी हम हों।

उभा जिग्यथुः, न परा जयेथे, न परा जिग्ये कतर-श्चन एनयोः (७१४५१९)— दोनों जीतते हैं, कभी पराजित नहीं होते। इनमेंसे एक भी पराजित नहीं होता।

सत्पतिर्वृद्धवृष्णो रथीव पत्तीनजयत् पुरोहितः ( ७१६४।१) — यह उत्तम पालक महाबलवान् रथमें बैठनेवाले बीरके समान अमगामी होकर शत्रु-सैनिकोंको जीतता है।

अधस्परं क्रणुतां ये पृतन्यवः — जो सेनासे चढाईं करते हैं वे नीचे गिर जांय ।

स नः पर्षद्ति दुर्गाणि विश्वा (७)६५।३) — वह सब दुःखोंके पार के जावे।

यातुधाना निर्ऋतिरादु रक्षस्ते अस्य झन्तु अनृतेन सत्यम् ( ७।७३।२ ) — यातना देनेवाले, विपत्ति भीर शक्षस भसत्यसे सत्यका नाश करते हैं। सोजो दासस्य दम्भय ( ७१९५११) — हिंसकके बलको दबाओ ।

पर्यावते दुष्वप्त्यात् पापात्स्वप्त्यादभूत्याः (७११०५।१)
दुष्ट तथा विपत्तिकारक स्वमसे में दूर होता हूं।

अह्माहमन्तरं कृष्वे परा स्वप्नमुखाः शुचः — ब्रह्मको में बीचमें रखता हूं जिससे शोक बढानेवाले स्वप्न दूर हों।

मेक्षाम्यूर्ध्वस्तिष्टन् मा मा हिंसिपुरीइवराः (७।१०७।१) जंचा खढा होकर में निरीक्षण करता हूं, अधिकारी मेरा नाश न करें।

जयन्तं त्वानु देवा मदन्तु (७।१२३।१) — विजय पानेवाछे तुझे देखकर देव आनन्द करे।

जिड्णवे योगाय ब्रह्मयोगैर्वो युनिजम (१०।५।१)— विजय प्राप्तिके योगके लिये ज्ञानयोगोंसे में भापको युक्त करता हूं।

जिष्णवे योगाय क्षत्रयोगैर्वो युनाजिम (१०।५।२)-विजय प्राप्तिके योगके ळिथे में शापको क्षत्रियोचित योगेसि युक्त करता हूं।

तेन तमभ्यातिस्रजामो योऽस्मान् द्वेष्टि यं वयं द्विष्मः (१०१५१५)— इम उसको दूर करते हैं जो हमारा द्वेष करता है और जिसका हम द्वेष करते हैं।

तं वधेयं तं तृषीय अनेन ब्रह्मणा, अनेन कर्मणा, अनया मेन्या (१०१५)१५)— इस ज्ञानसे, इस कर्मसे, इस इच्छासे उस शत्रुका वध करें, उसका नाश करें।

## शब्रुके तेजका नाश

स्त्रीणां च पुंसां च द्विषतां वर्च आ ददे (७।१४।१)
— द्वेष करनेवाले स्त्रीपुरुषोंका तेज में लेता है।

यावन्तो मा सपत्नानां आयान्तं प्रतिपद्यथ। उद्य-न्त्स्यं इव सुप्तानां द्विषतां वर्च आ द्दे (७१९१२)— जितने शत्रु मुझे जाते हुए देखते हैं, इन सब शत्रुजोंका तेज में लेता हूं जैसा उगता स्यं केता है।

नीचैः सपत्नान् मम पाद्य (९१२११) — मेरे शत्रुओंसे नीचे गिरा दे। अध्यक्षो वाजी मम काम उन्नः कृणोतु मह्ममस्परनः मेव (९१२१७)— प्रतापी बळवान् काम (इच्छा) सुझे शतुरद्वित करे।

जिह त्वं काम मम ये सपत्ना अन्धा तमांस्यव पाद्यैनान् (९।२।१०)— देकाम! मेरे शत्रुकीपर त् विजय कर और उनको घने अन्धेरेमें गिरा दो।

निरिन्द्रिया अरसाः सन्तु सर्वे मा ते जीविषुः कतः मञ्चनाहः (९।२।१०) मेरे शतु नीरस और इन्द्रिय रहित हों और वे एक दिन भी जीवित न रहें।

मह्यं नमन्तां प्रदिशश्चतस्तः (९।२।११)— चारों दिशाएं सुझे नमें i

महां षडुवीं घृतमा वहन्तु — छः मूमियां मुझे वी छ।कर

तेऽधराञ्चः प्र प्रवतां छिन्ना नौरिव बंधनात् (९।२।
१२)— नौका बंधनसे छूटनेपर जैसी हुबती है बैसे
वे शत्र नीचे गिरे।

न सायकप्रणुत्तानां पुनरस्ति निवर्तनम् बाणोंसे मगाये शत्रुकोंका फिरसे बाकमण नहीं होता !

असर्ववीरश्चरतु प्रणुत्तो द्वेष्यः (९।२।१४)— षतु भगाया हुआ वीरोंसे रहित होकर भटकता रहे।

नीचैः सपत्नान् नुद्तां मे सहस्वान् (९।२।१५)—

मेरा सामध्यवान् सहायक मेरे शत्रुकोंको नीचे

प्रेरित करे।

त्वं काम ममये सपत्नास्तानसाहोकात् प्रणुदस्य दूरम् (९।२।१७)— हे काम! मेरे शत्रुकोंको इस कोक्से दूर भगा दो।

अयं में वरणो मणिः सपत्नक्षयणो वृषा (१०।३।१)

— यह मेरा वरणमणि बनवान् और शत्रुका नाश
करनेवाला है।

तेना रभस्व त्वं शत्रून् प्र मृणीहि दुरस्यतः — ४ ससे तू शत्रुका नाश कर और दुष्टोंका घात कर ।

अवारयन्त वरणेन देवा अभ्याचारमसुराणां दवः इवः (१०१६।२)— इस वरणमीणसे देवीने रोज रोज होनेवाले अत्याचार दूर किये ।

अयं मणिविंद्वभेषजः (१०१३) — यह मणि सब जीवधीसे बनाया है। स ते रात्र्नधरान् पादयाति — वह तेरे शत्रुषोंको नीचे गिराता है।

पूर्वस्तान् द्रभ्नुहि ये त्वा द्विषन्ति— जो तेरा द्वेष करते हैं डनको दबा दे।

पौरुषेयादयं भयात्, अयं त्वा सर्वसात् पापात् वरणो वारियण्यते (१०।३।४) यह वरणमणि मानवी भयसे तथा सब पापसे तुझे दूर करेगा।

इमं बिश्नमिं वरणमायुष्मान् शतशारदः।स मे राष्ट्रं च क्षत्रं च पश्नांजश्च मे दधत् (१०१३।१२) — इस वरणमणिको धारण करता हुं, इससे में दीर्घायु बौर सौ वर्षं जीवित रहनेवाला होऊं। यह मेरे किये राष्ट्र क्षात्रबल, पशु बौर बोज धारण करे।

प्वा सपत्नान् मे भंग्धि पूर्वान् जाताँ उतापरान् (१०।३।१३) — इस तरह त् मेरे पहिले या पश्चात् होनेवाले शत्रुक्षींका नाश कर।

परा श्रृणीहि यातुधानान् (१०।५।४९)— यातना देनेवालोंको दूर कर।

परामे रक्षो हरसा गुणीहि— हे अमे! अपने तेजसे राक्षसींको दूर कर।

वरार्चिवा मूरदेवान् शृणीहि - मूर्वीको देव मानते-

परासुतृपः शोशुचतः शृणीहि — दूसरीके प्राणीमें तृष्त होनेवाले दुर्शको शोकमय स्थितिमें दूर भगा दो।

अपामसी वर्ज प्र हरामि चतुर्भृष्टि शीर्षभिद्याय विद्वान्, सो अस्यांगानि प्र गृणातु सर्वा तन्मे देवा अनु जानन्तु विश्वे (१०।५।५०)-इस शत्रु पर में तीक्ष्ण वज्र फेंकता हुं, उसका सिर तोडनेके लिये, वह शस्त्र उसके सब मंग तोडे, यह मेरा कार्य सब देव मनुमोदित करें।

अरातीयोभीतृव्यस्य दुर्हादी द्विषतः शिरः, अपि वृश्चाम्योजसा (१०१६१) — षत्रु, वैशे, दुष्ट हृदयका सिर में वेगसे काटता हूं।

तं देवा विश्वतो मणि सर्वाह्योकान् युधाऽजयन् (१०।६।१६) — उस मणिको देवोने धारण किया जिससे वे युद्धमें लोकोंको जीत सके। तामिमं देवता मणि मह्य ददतु पुष्टये, आभिभुं क्षत्र-वर्धनं सपत्नदंभनं मणिम् (१०१६१९)— सब देवता इस मणिको पुष्टिके लिये मुझे देवें, यह मणि शत्रुका पराभव करता, राष्ट्रका संवर्धनं करता, शत्रुको दबाता है।

#### गोरूप

एतद्वै विश्वक्षपं सर्वक्षपं गोक्षपम् ( ९।७।२५ )— यह सब रूप, सब विश्वरूप गौका रूप है।

वशा द्यौर्वशा पृथिवी वशा विष्णुः प्रजापतिः । वशाया दुग्धमपिवन् साध्या वसवश्च ये (१०।१०।३०)— वशा गौ द्यौ, पृथिवी, विष्णु तथा प्रजापति है। साध्य भौर वसु इस गौका दूष पीते हैं।

वशाया दुग्धं पीत्वा साध्या वसवश्च ये। ते वै ब्रध्नस्य विष्ठपि पयो अस्या उपासते (१०।१०।३१)— साध्य जीर वसु देव इस वशा गौका दूध पीकर स्वर्गके ऊपर रहकर इस गौके दूधकी उपासना करते हैं।

#### पाप

यदविचीनं त्रैहायणादनृतं किं चोदिम, आपो मा तस्मात्सर्वस्माद्दुरितात् पात्वंहसः (१०१४। २२)— जो तीन वर्णोंके बन्दर मैंने बसत्य भाषण किया होगा, इसके पापसे यह जल मुझे मुक्त करे।

#### माता-पिता

स वेद पुनः पितरं स मातरं (७११२) - वह अपने माता पिताको जानता है।

#### रोग-निवारण

ये अंगानि मद्यन्ति यक्ष्मासो रोपणास्तव। यक्ष्माणां सर्वेषां चिषं निखोचमद्दं त्वत् (९१८१९) -जो अंगोंको ज्याकुळ करते हैं, मद उत्पन्न करते उन रोगोंका विष में तुझसे दूर करता हूं।

#### विपत्ति

दौष्वप्नयं दौर्जीवित्यं रक्षो अभ्वमराय्यः, दुणाञ्चाः

सर्वी दुर्वाचस्ता अस्मान्नाशयामास ( ७१२४। १)— दुष्ट स्वप्न, दुःखमय जीवित, दिसकोंका उपद्रव, दारिहा, विपत्ति, बुरे वचन ये सब विपत्तियां हमसे दूर हों, विनष्ट हों।

### विश्व होना

स इदं विद्यमभवत् (७।१।२)— वह यह सब विश्व होता है।

स आभवत्— वह सर्वत्र होता है।

#### वेद

वेदः स्वरित (७।२९।१) — वेद कल्याण करनेवाला है। सत्य भाषणा

ये वदन् ऋतानि (७१११)— जो सस्य बोडते हैं। शिवास्त एका अशिवास्त एकाः सर्वा विभर्षि सुप्र- नस्यमानः ( ७।४४।१) — तुम्हारे एक प्रकारके शब्द कल्याण करनेवाले, और तूसरे शब्द अशुभ होते हैं। इत्तम मनवाला त् अन सबकी धारण करता है।

#### सर्प

घनेन हिन्म वृश्चिकं अहिं दण्डेन आगतम् ( १०१४। ९)— हथोडेसे में विछ्को मारता हूं और सापको दण्डेसे मारता हूं।

दंष्टारमन्वगाट् विषं, अहिरमृत (१०।४।२६)— दंश करनेवालेके पास विष गया और वह साप मर गया।

इस तरह वेदके काण्ड ७ से १० तकके सुआधित हैं। इनका योग्य रुपयोग करके पाठक अपना लाभ करके देखें कि वेद किस तरह करुयाण करता है।

#### pip

यहवानीने नेहावणादन्ते किं बोदिय, आयो मा तस्सारसर्वस्माद्वीरेसात पारबंद्सः ( १०१४। २२ )— नो वीन वर्णीके जन्दर पेने अस्त्य मापण किंना होता, अधके पापले वह नक मुझे मुख करें।

#### भागी-विवास

स वेड पुना फिनरं स मातरं ( काराव )--- वह बबने मारा पिनाकी सानवा है।

#### TOTAL TOTAL

ये संगापि सन्यपित पड्नाप्ती शेवजास्तव। व्यवसाणां सर्वेषां पित्रं सिखोजायहं स्वत् (.शत११९.)— को संगोदी स्याकृत कार्ते हैं, यह हायब करते सन सेगीका वित्र से तुक्षते दृश कार्या हूं।

#### FIDE

वीष्यक्ष सीर्वाधिको रक्षो कश्चमराख्या, युवाखी.

...ह — वृत्वरोक्ष वाणोग्ने सुरव

स्वासमा यक्तं गायस्य जिल्ला हु। स्वास्ता व्यासमा यक्तं । स्वासमा यक्तं । विद्यान को स्वासमा स

स्वातीयासीतृत्यका दुर्दायां द्वितः विका, स्वितः युक्षाप्रयोजस्या (१०१६१)— सन्, वैशे, दुष ४, एवटा विकास स्वातः हो।

लं त्या निस्ताना स्थित सर्वालाचा युषाऽसमञ् (१०१६११६)— यस मणिका नेवोने जावन किया क्रिस्ती ने मुद्धे कोकोंका जीव सके।



## अ थ र्व वे द

सु बो ध-भा ष्य

[ सप्तमं काण्डम् ]

## एक सौ एक शक्तियाँ।

एकहातं लक्ष्म्यो ३ मर्त्यस्य साकं तन्वा जनुषोऽधि जाताः। तेषां पापिष्ठा निरितः प्रहिण्मः शिवा अस्मभ्यं जातवेदो नियच्छ ॥ अर्थवे. ७।११५।२

' एक सी एक शक्तियां मनुष्यके शरीरके साथ उसके जन्मते ही उत्पन्न होती हैं। उनमें जो पापरूप शक्तियां हैं, उनको हम दूर करते हैं, और हे सर्वज्ञ प्रभो! कह्याणकारिणी शक्तियोंको हमें प्रदान कर।



## अथर्ववेदका सुबोध भाष्य

## सप्तम कांड

हस सप्तम काण्डके प्रथम स्का देवता ' बात्मा ' है। सब देवताओं मुक्य देवता होनेसे यह बात्मा अस्यंत मंगळ-मय देवता है। वेदमंत्रोंमें सर्वत्र अनेक रूपसे इसी देवताका वर्णन है—

सर्वे वेदा यत्पद्मामनन्ति तपांसि सर्वाणि च यद्भदन्ति । यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्ये चरन्ति तत्ते पदं संप्रहेण ब्रवीमि ॥ कठ उ. १।२।१५

तथा-

वेदैश्च सर्वेरहमेव वेद्यः ॥ भ. गी. १५।१५

अर्थात् ' सर्व वेदके मंत्र उसी आत्माका वर्णन करते हैं। ' वेदमें अनेक देवता भले ही हों, परंतु मुख्य विषय आत्माका वर्णन करना ही है। उसी मंगलमय आत्माका वर्णन इस काण्डके प्रथम स्कर्मे होनेसे यह स्क इस काण्डके प्रारंभमें मंगलाचरणरूप ही है। आत्मासे भिन्न और मंगलमय देवता कौनसा हो सकता है ? सबसे अधिक मंगलमय देवता यही है।

इस काण्डमें एक अथवा दो मंत्रवाले स्कोंकी संख्या अधिक है। बहुचा किसी दूसरे काण्डमें इस प्रकार छोटे स्क नहीं हैं। यदि मंत्रसंख्याके क्रमसे सातों काण्डोंका क्रम लगाया जावे, तो इस प्रकार क्रम छग सकता है—

|    |             |           | ा सार्वा नकार कम छ       | ग सकता ह- |
|----|-------------|-----------|--------------------------|-----------|
| ऋम | काण्ड       | स्कसंख्या | स्क्रमकृति               |           |
| 9  | ७ वां काण्ड |           |                          |           |
| -  |             | [ 336 ]   | १ मंत्रवाके स्क          | ५६ है     |
|    | S TI Erner  |           | २ मंत्रवाछे स्क          | पर हैं    |
| 3  | ६ ठा काण्ड  | [ 185 ]   | ३ मंत्रवाले सूक्त १      | 2 2       |
| 3  | १ ला काण्ड  | [ ३५ ]    | in the first transfer to | १२ हैं    |
| 8  | २ रा काण्ड  |           | ४ मंत्रवाके स्क          | १० हैं    |
|    |             | [ \$ 8 ]  | ५ मंत्रवाले सूक्तः       | १२ हैं    |
| ч. | ३ रा काण्ड  | [ ११ ]    |                          |           |
| Ę  | ४ था काण्ड  | [ 80 ]    | र गमनाक सक               | हैं       |
| 9  | ५ वाँ काण्ड |           | ७ मंत्रवाके सुक्त        | ११ हैं    |
|    | 2 At Alla   | [ 89 ]    | ८ मंत्रवाछे स्क          | २ हैं     |
|    |             |           |                          | . 6       |

इस सप्तम काण्डमें कुल सूक्त ११८ हैं, परंतु दूसरी गिनतीसे १२३ भी हो सकते हैं। बीचमें कई सूक्त ऐसे हैं कि, जिनके प्रत्येकमें दो दो सूक्त माने हैं, इस कारण दूसरी गिनतीमें ५ सूक्त बढ जाते हैं। हमने वे दोनों गिनतियां स्क क्रमसंख्यामें बतायी हैं। अब इस काण्डकी मंत्रसंख्या देखिये—

```
१ मंत्रवाले स्क
                      ५६ हैं और उनमें मंत्रसंख्या
   २ मंत्रवाले सुक
                                   उनमें मंत्रसंख्या
                      २६
   ३ मंत्रवाले स्क
                                   उनमें मंत्रसंस्या
  ४ मंत्रवाले स्क
                                   उनमें मंत्रसंख्या
  ५ मंत्रवाछे सुक
                                   उनमें मंत्रसंख्या
  ६ मंत्रवाले सुक
                                   उनमें मंत्रसंख्या
  ७ मंत्रवाले सुक्त
                                  उनमें मंत्रसंख्या
 ८ मंत्रवाले स्क
                                  उनमें मंत्रसंख्या
 ९ मंत्रवाले सूक्त
                                  उनमें मंत्रसंख्या
१० गंत्रवाले सुक्त
                                  उनमें मंत्रसंख्या ११
                                   कुछ मंत्रसंख्या २८६
    कुल स्कसंख्या ११८
```

इन मंत्रोंका अनुवाकोंमें विभाग देखिये—

#### कुलसंख्या

अनुवाक १२३४५६७८९१०=१० सूक्तसंख्या १३९१६१३८१४८९१२१६=११८ मंत्रसंख्या २८२२३१३०२५४२३१२४२१३२=२८६

इस सप्तम काण्डकी मंत्रसंख्या केवल २८६ अर्थात् चतुर्थं (३२४), पञ्चम (३७६), और षष्ट (४५४) की अपेक्षा बहुत ही कम और प्रथम (२३०), द्वितीय (२०७), तृतीय (२३०), की अपेक्षा अधिक है। अब इस काण्डके सृक्तोंके ऋषि—देवता—छन्द देखिये—

## सूक्तोंके ऋषि--देवता--छन्द

| सूक्त 💮                                        | <b>मंत्रसंख्या</b>                                     | ऋषि                                                                                                                 | देवता                                               | छन्द                                                                                                                                             |
|------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| प्रथमोऽनुवा                                    | कः । पोड्याः प्रपाट                                    | ক:                                                                                                                  | Market St.                                          |                                                                                                                                                  |
| ક<br>૨<br><b>૩</b><br>પ્ર<br>૬ ( દ <b>્</b> ક) | ર                                                      | ( ब्रह्मवर्चस्कामः )<br>( ब्रह्मवर्चस्कामः )<br>( ब्रह्मवर्चसकामः )<br>( ब्रह्मवर्चस्कामः )<br>( ब्रह्मवर्चस्कामः ) | भारमा<br>भारमा<br>भारमा<br>वायुः<br>भारमा<br>भदितिः | १ त्रिष्टुप्, २ विराड् जगती<br>१ त्रिष्टुप्<br>१ त्रिष्टुप्<br>१ त्रिष्टुप्<br>१ त्रिष्टुप्, ३ पंक्ती; ४ अनुष्टुप्<br>१ त्रिष्टुप्, ३ पुरक्, ३−४ |
| s(2,5)<br>s(2)<br>c(3)<br>s(10)                |                                                        | े ब्रह्मवर्चेस्कामः )<br>अवः                                                                                        | श्रदितिः<br>बृहस्पतिः<br>पूषा                       | विराड् जगती<br>भाषीं जगती<br>त्रिष्टुप्<br>१,२ त्रिष्टुप् ३ त्रिपदा भाषीं<br>गायत्री, ४ भनुष्टुप्                                                |
| 11 (13)                                        | हर्ज अन्तर देवशीनकः<br>क्षांकारी किंदिगीनकः<br>४ शीनकः | TI S FIR BE OF                                                                                                      |                                                     | त्रिष्टुप्<br>त्रिष्टुप्<br>२ तरस्वती अनुष्टुप्<br>४ मंत्रोक्ताः                                                                                 |

| स्क        | <b>मंत्रसंख्या</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ऋषि                  | देवता                          | छन्द                                                                              |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|--------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| 93 ( 9     | 8) 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | अथर्वा (द्विषोवर्ची- | सोमः                           | भनुष्ट्य                                                                          |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | हर्तुकामः )          |                                | Market and American                                                               |
|            | ऽनुवाकः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                      |                                |                                                                                   |
| 38 (3,     | 4) 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | अधर्वा (द्विषोवर्ची- | सविता १,२                      | र अनुष्टुप्। ३ त्रिष्टुप्; ४ जगती                                                 |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | हर्तुकामः )          |                                |                                                                                   |
| g vg ( 9 8 | The second secon | भृगु.                | सविता                          | त्रिष् <u>द</u> प्                                                                |
| 38 (31     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>भृ</b> गुः        | सविता                          | त्रिष्टुप्                                                                        |
| 30 (34     | s) 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | भृगुः                | बहुदैवत्यम्                    | त्रिष्दुप् १ त्रिपदार्षी गायत्री                                                  |
| THE TY     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2-2-2                |                                | २ मनुष्टुप्, ३-४ त्रिष्टुप्                                                       |
| 10 ( 3     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | भथर्वा               | पृथिवी, पर्जन्यः<br>मंत्रोक्ता | १ चतुष्पाद् भुरिगुष्णिक् २ त्रिष्टुप्                                             |
| १९ ( २     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ब्रह्मा<br>ब्रह्मा   |                                | जगती<br>वे स्टब्स्ट वे जिल्हा ५ अस्टि ५-६ उसती                                    |
| 40/1       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 701                  | પત્રુપાલ: 1                    | २ अनुब्दुप्, ३ त्रिष्टुप् ४ <b>भुरिक् ५-६</b> जगती<br>६ अतिश <del>क्वरीगर्भ</del> |
| २१ (२:     | ٤) ٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | वसा                  | भारमा                          | शक्वरी विराइगर्भा जगती                                                            |
| 22 ( 2)    | ₹) ₹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | वस्रा                | हिंगोक्ताः १                   | द्विपदेकावसाना विराड् गायत्री,                                                    |
| A          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |                                | २ त्रिपदानष्टुप्                                                                  |
| तृतीयो ५   | <b>जुवाकः</b> ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |                                |                                                                                   |
| २३ ( २     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | यमः                  | दुःस्वप्ननाशनः                 | <b>अनु</b> ब्दुप्                                                                 |
| २४ ( २     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ब्रह्मा 💮            | सविता                          | न्निष्दुप <u>्</u>                                                                |
| २५ ( २     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | मेघातिथिः            | विष्णुः                        | त्रिष्टुए                                                                         |
| २६ (२      | ه) د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | मेघातिथिः 💮 🦠        | विष्णुः                        | १ त्रिष्टुप २ त्रिपदा विराड् गायत्री ३ व्यव-                                      |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |                                | साना षट्पदाविराट् शक्वरी,                                                         |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |                                | ४-७ गायत्री, ८ त्रिष्टुप्                                                         |
| २७ ( २     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | मेधातिथिः            | मंत्रोक्ताः 💮 💮                | न्निष्टुप्                                                                        |
| २८ ( २     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | मेघातिथिः            | वेद:                           | न्निप्दुप्<br>-                                                                   |
| २९ (३      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | मेधातिथिः            | मन्त्रोक्ता                    | त्रि <b>ष्टुप्</b>                                                                |
| ३० (३      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | भृग्वंगिराः<br>      | द्यावापृथिवी, प्रतिपदीक्त      | न बृहती                                                                           |
| ३१ (३      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | भृग्वंगिराः          | इन्द्रः                        | <b>भु</b> रिक्तित्रष्टुप्                                                         |
| ३२ (३      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ब्रह्मा              | भायुः                          | भनुब्दुप्                                                                         |
| ३३ (३      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ब्रह्मा              | मन्त्रोक्ताः                   | पथ्यापंक्तिः                                                                      |
| ३४ (३      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | भथर्वा               | जासवेदाः                       | जगती                                                                              |
| ३५ (३      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | भथर्वा               |                                | १ मनुष्दुप् २-३ त्रिष्टुम्                                                        |
| ३६ (३      | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | अथर्वा               | मक्षि,                         | भनुष्टुप्                                                                         |
| ३७ (३      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | भथर्वा               | <b>किंगोक्ता</b>               | <b>भ</b> नुब्दुप्                                                                 |
| ३८ (३      | ,९) ५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>अ</b> थर्वा       | वनस्पतिः                       | भनुष्टुप् ३ चतुष्पादुष्णिक्                                                       |
| चतुर्थो    | <b>ऽ</b> नुवाकः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                      |                                |                                                                                   |
| 38 (8      | 30) 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | प्रस्कण्यः           | मंत्रोक्ता                     | त्रिष्टुप्                                                                        |
| 80 (8      | 9) 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | प्रस्कण्यः           | सरस्वती                        | त्रिष्टुप् १ भुरिक्                                                               |

| स्क            | <b>मंत्रसंख्या</b> | ऋषि                         | देवता                                      |                   | छन्द                                             |
|----------------|--------------------|-----------------------------|--------------------------------------------|-------------------|--------------------------------------------------|
| 88 (85         | ) ?                | प्रस्कण्वः                  | <b>इयेनः</b>                               | त्रिष्टुप्        | 🤋 जगसी                                           |
| 85 (83         | ) २                | प्रस्कण्यः                  | सोमारुद्रौ                                 | त्रिष्टुप्        |                                                  |
| 83 (88)        | 9                  | प्रस्कण्वः                  | वाक्                                       | त्रिष्टुप्        | *                                                |
| 88 (84)        | 9                  | प्रस्कण्वः                  | इन्द्रः, विष्णुः                           |                   | भुरिक् त्रिष्टुप्                                |
| 84 (84,        | ४७) २              | प्रस्कण्वः (४७ भथर्वा)      |                                            | भनुष्टुप्         | • • •                                            |
| 86 (84)        | ą                  | अथर्वा                      | <b>मंत्रो</b> क्ता                         | त्रिब्दुप्        | १-२ अनुष्टुप्                                    |
| 80 (83)        | 2                  | अथर्वा                      | <b>मंत्रो</b> का                           | त्रिष्टुप्        | 🤋 जगती                                           |
| 86 (40)        | 2                  | अथर्वा                      | . मंत्रोक्ता                               | त्रिष्टुप्        | ९ जगती                                           |
| 86 (43)        | 2                  | भथर्वा                      | देवपरम्यौ                                  |                   | ९ आर्थी जगती, २ चतुष्पदा,<br>पंक्तिः             |
| ५० (५२)        | ٩                  | अंगिराः (कितवबाधन-<br>कामः) | इन्द्र:                                    | <b>म</b> नुष्डुप् | ३,७ त्रिब्हुप्; ४ जगती,<br>६ श्रुरिक् त्रिब्हुप् |
| 49 (48)        | 1                  | <b>अं</b> गिराः             | <b>बृहस्पतिः</b>                           | <b>ब्रिष्टुप्</b> |                                                  |
| पश्चमोऽनुव     | (香: 1              |                             | A CARLON                                   |                   |                                                  |
|                |                    | <b>अ</b> थर्वा              | 4.0                                        |                   | १ ककुम्मती मनुष्टुप् , २ जंगती                   |
| 42 (48)        | ?                  |                             | सांमनस्यम् , अश्विनी                       | • सिह्नप          | ३ अरिक्, ४ उल्णिगार्भाषी                         |
| प३ (५५)        | G                  | <b>ब्रह्मा</b>              | भायुः, बृहस्पतिः,<br>भश्विनी,              | १ त्रिब्दुप्      | पंक्तिः, ५-७ शतुष्डुप्                           |
| पष्ठ (पह,पण    |                    | (५६) ब्रह्मा (५७) मृगुः     | ऋक्साम, इन्द्रः                            | भनुद्रप्          |                                                  |
| ५५ (५७-२       | ) 9                | <del>भृ</del> गुः           | इन्द्रः                                    | विराट्            | D                                                |
| प६ (५८)        | 6                  | अथर्वा 💮 💮                  | वृश्चिकाद्यः, २वनस्पतिः<br>४ ब्रह्मणस्पतिः | , अनुष्दुप्       | <ul> <li>श्विराट् प्रस्तारपंक्तिः</li> </ul>     |
| 40 (49)        | 2                  | वामदेव:                     | सरस्वती                                    | जगती              |                                                  |
| 46 (40)        | 2                  |                             | <b>मंत्रो</b> का                           | १ जगती,           | २ त्रिब्दुप्                                     |
| 49 ( 49 )      | 9                  | बादरायणिः                   | अरिनाशनम्                                  | भनुषुप्           |                                                  |
| षष्ठोऽ नुवाव   | ः । सप्तदश         | ः प्रपाठकः                  |                                            |                   |                                                  |
| ६० (६२)        |                    | ब्रह्मा                     | गृहाः, वास्तोष्पतिः                        | अनुष्टुप्         | १ परानुष्टुप् स्रिष्टुप्                         |
| <b>ES</b> (E3) | ર                  | भथर्वा                      | अग्निः                                     | भनुष्टुप्         |                                                  |
| <b>67 (58)</b> |                    | कर्यपः मारीचः               | भन्निः                                     | जगती              |                                                  |
| <b>६३ (६५)</b> | 9                  | करयपः मारीचः                | जातवेदाः                                   | जगती              |                                                  |
| <b>48 (44)</b> | ર                  | यम:                         | मंत्रोक्ताः, गिर्ऋतिः                      |                   | २ न्यंकु सारिणी बृहती                            |
| <b>६५ (६७)</b> | •                  | गुकः                        | भपामार्गवीरुत्                             | भनुष्टुप्         |                                                  |
| 44 (44)        | 9                  | ब्रह्मा                     | व्रह्म                                     | त्रिष्टुप्        |                                                  |
| <b>६७ (६९)</b> | 9                  | ब्रह्मा                     | भारमा                                      |                   | पुरःपरोष्णिग्बृहती                               |
| £6 ( 40-0      | 9) 3               | शंतातिः                     | सरस्वती                                    | १ अनुष्टुप्,      | रित्रिष्टुप्, ३ गायत्री पंध्यापंक्तिः            |
| <b>६९ (७२)</b> | 9                  | शंतातिः                     | सुखं                                       |                   |                                                  |
| _ ७० ( ७३ )    | 4                  | अथर्वा 💮 💮                  | इयेनः, मन्त्रोक्ताः                        | १ त्रिष्टुप्, २   | अतिजगतीगर्भा जगती, ३-५                           |
|                |                    |                             |                                            |                   | भनुष्टुप् (३ पुरः ककुम्मती)                      |

| सूक          | मंत्रसं ख्या | ऋषि                     | देवता                           |                         | <b>छन्द</b>                                                |
|--------------|--------------|-------------------------|---------------------------------|-------------------------|------------------------------------------------------------|
| 99 (98)      |              | अथर्वा                  | अग्नि:                          | भनुष्ट्प्               |                                                            |
| ७२ (७५.७     | 70           | <b>अ</b> थर्वा          | इन्द्रः                         | भनुष्टुप्               |                                                            |
| 98 (90)      | 33           | <b>अ</b> थर्वा          | अश्विनी                         | भनुष्टुप्               |                                                            |
| सप्तमोऽनुद   | बाकः।        |                         |                                 |                         |                                                            |
| (30)80       |              | भथर्वा                  |                                 |                         |                                                            |
| ७५ (७९)      |              | उपरिबभ्रवः              | मन्त्रोक्ताः, जातवेदाः          | भनुष्टुप्               |                                                            |
|              |              | जगारमञ्जूषः             | भष्न्याः                        | १ त्रिब्दुप्            |                                                            |
| 98 (60,6     | 9) 6         | भथर्वा                  |                                 |                         | पथ्यापंकिः ।                                               |
|              |              |                         | अपचित्रैषज्यं,<br>ज्यायानिनद्रः | The late                | १ विराहनुष्टुप्; ३-४ अनुष्टुप्;                            |
|              |              |                         | ज्याचा। चन्द्रः                 |                         | २ परा उष्णिक्; ५ भुरिगनुष्टुप्                             |
| ७७ (८२)      | 3            | अक्रिराः                | मरुतः                           |                         | ६ त्रिष्टुप्<br>१ त्रिपदा गायत्रीः; २ त्रिष्टुप्           |
|              |              |                         |                                 |                         | ३ जगती                                                     |
| (\$2) 20     | 5            | भथर्वा                  | भग्निः                          |                         | १ परोष्णिक्, २ त्रिप्टुप्                                  |
| 08 (58)      | 8            | <b>अथर्वा</b>           |                                 | १ जगती;                 |                                                            |
| ८० (८५)      | В            | अथर्वा                  | पौर्णमासी, प्रजापतिः            | त्रिष्टुप् ;            | ४ भनुष्टुप्                                                |
| (3) (2)      | Ę            | अथर्वा                  |                                 | त्रिष्टुप्;             |                                                            |
|              |              |                         |                                 | र ।अन्दुन्,             | ४-५ श्रास्तारपङ्किः                                        |
| अष्टमोऽ नुवा | कः           |                         |                                 |                         |                                                            |
| ८२ (८७)      | Ę            | शौनकः (संपत्कामः)       | <b>अ</b> ग्निः                  | 6                       | २ क्रमाची जन्मी, २ जामी                                    |
| ८३ (८८)      | 8            | ग्रुनःशेपः              |                                 | त्रिष्टुप्;<br>अनुदर्भः | २ ककुम्मती बृहती; ३ जगती<br>२ पथ्यापंक्तिः ३ त्रिष्टुप्; ४ |
|              |              |                         |                                 | <b>अ</b> नुष्टुप्;      | बृहतीयभी त्रिष्टुप्                                        |
| (8) (8)      | ३            | भृगुः ।                 | जातवेदा अग्निः, २-३ इन्द्रः     | : सिब्दयः               | जगती                                                       |
| ८५ (९०)      | 9            | अथर्वा (स्वस्त्ययनकामः) | ताक्ष्यः                        | त्रिष्टुप्              |                                                            |
| ८६ (९१)      | 3            | अथर्वा (स्वस्त्ययनकामः) | इन्द्रः विकास                   | त्रिष्टुप्              |                                                            |
| ८७ (९२)      | 9            | अथर्वा                  | रुद:                            | जगती                    |                                                            |
| 66 (88)      | 9            | गरुत्मान्               | तक्षकः                          | व्यवसाना                | बृहती                                                      |
| 98 (88)      | 8            | सिंधुद्वीप:             | भग्निः                          | भनुब्दुप्               | ४ त्रिपदानिचृत्परोष्णिक्                                   |
| ९० (९५)      | 3            | अंगिराः                 | <b>म</b> न्त्रोक्ताः            | , 9 9 /                 | १ गायत्री २ विराट् पुरस्ता-                                |
|              |              |                         |                                 |                         | द्बृहती; ३ व्यवसाना                                        |
|              |              |                         |                                 |                         | पट्पदा भुरिग्जगती                                          |
| नवमोऽनुवा    | តៈ ।         | 70.000                  |                                 |                         |                                                            |
| 99 (98)      | 9.00         | <b>अ</b> थर्वा          | चन्द्रभाः                       | त्रिष्टुप्              |                                                            |
| 99 (90)      | 1            | <b>भ</b> थर्वा          |                                 | त्रिष्टुप्              |                                                            |
| 98 (96)      | 9            | भृग्वंगिराः             | इन्द्रः                         | गायत्री                 |                                                            |
| 88 (99)      | 1            |                         |                                 | <b>अ</b> नुष्टुप्       |                                                            |
| 94 (900)     |              |                         |                                 | भनु <b>प्</b> ड्रप्     | २,३ भुरिक्                                                 |
|              |              |                         |                                 | 321                     | 11.0.1                                                     |

| सूक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | मंत्रसंख्या | ऋषि                | देवता                   |                    | छन्द                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|--------------------|-------------------------|--------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| 94 (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 101) 1      | कपिञ्जलः           | वयः                     | <b>अ</b> नुष्टुष्  | Ţ                                                                         |
| ९७ (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १०२) ८      | अथर्वा .           | इन्द्राग्नी             | १-४ त्रिष्टुप्     | त्रिपात्प्राजापत्या बृहती; त्रि-<br>पदा साम्नी भुरिग्जगती; ८              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |                    |                         |                    | उपरिष्टाद्बृहती                                                           |
| 86 ( 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 03) 7       | अथवा               | मंत्रोकाः .             |                    | विराट् त्रिष्टुप्                                                         |
| 39 ( 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 108)        | अथर्वा             | <b>मंत्रोक्ताः</b>      | 01.0               | भुरिगुप्णिक् त्रिष्डुप                                                    |
| 300 (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 104) 9      | यमः .              | <b>दुः</b> स्वप्ननाशनम् | अनुष्टुप्          |                                                                           |
| 101 (3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0 ( 30      | यमः                | दुःस्वप्ननाशनम्         | <b>अनु</b> न्दु प् | गरती                                                                      |
| 105 (3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 00) 1       | प्रजापतिः          | दुःस्वप्ननाशन <b>म्</b> |                    | विराट् पुरस्ताद् बृहती                                                    |
| वशमाऽ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | तुवाकाः ।   |                    |                         |                    |                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 06) 9       | वह्या              | आत्मा 🛒                 | त्रिष्दुप्         |                                                                           |
| 308 (3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 09) 9       | त्रह्मा 💮 💮        | <b>का</b> त्मा          | त्रिष्टुप्         |                                                                           |
| 104 (9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 90.) 9      | अथर्वा             | मन्त्रोक्ता -           | अनुष्टप्           | 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2                                   |
| 905 (9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             | अथर्वा 💮           | अग्निर्जातवेदाः वरुणश   | भ                  | 🧽 बृह्तीगर्भा त्रिप्दुप्                                                  |
| 900 (9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 97) 9       | भृगुः              | स्यैः भापश्च            | भनुष्टुप्          | 0                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9३) २       | भृगुः              | <b>अग्निः</b>           | २ त्रिष्टुप्;      | १ बृहतीगंभी त्रिष्टुप्                                                    |
| 909 (9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 98) 0       | बादरायणिः          | अग्निः                  |                    | १ विराट् पुरस्ताद्बृह्ती अनुष्टुप्                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |                    |                         |                    | ४,७ अनुष्टुप्; २,३, ५,६ त्रिब्दुप्<br>१ गायत्री; २ त्रिब्दुप् ३ अनुष्टुप् |
| 990 (9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 14) 2       | भृगुः              | इन्द्राप्ती             |                    | पराबृहती त्रिष्टुप्                                                       |
| 999 (9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 98) 9       | ब्रह्मा            | वृषभ:                   |                    | १ भुरिक्; २ अनुष्टुप्                                                     |
| 335 (3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 30) 5       | वरुणः              | मन्त्रोक्ताः            |                    | १ विराडनुष्टुप्; २ शंकुमती                                                |
| 333 (3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 96) 2       | भागव:              | तृष्टिका                |                    | चतुष्पदा भुरिगनुष्टुप्                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 198) 2      | भारीवः             | अग्नीषोमी               | in a second        | अनुष्टुप्<br>अनुष्टुप्, २-३ त्रिष्टुप्                                    |
| 994 (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |             | अथर्वागिराः        | सविता, जातवेदाः         |                    | १ पुरोध्णिगः २ एकावसाना                                                   |
| 998 (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १२१) २      | <b>अथर्वागिराः</b> | चन्द्रमाः               |                    | द्विपदाषी अनु उड़ार                                                       |
| 990 (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 127) 1      | अथवीगिराः          | इन्द                    |                    | पथ्याबृहती                                                                |
| A STATE OF THE RESERVE OF THE PARTY OF THE P | १२३) १      | <b>अथवां</b> गिराः | चन्द्रमाः, बहुदैवस्य    | म् त्रिष्टुप्      | कि सम्बद्धिमागं देखिये-                                                   |

इस प्रकार इस सप्तम काण्डके स्काँके ऋषि देवता और छन्द हैं। अब इनका ऋषिक्रमानु सार स्किविभाग देखिये-

## ऋषिकमानुसार सूक्तविभाग

१ अथर्वा ऋषिके १-७; १३-१४; १८; ३४-३८; ४६-४९; ५२;५६; ६१; ७०-७४; ७६; ७८-८१; ८५-८७; ९१-९२; ९४; ९७-९९; १०५-१०६ ये तेताळीस सूक्त हैं।

२ ब्रह्मा ऋषिके १९-२२; २४; ३२-३३; ५३-५४; ६०; ६६-६७; १०३-१०४; १११ ये पंद्रह सूक्त हैं।

३ भृगु ऋषिके १५-१७; ५४-५५; ८४; १०७-१०८; ११० ये नी सूक्त हैं।

IN SOM IN THE BUILD BUILDING

```
ऋषिके ३९-४५ ये सात सूक्त हैं।
  ४ प्रस्कण्व
              ऋषिके २५-२९ ये पांच सक्त हैं।
 ५ मेघातिथि
  ६ अथर्वाङ्गिरा ऋषिके ११५-११८ ये चार सुक्त हैं।
              ऋषिके १०-१२; ८२ ये चार सूक्त हैं।
 ७ शीनक
 ८ यस
              ऋषिके २३; ६४; १००; १०१ ये चार सूक्त हैं।
 ९ अंशिश
              ऋषिके ५०-५१; ७७; ९० ये चार सूक्त हैं।
१० उपरिवअव ऋषिके ८-९; ७५ ये तीन सुक्त हैं।
११ भूगवंगिरा
              ऋषिके ३ - ३ १; ९३ ये तीन सुक्त हैं।
१२ भागव
              ऋषिके ११३-११४ ये दो सक्त हैं।
१३ शंताति
              ऋषिके ६८-६९ ये दो सक्त हैं।
१४ बादरायणि ऋषिके ५९; १०९ ये दो सूक्त हैं।
              ऋषिके ६२-६३ ये दो सक्त हैं।
१५ कश्यप
१६ कपिंजल
              ऋषिके ९५-९६ ये दो सक्त हैं।
१७ वरण
              ऋषिका ११२ वां एक सुक्त है।
१८ वामदेव
              ऋषिका ५७ वां एक सक्त है।
             ऋषिका ५८ वां एक सुक्त है।
१९ कीरुपथि
             ऋषिका ६५ वां एक सुक्त है।
२० ग्रुक
             ऋषिका ८३ वां एक सूक्त है।
२१ झनःशेष
             ऋषिका ८८ वां एक सूक्त है।
२२ गरूतमान्
             ऋषिका ८९ वां एक सुक्त है।
२३ सिंधुद्वीप
             ऋषिका १०२ वां एक सुक्त है।
२४ प्रजापति
```

इस प्रकार २४ ऋषियों के नाम इस काण्डमें हैं। इसमें भी पूर्ववत् अथर्वाके सूक्त सबसे अधिक अथित् ४३ हैं और इनमें अथर्वाङ्गिराके ४; अंगिराके ४, मिलानेसे ५१ होते हैं। ये न भी गिने जायें तो भी ४३ सूक्त अकेले अथर्विक नामपर हैं। यह बात देखनेसे ऐसा प्रतीत होता है कि इस संहितामें अथर्विक सूक्त अधिक होनेसे इसका नाम 'अथर्ववेद ' हुआ होगा; दूसरे दनेंपर इसमें ब्रह्माके मंत्र आते हैं, संभवतः इसी कारणसे इसका नाम 'ब्रह्मवेद' पड़ा होगा।

## देवताकमानुसार सूक्त विभाग।

१ मंत्रोक्तदेवताके १२; १९; २७; २९; ३३; ३९; ४६-४८; ५८; ६४; ७०; ७४; ९०; ९८-९९; १०५; ११२ ये अडारह सूक्त हैं। (टिप्पणी-वस्तुतः मंत्रोक्त नामका कोई देवता नहीं है, इस प्रकारके सूक्तोंमें अनेक देवता रहते हैं, इस-िलेये अनेक देवताओं नाम कहनेकी अपेक्षा यह एक संकेत मात्र किया है।)

```
२ इन्द्र देवताके १२; ३१; ४४; ५०; ५४-५५; ७२; ७६; ८४; ८६; ९३; ११७ वे बारह सूकत हैं।
```

- ३ अग्नि देवताके ६१-६२; ७१; ७८; ८२; ८४; ८९; १०६; १०८; १०९ से इस सुक्त हैं।
- ध आत्मादेवताके १-३; ५; २१; ६७; १०३-१०४ ये बाठ सूकत हैं।
- प सरस्वतीदेवताके १०-१२; ४०; ५७; ६८ ये छः सूकत हैं।
- ६ सवितादेवताके १४-१७; २४; ११५ ये छः सूक्त हैं।
- ७ जातनेदा देवताके ३४; ३५; ६३; ७४; ८४; १०६ ये छः सूकत हैं।
- ८ तुःस्वप्ननाशनके २३; १००-१०२ ये चार स्क्स हैं।
- ९ चन्द्रमाके ९१-९२; ११६; ११८ ये चार सुकत हैं।
- १० बृहस्पतिके ८; ५१; ५३ ये तीन सूक्त हैं। अन्य हर्मान वार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य

२ ( अथर्व. सु. भा. कां. ७ )

- ११ विष्णुके २५-२६; ४४ ये तीन सुक्त हैं।
- १२ अश्विनौके ५२; ५३; ७३ ये तीन सूकत हैं।
- १३ अदितिके ६-७ ये दो सूक्त हैं।
- १४ सोमके १६; ९४ ये दो सूक्त हैं।
- १५ बहुदैवत्यके १७; ११८ ये दो स्क हैं। (यह भी देवताओं का संकेत है जेसा मंत्रोक्तमें छिखा है।)
- १६ लिंगोक्तांक २२; ३७ ये दों सुक्त हैं।
- १७ द्यावापृथिवीके ३०; १०२ ये दो सूक्त हैं।
- १८ वनस्पतिके ३८; ५६ ये दो सूक्त हैं।
- १९ आयुःके ३२; ५३ ये दो सूक्त हैं।
- २० इयेनःके ४१; ७० ये दो सूकत हैं।
- २१ वरुणके ८३; १०६ ये दो स्कत हैं।
- २२ इन्द्राप्तीके ९७; ११० ये दो सकत हैं।

शेष देवता एक स्कतवाले हैं। यमः ४; पूषा ९; सभा १२; पृथिवी १८; पर्जन्यः १८; अनुमतिः २०; वेद; २८; प्रतिपदोक्ता देवताः ३० ( यह भी अनेक देवताओंका संकेत हैं); अक्षि ३६; सोमारुद्री ४२; वाक् ४३; भेषं ४५; ईंप्यिपनयनं ४५; देवपत्नयौ ४९; सामनस्यं ५२; ऋक्साम ५४; वृश्चिकः ५६; ब्रह्मणस्पतिः ५६; अरिष्टनाशनं ५९; गृहाः ६०; वास्तोष्पतिः ६०; निर्क्रतिः ६४; अपामार्गः ६५; ब्रह्म ६६; सुखं ६९; अष्म्याः ७५; अपचिन्नेष्पतं ७६; ज्यायानिन्दः ७६; मरुतः ७७; अमावास्या ७९; पौर्णमासी ८०; प्रजापतिः ८०; सावित्री ८१; सूर्याचन्द्रमसौ ८१: तार्क्षः ८५; रुदः ८७; तक्षकः ८८; गृष्टः ९५; वयः ९६; सूर्यः १०७; आपः १९०; वृष्टमः ११३; त्रष्टिका ११३; अप्रीषोमौ ११३;

इस प्रकार इस काण्डमें ६६ देवता आये हैं। इनमें मंत्रोक्त, बहुदैवत्य आदि संकेतोंमें भानेवाले कई देवता और अधिक संमिलित होनी हैं। इनकी गिनती उक्त संख्यामें नहीं की गई है। अब सूक्तोंके गणोंकी व्यवस्था देखिये—

### सतम काण्डके सूक्तोंके गण।

- १ स्वस्त्ययनगणमें ६; ५१; ८५; ९१; ९२; ११७ ये छः सूक्त हैं।
- २ बृदच्छान्तिगणमें ५२; ६६; ६८; ६९; ८२; ८३ ये छः सूक्त हैं।
- ३ परनीवन्तगणमें ४७-४९ ये तीन सुक्त हैं।
- ४ दुःस्वप्ननाशनगणमें १००; १०१; १०८ ये तीन सुक्त हैं।
- ५ अभयगणमें ९; ९१ ये दो सुकत हैं।
- ६ पुष्टिकगणमें १४; ६० ये दो सुक्त हैं।
- ७ वास्तुराणमें ४१; ६० ये दो सुक्त हैं।
- ८ इन्द्रमहोत्सवके ८६; ९१ ये दो स्क हैं।
- ९ भायुष्यगणमें ३२ वां एक स्क है।
- १० सांमनस्यगणमें ५२ वा एक सुक्त है।
- ११ कृत्यागणमें ६५ वां एक सुक्त है।
- १२ रीइगणमें ८७ वा एक स्क है।
- १३ अंहोलिंगगणमें ११२ वां एक सूक्त है।
- १४ तक्मनाशनगणमें ११६ वां एक सूकत है।

इस प्रकार इस ससम काण्डके गणोंका विचार है। अन्य सूक्त भी इसी प्रकार अन्यान्य गणोंमें विभक्त किये जा सकते हैं, परंतु वह विशेष विचारका प्रश्न है। आज ही यह कार्य नहीं हो सकता। स्कोंका अर्थ निश्चित हो जानेपर यह गणविभाग परिपूर्ण किया जा सकता है।

इतना विचार होनेके पश्चात् अब हम इस सप्तम काण्डके प्रथम सुक्तका मनन करते हैं-





# अथर्ववेदका सुबोध-भाष्य

[सप्तम काण्ड]

## अस्मिन्त्रितका सम्बन

[8]

( ऋषि:- अथर्वा ' ब्रह्मवर्षस्कामः '। देवता- आत्मा।)

धीती वा ये अनंयन्वाचो अग्रं मनंसा वा येडवंद कृतानि । तृतीयेन ब्रक्षणा वावृधानास्तुरीयेणामन्वत नामं धेनोः स वेद पुत्रः पितरं स मातरं स सूनु भ्रवत्स भ्रवत्युनंभेघः । स वामौर्णोदन्तरिक्षं स्वंशः स ह्दं विश्वंमभवत्स आभवत्

11 9 11

11211

अर्थ — (ये वा मनसा धीती) जो अपने मनसे ध्यानको (वाचः अग्रं अनयन्) वाणीके मूलस्थानतक पहुंचाते हैं, तथा (ये वा ऋतानि अवदन्) जो सत्य बोलते हैं, वे (तृतीयेन ब्रह्मणा वावृधानाः) तृतीय ज्ञानसे बढते हुए, (तुरीयेण) चतुर्थभागसे (धेनोः नाम अमन्वत) कामधेनुके नामका मनन करते हैं ॥ १ ॥

(सः सूनुः भुवत्) वही उत्पन्न हुआ है, (सः पुत्रः पितंर सः च मातरं वेद्) वही पुत्र अपने मातापिताको जानता है, (सः पुनर्मघः भुवत्) वह बारबार दान देनेवाला होता है, (सः द्यां अन्तिरक्षं स्वः और्णोत्) वह खुलोक, अन्तिरक्षं और आत्मप्रकाशको अपने आधीन करता है, (सः इदं विश्वं अभवत्) वह यह सब विश्व बनाता है, और (सः आभवत्) वह सर्वत्र ब्याप्त होता है॥ २॥

भावार्थ — (१) मनसे ध्यान लगाकर वाणीकी उत्पत्ति जहांसे होती है उस वाणीके मूलको देखना, (२) सदा सत्य वचन बोलना (३) ज्ञानसे संपन्न होना और (४) कामधेनु स्वरूप परमेश्वरके नामका मनन करना, ये चार आहमोन्नतिके साधन हैं॥१॥

जो इस चतुर्विध साधनको उपयोगमें लाता है, उसीका जनम सफल होता है, वह अपने मातापितास्वरूप परमा-तमाको जानता है, वह आत्मसर्वस्वका दान करता है, वह त्रिभुवनको अपनी शक्तिसे घरता है, मानो वही इस सब विश्वरूप में परिवर्तित हो जाता है और वही सर्वत्र ब्याप्त होता है ॥ २ ॥

### आसोन्नतिका साधन

#### साधनमार्ग

बात्मोन्नतिका साधनमार्ग इस सूक्तमें बताया है। यह मार्ग चतुर्विध है, अथवा इस मार्गको बतानेवाछे चार सूत्र इस सुक्तमें बताये हैं। श्रात्मोन्नतिके चार सूत्र ये हैं-

- (१) ऋतानि अवद्न् सत्य बीलना । अर्थात् छल-कपटका भाषण न करना और अन्य इंडियोंको भी असत्य मार्गमें प्रवृत्त हाने न देना । सदा सत्यनिष्ठ, सत्यव्रती और सत्यभाषी होना । (मं. १)
- (२) ब्रह्मणा वाब्धानः ब्रह्म नाम बंधननिवृत्तिके शानका है। (मोक्षे धीर्ज्ञानं) ज्ञानका अर्थही बंधनसे छूट-नेके उपायका ज्ञान है। इस ज्ञानसे जो बढता है अर्थाद इस ज्ञानसे जो परिपूर्ण होता है, वही आत्मोज्ञतिका अधिकारी होता है। जो आत्मज्ञानके साधनका उपयोग करना चाहता है उसको यह ज्ञान अवस्य नाम करना चाहिये। (मं. १)
- (२) घेनोः नाम अमन्वत- कामधेनुके नामका सनन करते हैं। भक्तके मनोकामनाको पूर्ण करनेवाली कामधेनु परमेश्वरकी शक्ति ही है उसके गुणबोधक नाम अनंत हैं। उन नामोंका मनन करनेसे और उन गुणोंको अपने अंदर धारण करनेसे मनुष्यकी उन्नति होती है। (मं. १)
- (४) मनसा धीती वाचः अग्रं अनयन् मनकी एकाग्रतासे ध्यान द्वारा वाणीक मूलस्थान पर पहुंचना। यह भारमाकी प्राप्तिका एक और साधन है। वाणी कैसे उत्पन्न होती है, इसकी रीति इसप्रकार बताई है—

आतमा बुद्धचा समेत्यार्थानमनो युङ्के विवक्षया । मनः कार्याक्षिमाहन्ति स प्रेरयति मारुतम् ॥ ६॥ मारुतस्तूरसि चरन्मन्द्रं जनयति स्वरम् ॥ ७॥ सोदीर्णो मूर्प्न्यीभहतो वक्त्रमापद्य मारुतः ।

वर्णाञ्जनयते तेषां विभागः पञ्चधा स्मृतः ॥ ८॥ ( पाणिनीयशिक्षा )

(१) आत्मा बुद्धिसे युक्त होकर विशेष अर्थका अनु-संघान करती है, (२) पश्चात् उस अर्थको प्रकट करनेके लिये मनको नियुक्त करती है, (३) मन शरीरके अग्निको प्रेरित करता है, (४) वह अग्नि वायुको गति देती है, (५) वह वायु छातीसे उपर आकर मन्द्र स्वर पैदा करती है, (६) वह स्वर सूर्घामं आकर मुखके विविध स्थानोंमें आधात

resent was an few land. A consequent form that

करता है, (७) विविध स्थानोंमें आद्यात होनेके कारण विविध वर्ण उत्पन्न होते हैं और यही वाणीकी उत्पत्ति है।

वाणीकी इस प्रकार उत्पत्ति होती है। जब सनुन्य ध्यान लगाकर वाणीकी उत्पत्तिका प्रकार देखता है और ( बाचः अग्रं ) वाणीके मूळ स्थानपर अपना ध्यान केन्द्रित करता है, तब वह उस स्थानमें आत्माको देखता है। इस प्रकार वाणीके मूलको हूंढनेके यत्नके द्वारा आत्माको जाना जाता है। बाणीके मूलभागको अन्तर्मुख होकर ही देखा जा सकता है। उदा-हरणार्थ-पहिले कोई शब्द लें। वह शब्द कई अक्षरोंका-अर्थात् वर्णीका बना हुआ दोता है, ये वर्ण एक ही वायुके मुखके विभिन्न स्थानों पर शाघात होनेसे उत्पन्न होते हैं। वर्णील्पत्तिके पूर्व जो वायु छातीमें संचार करता है, उसमें वे विविध वर्ण नहीं होते हैं। उससे भी पूर्व जब वायुकी अग्नि प्रेरणा देती है, उसमें तो शब्दका नाम तक नहीं होता है। इसके पूर्व मनकी प्रेरणा है और इससे भी पूर्व आत्माकी बोलनेकी प्रवृत्ति होती है। इस रीतिसे अंदर अंदरकी ओर देखनेका प्रयत्न ध्यानपूर्वक करनेसे वाणीके म्लस्थानका पता लगता है, और आतमाका दर्शन होता है। यही विषय वेदमें इस प्रकार वर्णित है-

चत्वारि वाक्परिमिता पदानि तानि विदुर्जाह्मणा ये मनीषिणः। गुहा त्रीणि निहिता नेङ्गयन्ति तुरीयं वाचो मनुष्या वदन्ति॥ ४५॥ इन्द्रं मित्रं वरुणमग्रिमाहुरथो दिव्यः स खुपणीं गरुतमान्। एकं सद्विमा बहुधा वदन्त्यींग्ने यमं भातारिश्वानमाहुः॥ ४६॥ (ऋ०१। १६४,

'वाणीक चार पांव हैं, मननशील बह्मज्ञानी उनको जानते हैं। इनमेंसे तीन पांव हृदयमें गुप्त हैं, और प्रकट होनेवाला जो वाणीका चतुर्थ पाद है, वही मनुष्योंकी भाषा है जिसे मनुष्य बोलते हैं। यह वाणी जहांसे—जिस मूल कारणसे— प्रकट होती है, वह एक ही सत्य वस्तु है, परंतु ज्ञानी लोग उस एक वस्तुको अनेक नाम देते हैं, उसीको इन्द्र, मित्र, वरुण, अग्नि, यस, मातिरिधा आदि कहते हैं। '

्यही आस्मा है, जिससे वह प्रकट होती है। इसीलिये

g to a surprise spire the vite of the first to be dealer to

वाणीके मूलकी खोज करते करते आत्माकी प्राप्ति होती है,

कात्माको खोज करनेका मार्ग इस प्रकार इस स्वतमें कहा है। इसको भी यदि संक्षिप्त करना हो, तो '(१) सत्य-निष्ठा, (२) सत्यज्ञान, (३) प्रभुगुणमनस, और (४) वाङ्मूळान्वेषण ' इन चार शब्दोंसे स्चित होने-वाला यह आत्मोजितका मार्ग है। मनुष्य इस मार्गसे जाकर अपनी आत्माका पता लगा सकता है और सत्यके काश्रयसे और ज्ञानके प्रकाशसे यथेच्छ उन्नति प्राप्त कर सकता है। यहां ज्ञानका 'बंधनसे मुक्त होनेका निश्चित ज्ञान' यह अर्थ विवक्षित है। अन्य पाञ्चभौतिक ज्ञानके लिये संस्कृतमें विज्ञान शब्द है। जो इस प्रकारके श्रेष्ठ ज्ञानसे युक्त होता है, वह मनुष्य—

- (५) सः सूनुः भुवत् = वही सचे रूपमें उत्पन्न हुना हुना कहा जाता है। अर्थात् उसीने जनम लिया भीर अपना जनम सार्थक किया, ऐसा कहा जा सकता है। अन्य लोग जनम तो लेते ही हैं, परंतु उनका जनम लेना व्यर्थ होता है, क्योंकि जनम लेनेका प्रयोजन वे सफल नहीं कर सकते, अतः उनके जनम लेनेका परिश्रम व्यर्थ होता है। मनुष्यके जनमकी सफलता उसी समय होती है, जब वह—
- (६) सः पुत्रः पितरं मातरं च वेद= वह पुत्र अपने माता पिताको जानने लगता है। अपने मातापिताको यथावत् जाननेसे पुत्रका जन्म सक्छ होता है। मातापिताको जानना तब होगा, जब वह अपने सातापिताके गुणोंका सतन करेगा। यह गुणोंके मनन करनेका उपदेश (नाम अमन्यत। मं० १) प्रथम मंत्रके अन्तिम चरणमें दिया है। पिताका या माताका नाम लेना अथवा उनके गुणोंका मनन करना इसी-लियं होता है, कि पुत्र अपने आपको सुयोग्य बनाता हुआ पिताक समान बने। माता पिताको जाननेका अर्थ यही है। केरे माता पिता ऐसे शुद्धाचारी थे, में भी वैसाही शुद्धाचारी बर्म्। मातापिताके गुणोंको जाननेसे पुत्रके अंदर इस प्रकार अपनी उन्नति करनेकी प्रेरणा प्राप्त होती है। यहां ' पुत्र ' चाटद विशेष महत्त्वका अर्थ रखता है। 'पु + न ' अर्थात् जो अपने आपको ( पुनाति ) पवित्र करता है और ( त्रायते ) अपनी रक्षा करता है वह सचा ुत्र है। अपने आपको निर्दोष, पवित्र और शुद्ध बनाने, तथा अपने आपको दोषों और पापों-से रक्षा करनेका कार्य जो करता है वही सचा पुत्र है, जो ऐसा नहीं करते, वे केवल जन्तुमात्र हैं। इस प्रकारका सुपूत जो होना है, वह जिस समय अपने परम पिताके गुण-

कर्मीका मनन करता है, उस समय उसके मनमें यह बात आती है कि में भी अपने परम पिताके समान और अपनी परम माताके समान बनूं। यत्न करके वैसा होऊं। इस विचारसे वह प्रेरित होता है, इसलिये—

- (७) सः पुनर्मघः भुवत् = बारबार दान देनेवाला होता है। वह अपनी सब तन, मन, धन आदि शक्तियोंको जनताकी भलाईके लिये बारबार समर्पित करता है। दान करनेसे वह पीछे नहीं हटता । इसीका नाम यज्ञ है । अपनी शक्तियोंका यज्ञ करनेसे ही मनुष्य उन्नत होता है। वह देखता है कि, वह परमपिता अपनी सब शक्तियोंको संपूर्ण प्राणिमात्रकी भलाई के लिथे समर्पित कर रहा है, इस बातको देखकर वह उसीका अनुकरण करता है । और इस प्रकार परमपिताके अनुकरणसे वह प्रतिसमय अधिकाधिक शक्ति प्राप्त करता है और इसको जितनी अधिक शक्ति मिलती जाती है, उसी प्रमाणसे उसका कार्यक्षेत्र भी बढता जाता है। उदाहरणके लिये साधारण मनुष्य अपने पेटके लिए कार्य करता है, गृहस्थी मनुष्य अपने कुटुंबरे पोषणके कार्यक्षेत्रमें लगा रहता है, नगर सुधारक अपने नगरके कार्यक्षेत्रमें तन्मय होता है. राष्ट्रका नेता राष्ट्रीय कार्यक्षेत्रमें काम करता है, इस-के पश्चात् वसुधैव कुटुंबक वृत्तिका संन्यासी संपूर्ण जनताको अपने परिवारमें संमिलित करके उनकी भलाईके लिये आत्म-समर्पण करता है, इस प्रकार जिसको जैसी शक्ति प्राप्त होती जाती है, उसी प्रकार वह अधिकाधिक विस्तृत कार्यक्षेत्रमें कार्य करता है, इस प्रकार शक्तिकी बृद्धि होते होते अन्तमें-
- (८) स द्यां अन्तिरिशं स्वः और्णोत् = वह युलोक, अन्तिरिक्ष और सब प्रकाशमय लोकोंको ज्यापता है। मनु-प्यकी शक्ति बढ जाती है। वह जिस समय विशेष उन्नत होता है, उस समय संपूर्ण अवकाशमें उसकी ज्यापि होती है। साधारण आत्माके ' महात्मा ' बननेसे यह बात सिद्ध होती है। इससे—
- (९) सः इदं विश्वं अभवत् वह यह सब विश्व रूप बनता है, जब उसकी शक्ति परम सीमातक उन्नत हो जाती है, तब उसको अनुभव होता है कि मैं विश्वरूप हूं। कई मनुष्य 'शरीर रूप' होते हैं, अपने शरीर में कछ होने से वे दुःखी होते हैं, कई लोग 'कुटुंबरूप' होते हैं उनके कुटुंबरूप को किसी मनुष्यको दुःख हुआ तो वे दुःखी होते हैं, कई लोग 'राष्ट्ररूप' बनते हैं उनके राष्ट्रका कोई भादमी दुःखी होता है तो वे भी उसके साथ दुःखी होते हैं, इसी प्रकार जो

' विश्वरूप ' बनते हैं वे संपूर्ण विश्वमें किसीको भी दुःखी देखनेसे स्वयं दुःखी होते हैं। इस प्रकार मनुष्यकी शक्तिका विस्तार होता जाता है और अन्तमें विश्वरूप बन जाना उसकी उन्नतिकी परम सीमा है, इस समय—

(१०) सः आभवत् वह सर्वत्र व्याप्त होता है अर्थात् विश्वरूप बनी हुई आत्मा विश्वभरमें व्याप्त होती है। प्रारंभमें मनुष्यकी आत्मा अपने शरीरमें ही व्याप्त होती है, परंतु इसकी शक्ति और कार्यक्षेत्र क्रमशः बढते बढते इतना विस्तृत हो जाते हैं कि अन्तमें विश्वरूप बन जाते हैं। यह आहमाका विस्तार उसकी शक्तिके विस्तारसे होता है। इसका उदाहरण ऐसा दिया जा सकता है, एक दीप जो छोटेसे कमरेको ही प्रकाशित कर पाता है, पर यदि किसी यंत्रप्रयोगसे उसकी प्रकाशशन्तका विस्तार किया जाय,

तो बही दीप दस बीस मीलतक प्रकाश देनेमें समर्थ हो सकेगा। अक्षिकी छोटीसी चिनगारी भी विस्तृत होकर दावानलका रूप छे लेती है। इसी प्रकार इस जीवात्माकी शक्तिके परम विकासकी कल्पना भी की जा सकती है,

कई मनुष्य होते हैं उनकी बाज्ञा पारिवारिक लोग भी सुनते नहीं, इतनी उनकी शक्ति अत्यल्प होती है, परंतु कई महात्मा ऐसे होते हैं कि, जिनकी आज्ञा होते ही लाखों और करोड़ों मनुष्य अपना बलिदानतक देनेको तैयार हो जाते हैं, यह आत्मशक्तिके विस्तारका उदाहरण है। इसी प्रकार आगे परम सीमातक आत्माकी शक्तिका विकास होना संभव है। इसी शक्तिविकासके चार उपाय प्रथम मंत्रमें बताये हैं। उन उपायोंका अनुष्ठान जो करेंगे वे अपनी शक्ति, विकसित होनेका अनुभव अवद्य लेनेमें समर्थ होंगे।



## जीवात्माका वर्णन

[ ? ]

( ऋषिः - अथर्वा ' ब्रह्मवर्चस्कामः ' ! देवता - आत्मा । )

अर्थवाणं पितरं देववंन्धुं मातुर्गमें पितुरसुं युवानम् । य इमं युवं मनसा चिकेत प्रणी वीचस्तमिदेह ब्रवः

11 8 11

अर्थ— (यः मनसा) जो मनसे (इमं यज्ञं अथर्वाणं पितरं) इस पूजनीय, अपने पास रहनेवाले पिता और (देववंधुं) देवोंके साथ संबंध रहनेवाले (मातुः गर्भं) माताके गर्भमें आनेवाले (पितुः असुं) पिताके प्राणस्वरूप (युवानं) सदा तरूण आत्माको (चिकेत) जानता है, वह (इह तं नः प्रवोचः) यहां उसके विषयमें हमें उपदेश देवे और (इह ब्रवः) यहां उसको बतलावे॥ १॥

भावार्थ — जो जानी अपनी मननशक्ति द्वारा इस प्जनीय, अपने पास रहनेवाली, पिताके समान रक्षक, देवोंके साथ संबंध करनेवाली, माताके गर्भमें आनेवाली, पिताके प्राणको धारण करनेवाली सदा तरुण अर्थात् कभी वृद्ध न होनेवाली और कभी बालक न होनेवाली आत्माको जानता है, वह उसके विषयका ज्ञान यहां हम सबको कहे और उसका विशेष स्पष्टीकरण भी करे ॥ १ ॥

### जीवारमाका वर्णन

### जीवात्माके गुण

इस स्कमें मुख्यतया जीवात्माके गुण वर्णन किये हैं। इनका मनन करनेसे जीवात्माका ज्ञान हो सकता है-

१ मातुः गर्भ- माताके गर्भको प्राप्त होनेवाली जीवात्मा है। जन्म लेनेके लिए यह माताके गर्भमें भाती है। यजुर्वेदमें इसीके विषयमें ऐसा कहा है-

> पूर्वो ह जातः स उ गर्भे अन्तः स एव जातः स जनिष्यमाणः।

> > वा. यजु. ३२।४

' यह आत्मा पहिले उत्पन्न हुई थी, वही इस समय गर्भमें भाषी हैं; वह पहिले जन्मी थी भीर अविष्यमें भी जन्म लेगी ' इस प्रकार यह बारबार जन्म लेनेवाली जीवारमा है।

२ पितुः असुं= पितासे यह प्राणशक्तिको धारण करती है। पितासे प्राणशक्ति और मातासे रियशक्ति प्राप्त करके यह शरीर धारण करती है।

३ युवालं — यह सदा जवान है। यह न कभी बूली होती है और न कभी बालक। वह भौतिक शरीर ही उत्पन्न होता है और छः विकारोंको प्राप्त होता है। यह शरीर (जायते) उत्पन्न होता है, (अस्ति) मस्तिलमें भाता है, (वर्धते) बढता है, (विपरिणमते) परिणत होता है, (अपद्गीयते) क्षीण होता है और (विनश्यति) नाशको प्राप्त होता है। यह छः विकार शरीरके होते हैं। इन छः विकारोंको प्राप्त होनेवाले शरीरमें रहती हुई यह जीवात्मा सदा तरुण रहती है। यह न तो शरीरके साथ बालक बनती है और न शरीरके चुन्न होनेसे वह बूढी ही होती है। यह अजर और अबालक है अर्थात् इसको युनावस्थामें रहनेवाली कहते हैं।

४ देववंधुं— यह देवोंका भाई है। देवोंको अपने साथ बांध देनेवाली यह जीवात्मा है। इस देहमें इस जीवात्माके कारण ही सूर्यका अंश नेत्ररूपसे आंखके स्थानमें है, वायुका अंश प्राणरूपसे नासिका स्थानमें है, इसी प्रकार अन्यान्य इंद्रियोंके देववाओंके अंश हैं। इन सब देवताओंको यह अपने साथ लावी है और अपने साथ ही फिर ले भी जाती है। जिस प्रकार सब भाई भाई इकट्टे रहते हैं, उसी प्रकार यह जीवात्मा यहां इन देवताओंके साथ रहती है इस प्रकार यह देवोंकी सहायक है।

५ अथर्बाणं— (अथ+अर्वाक्=अथर्वा) शरीरके पास

अर्थात् शरीरके अन्दर रहनेवाली यह है। इसको ढ़ंबनेके लिये बाहर अमण करनेकी आवश्यकता नहीं है, क्योंकि यही सबसे समीप है, इससे समीप और कोई नहीं है।

६ पितरं — यह पिताके समान है। यह रक्षक है। जब तक यह शरीरमें रहती है तबतक यह शरीरकी रक्षा करती है। इसकी शक्तिसे ही शरीर रक्षित होता है। जब यह इस शरीरको छोड देती है तब इस शरीरकी कोई रक्षा नहीं कर सकता। इसके इस शरीरको छोड देनेके पश्चात् यह शरीर सडने लगता है।

9 यहां — यह यहां यजनीय भर्यात् पूजनीय है। इसीके लिये यहां के सब व्यवहार किये जाते हैं। अन्न, पान, भोग, नियम सब इसीकी संतुष्टिके उद्देश्यसे दिये जाते हैं। यदि यह न हो तो कोई कुछ न करेगा। जबतक यह इस शरीरमें है, तबतक ही सब भोग तथा त्याग किये जाते हैं।

ये सात शब्द जीवात्माके वर्णन करनेके लिये इस सूक्तमें प्रयुक्त हुए हैं। जीवात्माके गुणधर्म इनका विचार करनेसे ज्ञात हो सकते हैं। इनका विचार (मनसा चिकेत) मनन द्वारा ही होगा। जब उत्तम मनन हो तब वह ज्ञानी इस ज्ञानका (प्रवोच्चः) प्रवचन करे और (इह ब्रवः) यहां व्याख्या करे। कोई मनुष्य मननके पूर्व प्रवचन न करे। अर्थात् जब मननपूर्वक उत्तम ज्ञान प्राप्त हो, तभी मनुष्य दूसरोंको इसका ज्ञान देने।

उपदेश देनेका अधिकार तब होता है कि जब स्वयं पूर्ण ज्ञानी होता है। स्वयंको उत्तम ज्ञान होनेके पूर्व जो उपदेश देनेका प्रयत्न करता है वह घातक होता है। ज्ञानी ही उपदेश देनेका सञ्चा अधिकारी है।

जीवात्माका ज्ञान ठीक प्रकार होनेपर मनुष्य परमात्माको जाननेमें समर्थ होगा । इस विषयमें अथर्ववेदका कथन यहां देखने योग्य है—

ये पुरुषे ब्रह्म विदुस्ते विदुः परमेष्ठिनम् ॥ (अथर्व. १०।७।१७)

'जो सबसे प्रथम पुरुषमें स्थित ब्रह्मको जानते हैं, वेही प्रमेष्ठी प्रजापतिको भी जानते हैं।' यही ज्ञान प्राप्त करनेकी रीति है। अपने शरीरान्तर्गत आत्माको जाननेसे परमात्माका ज्ञान प्राप्त हो जाता है। इस रीतिसे इस मंत्रके मननसे प्रथम जीवात्माका ज्ञान होगा और उसीको परम सीमातक विस्तृत रूपमें देखनेसे यही ज्ञान परमात्माका बोध करानेमें समर्थ होगा।

# आत्माका परमात्मामें मवेश

[ ३ ]

(ऋषः- अथर्वा । देवता- आत्मा ।)

अया विष्ठा जनयनकर्त्रराणि स हि घृणिहरूर्वराय गातुः। स प्रत्युदैद्धरुणं मध्यो अग्रं स्वयां तुन्वा∫ तुन्व्मीरयत

11 8 11

अर्थ— (अया वि—स्था) इस प्रकारकी विशेष स्थितिसे (कर्त्रराणि जनयन्) विविध कर्मोंको करता हुआ, (सः) वह (हि वराय उरुः गातुः) श्रेष्ठ देवकी प्राप्ति करने के लिये विस्तृत मार्गरून और (घृणिः) तेजस्वी बनता हुआ, (सः) वह (प्रध्यः धरुणं अग्नं प्रति उदैत्) मिठासको धारण करनेवाले अप्रभागके प्रति पहुंचने के लिये अपर उटता है और (स्वया तन्दा) अपने सूक्ष्म शरीरसे उस देवके (तन्त्रं पेर्यत्) सूक्ष्मतम शरीरके प्रति अपने आपको भेरित करता है॥ १॥

भावार्थ— इस प्रकार वह श्रेष्ठ कर्मीको करता है और उस कारण वह स्वयं परमात्माके पास जानेका श्रेष्ठ मार्ग बतानेवाला होता है और दूसरोंको प्रकाश देता है। वह स्वयं मधुर अमृतको धारण करनेवाले परमात्माके समीप जानेके लिए अपने आपको उच्च करता है और समाधिस्थितिमें अपने सूक्ष्म शरीरसे परमात्माके विश्वव्यापक सूक्ष्मतम कारण शरीरके पास पहुंचनेके लिये स्वयं अपने आपको प्रेरित करता है। इस प्रकार वह स्वयं परमात्मामें प्रविष्ट हो जाता है॥ १॥

### आत्माका परमात्मामें प्रवेश

#### जीवकी शिवमें गति।

the species and supplied to the

जीवात्मा परमसंगलमय शिवात्मामें गति किस प्रकार होती है इसका विचार इस सूक्तमें किया है। इसका अनुष्ठान कमपूर्वक कहते हैं—

१ अया वि-स्था कर्-वराणि जनयन्- इस विशेष स्थितिमें रहकर वह मुमुक्ष जीव श्रेष्ठ कर्म करता है। विशेष स्थितिमें रहकर वह मुमुक्ष जीव श्रेष्ठ कर्म करता है। विशेष स्थितिमें रहनेका अर्थ है सर्व साधारण मनुष्योंकी जैसी स्थिति होती है वैसी साधारण स्थितिमें न रहना। श्राहार, निद्रा, भय, मैथुन श्रादि विषयमें तथा रहने सहनेके विषयमें साधारण मनुष्य पश्चके समान ही रहते हैं। इस सामान्य स्थितिका त्याग करके मनुष्य विशेष स्थितिमें रहे श्रथात् अर्दिसा, सत्य, अस्तेय, बह्मचर्य, अपरिग्रह, शुद्धता, संतोष, कष, स्वाध्याय और ईश्मिक्त करता हुआ मनुष्य अपने आपको विशेष परिस्थितिमें रखे और उस विशेष परिस्थितिके अनुरूप श्रेष्ठ कार्य करे। इससे उसको दो सिद्धियां ग्राप्त होंगी, वे सिद्धियां ये हैं—

२ सः घुणिः — वह तेजस्वी बनता है, वह दूसरोंका

मार्गदर्शक होता है, वह जनताकों चेतना देनेवाला होता है, वह अपने तेजसे दूसरोंको प्रकाशित करता है। तथा-

३ सः वराय उरुः गातुः — वह श्रेष्ठ स्थानके पास जानेवाले विस्तृत सार्ग जैसा होता है। जिस प्रकार विस्तृत सार्ग
पर चलनेसे प्राप्तच्य स्थानके प्रति सनुष्य विना आयास
चलता जाता है, उसी प्रकार इस पुरुषका जीवन अन्य सनुष्योंके लिये विस्तृत सार्गवत् हो जाता है। तब सनुष्यको
दूसरे मार्ग देखनेकी भावश्यकता नहीं रहती। सहारमाओंका
जीवन चरित्र देखकर भीर उसके अनुसार चलकर उनका
जीवन सफल होजाता है और इस जगत्में जो वर अर्थात्
श्रेष्ठ है, उस श्रेष्ठ परमात्माके पास वे सीधे पहुंच जाते हैं।
इस रितिसे वह सन्मार्गगामी पुरुष अन्य मनुष्योंके लिये
सार्गदर्शक हो जाता है। वह मार्ग बताता नहीं अपितु लोग
ही उसका चालचलन देखकर स्वयं उसका अनुकरण करके
सुधर जाते हैं। अर्थात् वह सार्गदर्शक नहीं बनता प्रस्थुत
लोगोंके लिये विस्तृत मार्गरूप बन जाता है।

४ सः मध्यः धरुणं अग्रं प्रति उत् ऐत्- वह मधुर-

लाको धारण करनेवाल उस अन्तिम स्थानके प्रति जानेके लियं ऊपर उठता है। जिस प्रकार सूर्य उदय होकर उपर ऊपर चढता है और जैसे जैसे ऊपर चढता है वैसे वैसे अधिकाधिक तेजस्वी होता जाता है, उसी प्रकार यह मुमुक्ष पुरुष (उदेत्) ऊपर उठता है अर्थात् अधिकाधिक उच्च अवस्था प्राप्त करता जाता है। इसके ऊपर उठनेका हेतु यह है कि, यह (मध्यः अग्रं) मिठासके परम केन्द्रको प्राप्त करना चाहता है मथुरताकी जो जड है, जहांसे सब मथुरता फैलती है, उस स्थानको वह प्राप्त करनेका अभिलाषी होता है। और इस हेतुसे वह उच्चतर भूमिका अपने प्रयत्नसे प्राप्त करता है। और अन्तमें—

५ स्वया तन्वा तन्वं ऐरयत- अपने सूक्ष्म (स्वभाव) परमात्माके सूक्ष्मतम (स्वभाव) के प्रति अपने आपको प्रेरित करता है। इस मंत्रभागमें 'तजु ' शब्द है। कौकिक संस्कृतमें वह शरीरका वाचक है यह बात सत्य है, तथा यहां 'तजु ' शब्द के ' स्क्षम. बारीक, स्त्रभाव, गुण, विशेषता ' ये अर्थ विवक्षित हैं। ऊपर हमने तजु शब्दका सुप्रसिद्ध ' शरीर ' यह अर्थ लेकर लिखा है. तथापि हमारे मतसे इसका वास्तविक अर्थ ' जीवात्मा अपने स्त्रभावधमंसे पर-मात्माके स्वभावधमंभें प्रेरित होता है ' यह सर्वोत्कृष्ट है। यह अवस्था प्राप्त करनेके लिये ही पूर्वोक्त सब अनुष्ठान हैं।

इस विधिसे किया हुआ अनुष्ठान व्यर्थ नहीं जाता, अपितु हरएक अवस्थामें विशेष फल देनेवाला होता है और अन्तमें जीवात्माकी शिवात्मामें गति होती है। यही उञ्चितिकी परम सीमा है।

#### काजका साधन

[8]

(ऋषि:- अथर्वा । देवता- वायुः ।)

एकंया च दुशमिश्रा सुहुते द्वाभ्यांमिष्ट्ये विश्वत्या च । तिसुभिश्व वहंसे त्रिंशतां च वियुग्भिनीय हुह ता वि सुंश्र

11 8 11

अर्थ— हे (सुहुते वायो ) उत्तम प्रकार बुलाने योग्य प्राण देवता ! (एकया च दशिमः च) एक और दससे, (द्वाभ्यां विंशत्या च) दो और बीससे तथा (तिस्धिः च जिंशता च) तीन और तीससे तू (इष्ट्रेये वहसे) यज्ञके लिये जाता है। अतः तू (वियुग्धिः इह ताः विसुञ्ज ) विशेष योजनाओंसे उनको यहां सुक्त कर ॥ ९ ॥

भावार्थ— हे प्रशंसायोग्य प्राण ! तू ग्यारह, बाईस और तैतीस शक्तियों द्वारा इस जीवनयज्ञमें कार्य करता है, अतः तू अपनी विशेष योजनाओं द्वारा सब प्रजाओंको दुःखोंसे सुक्त कर ॥ १ ॥

#### प्राणका साधन

प्राणसाधनसे मुक्ति

इस शरीरमें प्राणका शासन सर्वत्र वल रहा है यह सब जानते हैं। स्थूल शरीरमें पञ्च ज्ञानेंद्रिय; पञ्च कर्मेंद्रिय और इन दस इंद्रियोंका संयोजक मस्तिष्क ये ग्यारह शक्तियां इस प्राणक आधीन हैं। इनमेंसे प्रत्येकमें जाकर यह प्राण कार्य करता है अर्थात् ये ग्यारह प्राणके कार्यस्थान हैं। इसके नंतर सूक्षम शरीरमें येही वासना देहमें ग्यारह शक्तियां कार्य कर रही हैं, ये भी सबके सब प्राणके ही माधीन हैं। स्थूळ शरीरकी ग्यारह और सूक्ष्म शरीरकी ग्यारह, दोनों मिलकर बाईस शक्तियां प्राणके साधीन स्वप्तावस्थामें रहती हैं। तीसरे अवजातकतुओं के न्यारह केन्द्र जो मस्तकसे लेकर गुदातकके पृष्ठवंशमें रहते हैं और जिनके साधीन शरीरके विविध भाग कार्य करते हैं, वे भी प्राणकी शक्तिसे ही अपना कार्य कर-नेमें समर्थ होते हैं। ये सब मिलकर तैतीस शक्ति केन्द्र हैं,

दे ( अथर्व. सु. भा. का. ७)

जिनमें प्राणकी शक्ति कार्य कर रही है। मानो इन तैतीस केन्द्रों द्वारा प्राणको चलाया जाता है। अथवा ये तैतीस प्राणके स्थके घोडे हैं, जिस स्थमें बैठकर प्राण शरीरभरमें गमन करता है और वहांका कार्य करता है।

इस स्कतों ग्यारह, बाईस और तैतीस प्राणको चलाते हैं ऐसा कहा है। यह संख्या इन शक्तिकेन्द्रोंकी स्चक है। यह शरीर एक यज्ञशाला है, इसमें शतसांवत्सिरक यज्ञ चलाया जा रहा है। यह यज्ञ प्राणके द्वारा होता है और प्राण इन शक्तिकेन्द्रों द्वारा इस यज्ञभूमिमें आता और कार्य करता है।

#### प्राणकी योजना

प्राणको (वियुग्धिः वियुञ्ज) विशेष योजनासे मुक्त कर अर्थात् प्राणकी विशेष योजना की जाये तो उसके द्वारा मुक्ति प्राप्तकी जा सकती है। यहाँ विचार करना चाहिये कि प्राण-की (वियुग्धिः) विशेष योजनायं कौनसी हैं और उनसे मुक्ति किस प्रकार प्राप्त होती है। यह देखनेके लिये पूर्वोक्त शक्तियां क्या करती हैं और इनकी स्वभाव प्रवृक्ति कैसी है यह देखना चाहिये।

हमारे पास नेत्र है, यह यद्यपि देखनेके लिये बनाया गया हैं तथापि यह दूसरोंकी ओर बुरी दृष्टिसे देखता है। कान शब्द अवण करनेके लिये बनाया गया है तथापि वह बहुत बुरे शब्द सुनता है। मुख बोलनेके लिये बनाया गया है, परंतुं वह ऐसे बरे शब्द बोलता है कि जिससे विविध झगडे उत्पन्न होते हैं। उपस्थइंद्रिय सुप्रजाजननके छिये बनायी गई है, परंतु वह व्यभिचारके लिये प्रवृत्त होती है। इस प्रकार शतसांवत्सरिक यञ्चमें संमितित होनेवाली सब शक्तियां अयोग्य मार्गमें प्रवृत्त दोती हैं । प्राणायाम करनेसे मनकी चंचलता दूर होती है और मन स्थिर होनेसे उक्त तैतीस शक्तियां ठीक सीधे मार्गमें चलती हैं। प्राणकी विशेष योजनाएं यही हैं। इन विशेष योजनाओं द्वारा नियुक्त हुना प्राण इन तैतीस शक्तियोंका संयम करता है उनको बुरा-ईयोंके, विचारसे मुक्त करता है, और सत्कार्यमें प्रेरित करता है। इस प्रकार प्राणसाधनसे मुक्तिके मार्ग पर चलना सुगम होता है।



#### हरमजास

[4]

( ऋषिः- अथर्वा ' ब्रह्मवर्चस्कामः '। देवता- आत्मा।)

यक्षेत्रं यक्षमंयजनत देवास्तानि धर्माणि प्रथमान्यांसन् ।
ते हु नाकं महिमानंः सचन्त यत्र पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः

11 9 11

अर्थ— (देवाः यन्नेन यनं अयजन्त ) देवगण यज्ञसे यज्ञ पुरुवकी पूजा करते हैं। (तानि धर्माणि प्रथमानि आसन्) वे धर्म उत्कृष्ट हैं। (ते महिमानः नाकं सचन्ते ) वे महश्व प्राप्त करते हुए सुखपूर्ण लोकको प्राप्त होते हैं, (यत्र पूर्वे साध्याः देवाः सन्ति ) जहां पूर्वके साधनसंपन्न देव रहते हैं। १॥

भावार्थ — श्रेष्ठ याजक भएनी आत्माके योगसे परमारमाकी उपासना करते हैं, यह मानसीपासनाकी यज्ञविधि सबसे श्रेष्ठ और मुख्य है। इस प्रकारकी उपासना करनेवाले श्रेष्ठ उपासकदी उस सुखपूर्ण स्वर्गधामको प्राप्त करते हैं। कि जिसे पूर्वकालके साधक प्राप्त हुए हैं॥ १॥

| युज्ञो बंभूव स आ बंभूव स प्र जंज्ञे स उं वावृधे पुनीः। |                 |
|--------------------------------------------------------|-----------------|
| स देवानामिषपितिर्वभूव सो अस्मासु द्रविणमा दंषातु       | 11211           |
| यद्वा द्वान्ह्विषायज्ञन्तामत्यान्मनुसामत्र्येन ।       |                 |
| मदें म तत्र पर्मे च्यो मिन्पर्यम तदुदितौ स्यीस्य       | 11 3 11         |
| यत्पुरुषेण हिवेषां यज्ञं देवा अतंन्वत ।                | s in the second |
| अस्ति न तस्मादोजीयो यद्विहरूयेनेजिरे                   | 11811           |
| मुग्धा देवा उत शुनायंजन्तीत गोरङ्गैः पुरुधायंजन्त ।    |                 |
| य इमं युज्ञं मनंसा चिकेत प्र णीं नोचस्तमिहेह ब्रंबः    | 11411           |

अर्थ— (यज्ञः बभूव) यज्ञ प्रकट हुआ, (सः आवभूव) वह सर्वत्र फैला, (सः प्रजज्ञे) वह विशेष रीतिसे ज्ञानका साधन हुआ और (सः उ पुनः वावृधे) वह फिर बढने लगा। (सः देवानां अधिपतिः वभूव) वह देवोंका अधिपति बन गया, (सः अस्मासु द्रविणं आ द्धातु) वह हममें धन स्थापित करे ॥ २॥

(देवाः यत् अमर्त्यान् देवान् ) देव जहां अमर देवोंका (हिवाषा अमर्त्येन मनसा अयजन्त ) अपने हिवरूप अमर मनसे यजन करते हैं (तत्र परमे व्योमन् मदेम) वहां उस परम आकाशमें हम सब आनंद प्राप्त करते हैं । और वहां (सूर्यस्य उदितों तत् पर्यम) सूर्यका उद्य होनेपर उसका वह प्रकाश देखते हैं ॥ ३॥

(यत् देवाः) जो देवोंने (पुरुषेण ह्विषा यज्ञं अतन्वत) पुरुषरूपी ह्विसे यज्ञ किया, (तस्मात् ओजियः नु अस्ति) उससे अधिक बलवान् क्या है ? (यत् विह्वयेन ईजिरे) जो विशेष यजन द्वारा होता है ॥ ४ ॥

(मुग्धाः देवाः) मृढ याजक (उत शुना अयजन्त) कुत्तेसे यजन करते हैं (उत गोः अंगैः पुरुधा अय-जन्त) गौके अवयवोंसे बहुत प्रकार यजन करते हैं। (यः इमं यज्ञं मनसा चिकेत) जो इस यज्ञको सनसे करना जानता है, वह (इह नः प्रवाचः) यहां हमें उसका ज्ञान देवे और (इह तं ब्रवः) यहां उसका उपदेश करे।। ५॥

भावार्थ — यह मानसोपासनारूपी यज्ञ पिहले प्रकट हुआ, यह सर्वत्र फैला, उसको सबने जाना और वह फिर बहुत विस्तृत हो गया। वह संपूर्ण उपासकोंका मानों, स्वामी बन गया। यह यज्ञ हमें धन समर्पण करे ॥ २॥

याजकोंने जब भमर देवोंकी उपासना अपने अमर्त्य शक्तिसे युक्त मनके द्वारा की, तब सबको आनंद प्राप्त हुआ और जिस प्रकार सूर्योदय होनेसे प्रकाश प्राप्त होता है उसी प्रकार यज्ञसे सबको आनंद मिलता है॥ ३॥

याजक जो यज्ञ अपनी आत्मारूपी हिवसे किया करते हैं, उससे अधिक श्रेष्ठ यज्ञ भठा और कौनसा हो सकता है ? जो कि विविध हिविदेव्योंक हवनसे प्राप्त हो सकता है ॥ ४॥

वें याजक मूढ हैं कि जो कुत्ते, गौ आदि पशुओं के अंगोंसे हवन करते हैं। जो याजक इस मानसिक यज्ञको मनसे करना जानता है वह ज्ञानीही यज्ञका उपदेश करे और यज्ञके महत्त्वका कथन करे ॥ ५॥

#### आहमयश

मानस और आत्मिक यज्ञ।

यज्ञ बहुत प्रकारक हैं, उनमें सबसे श्रेष्ठ मानस यज्ञ अथवा आत्मिक यज्ञ है। मनका समर्पण करनेसे मानस यज्ञ होता है। और आत्माका समर्पण करनेसे आत्मयज्ञ हुआ करता है। दोनोंका करीब करीब भाव एक ही है। यह सम-पंण परमेश्वरके लिये करना होता है। परमेश्वरके कार्य इस जगत्में जो होते हैं, उनमेंसे—

(१) सज्जनोंकी रक्षा

- (२) दुष्ट जनोंकी दूर करना और
- (३) धर्मकी व्यवस्था

ये तीन कार्य परमात्माके लिये मनुष्य कर सकता है।
परमात्माके अनंत कार्य हैं, परंतु मनुष्य उन सब कार्योंको
कर नहीं सकता। ये तीन कार्य अपनी शक्ति अनुसार कर
सकता है। इसलिये जब मनुष्य अपने आपको इन तीन
कार्योंके लिये समर्पित करता है, तब उसका समर्पण परमेअरके लिये हुआ हुआ माना जाता है। मनसे और अपनी
आत्माकी शक्तियोंसे उक्त निविध कार्य करनेका नाम ही
अपने मनका और आत्माका परमेश्वरार्पण करना है।

प्रत्येक यज्ञमें भी तीन कार्य करने होते हैं।

- (१) (पूजा) श्रेष्टोंका सत्कार,
  - (२) अपने अंदर (संगतिकरण) संगतिकरण किंवा संघटन
  - (३) और (दान) दुर्बलोंकी सदायता।

प्रत्येक यज्ञमें ये तीन कार्य होने ही चाहिये। इनके बिना यज्ञ सुफल और सफल नहीं होगा। सनका और आत्माका समर्पण करके जो यज्ञ करना है, वह भी इन तीन कर्मोंके साथ ही करना है। इनके बिना यज्ञ ही नहीं होगा। अर्थात्—

(१) सजनोंकी रक्षा करके उनका सत्कार करना, (२) दुर्जनोंको दण्ड देकर दूर करना और पुनः दुर्जन कष्ट न देवें इसिलिये अपनी उत्तम संवटना करना और (३) धर्म-की न्यवस्था करके तो दुर्वेख हों उनकी योग्य सहायता करना, यह त्रिविध यज्ञकर्म है।

यह त्रिविध कमें अपने मनःसमर्पण और आत्मसमर्पण द्वारा करने चाहिये। जिस कार्यमें मन और आत्मा दोनों लग जाते हैं वही कार्य ठीक होता है। अपने हस्तपादादि अवयव और इंदिय मनक बिना कार्य नहीं कर सकते, मन और आत्माक समर्पण करनेका उपदेश करनेसे अपनी शक्तियोंका समर्पण ही मानना चाहिये। इस स्कूक तृतीय मंत्रमें कहा है कि—

अमर्त्येन मनसा हविषा देवान् यजन्त । (मं. ३)

'अभर मनरूपी हविसं देवोंका यजन करते हैं।' धीका हवन करनेका अर्थ थी उस देवताके ठिये समर्पित करना और उसका स्वयं उपभोग न करना है।' इन्द्राय इसं हविः दत्तं न सम।' इन्द्र देवताके छिये यह घृतादि हवि समर्पित की है इस पर अब मेरा अधिकार नहीं है और न में इसका अपने सुखके लिये उपयाग कहंगा। ' इसी प्रकार अपने मन और आत्माके समर्पण करनेका तात्पर्य ही यज्ञ है। अपना मन और आत्मा परमेश्वरके लिये एक बार दे देने पर इससे फिर खुदगर्जीके कार्य नहीं किये जा सकते। जो प्रवेक्त ईश्वरके कार्य हैं, वेही किये जांयगे। जिस प्रकार खुतादि पदार्थ यज्ञमें दिये जाते हैं, उसी प्रकार इस मानस-यज्ञमें सनका समर्पण किया जाता है और आत्मयज्ञमें आत्म-सर्वस्वका समर्पण किया जाता है। अन्य घृतादि बाह्य पदार्थों का समर्पण करने के हारा जो यज्ञ किया जाता है, उससे कई गुना श्रेष्ठ वह यज्ञ होगा कि, जो आम्मसमर्पण और मानस समर्पणसे होगा। इसीलिये कहा है कि—

तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् । ( मं. १ )

'ये मानस यज्ञरूप कमें प्रथम श्रेणीके हैं। ' अर्थात् ये सबसे श्रेष्ठ कर्तव्य हैं। एक मनुष्य चृत, समिधा आदिके हवनसे यज्ञ करता है और दूसरा आत्मसमर्पणसे यज्ञ करता है, इन दोनों में आत्मसमर्पण करनेवाला ही श्रेष्ठ है। इसका वर्णन इस सुक्तमें इन शब्दों से हुआ है—

यत् पुरुषेण हविषा यज्ञं देवा अतन्वत । अस्ति जु तस्मादोजीयो यद्विहन्येनेजिरे ॥ (मं. ४)

'याजक लोग जो यज्ञ (अपने अंदरके प्रकृति पुरुषोंसेंसे)
पुरुष अर्थात आत्माके समर्पण द्वारा किया करते हैं, उससे
कौनला दूसरा यज्ञ श्रेष्ठ है, जो दूसेर यज्ञ (आत्मासे भिन्न)
प्राकृतिक पदार्थों के समर्पणसे किये जाते हैं ? वे तो उससे
निःसन्देह गौण हैं। मनुष्यके पास प्रकृति और पुरुष, जड और चेतन, देह और आत्मा ये दोही पदार्थ हैं, इनमें पुरुष
अथवा चेतन आत्मा श्रेष्ठ और प्रकृति गौण है। अन्य यज्ञ प्राकृतिक पदार्थों के समर्पणसे होते हैं इसिलये वे गौण हैं,
और यह मानसिक अथवा आत्मिक यज्ञ आत्मसमर्पण द्वारा
होता है, इसिलये वह श्रेष्ठ है। श्रेष्ठ यज्ञ तो ज्ञानी याजक
ही कर सकते हैं, साधारण हीन अवस्थामें रहनेवाले मृद मनुष्य जो करते हैं, वह तो एक निन्दनीय ही कमें होता है—

मुग्धा देवा उत शुनायजन्तोत गोरंगैः पुरुधायजन्त। य इमं यज्ञं मनसा चिकेत प्र णो वे चस्तमिहेह ब्रवः॥ ( मं. ५ )

'मूढ याजक कुत्तेके अंगोंसे भीर गीवोंके अवयवींसे यजन करते हैं।' मूढ लोगोंके इस कृत्यको मूढताका ही कृत्य कहा जाता है। इसको कोई अष्ठ कर्म नहीं कह सकता। ' जो श्रेष्ठ याजक इस आरमयञ्जको मनसे करनेकी विधि जानते हैं, वेही यहां भाकर उस यज्ञका उपदेश करें। ' पूर्वोक्त मांसयज्ञकी भपेक्षा यह मानस यज्ञ बहुत श्रेष्ठ है। जो मानसयज्ञ करना जानते हैं वेही उपदेश करनेके अधिकारी हैं। इस मानस-यज्ञकी महिमा देखिये—

यज्ञेन यज्ञमयजन्त देवास्तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् । ते ह नाकं महिमानः सचन्त यत्र पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः॥ (मं. १)

' इस आत्मयज्ञसं याजक परमात्माकी पूजा करते हैं। आत्मयज्ञ द्वारा परमात्मपूजा करना श्रेष्ठ कार्य है। ये याजक श्रेष्ठ होकर उस स्वर्गधाममें पहुंचते हैं कि, जहां पहिले साधन करनेवाले पहुंच चुके हैं। ' इस प्रकार इस आत्मयज्ञकी महिमा है। किसी दूसरे गीण यज्ञसे यह श्रेष्ठ फल प्राप्त नहीं हो सकता। यह आत्मयज्ञ ही सबसे श्रेष्ठ है—

यज्ञो वभूव, स आवभूव, स प्रजज्ञे, स उ वावृधे पुनः। स देवानामधिपतिर्वभूव, सोऽस्मासु द्रविणमाद्धातु॥ (मं. २)

'यह आत्मयज्ञ प्रकट हुआ, यह आत्मयज्ञ सर्वत्र फैल गया, उसके महत्त्वको सबने जान लिया, इस कारण वह-बढ गया, यहांतक बढ गया कि वह देवोंका भी अधिपति बन गया, उससे हमें महत्त्व प्राप्त होवे।'

यह सबसे श्रेष्ठ आत्मयज्ञ ही हमारा महत्त्व बढानेमें समर्थ है। इसकी तुलना किसी दूसरे गीण यज्ञसे नहीं हो सकती। इस यज्ञमें ( मनसा हिविधा यजन्त। ( मं० ३ ) मनरूप हिवका समर्पण करना होता है। और इस यज्ञके करनेसे मनुष्य—

तत्र परमे व्योमन् मदेम। (सं० १)

'उस परम आकाशमें आनन्दको प्राप्त होंगे ' यह इस यज्ञ करनेका फल है। इसमें 'परम ' शब्द विशेष मनन करने योग्य है। 'पर, परतर, परतम, ' ये शब्द एकसं एक श्रेष्ठत्वके दर्शक हैं, इनमेंसे 'परतम ' शब्दका ही संक्षिप्त रूप 'पर—म ' है, जीचके 'त ' कारका लोप हो गया है। अर्थात् जो सबसे श्रेष्ठ होता है वह 'परतम किंवा परम ' है। इस अवस्थाके पूर्वकी दो अवस्थाएँ पर और परतर इन दो शब्दों हारा बतायी जाती है। अर्थात् व्योम तीन प्रकारके हैं (१) एक पर व्योम, (२) दूसका परतर व्योम और (३) तीसरा परतम किंवा परम व्योम। आधुनिक परिभाषामें यदि यदी भाव बोलना हो तो 'सुद्दम, कारण और महाकारण ' अवस्था इन तीन

शब्दोंसे 'पर, परतर और परतम त्योम 'इनका भाव व्यक्त होता है 'व्योमन् 'शव्द भी विशेष महत्वका है। इसमें 'वि+ओम्+अन् 'यं तीन शब्द हैं, इनका कम-पूर्वक अर्थ 'प्रकृति+परमात्मा और जिवात्मा 'है। सूक्ष्म, कारण और महाकारण अवस्थाओं में प्रकृति, जीव और परमात्माका जो अनुभव होता है वह इन तीन शब्दोंसे व्यक्त होता है। इन तीन अनुभवों में सबसे श्रेष्ठ अनुभव 'परम व्योम 'शब्दसे व्यक्त होता है। और यह इस सूक्तमें कहे गए आत्मयज्ञक करनेसे प्राप्त होता है। अन्य गीण यज्ञों के करनेसे जो अनुभव मिलंगे वे इससे न्यून श्रेणीके अर्थात् गीण होंगे क्योंकि, वे अन्य यज्ञ भी इस आत्मयज्ञसे गीण ही हैं। गीणका फल गीण और श्रेष्ठ कर्मका फल श्रेष्ठ होना स्वाभाविक ही है। इस आत्मयज्ञके करनेसे जो परम व्योममें उज्ञतम अवस्था प्राप्त होकर फल अनुभवमें आता है। वह कैसा अनुभव होता है इस विषयमें एक दृष्टांत देते हैं—

स्येस्य उदितौ तत् पश्येम। (मं. ३)

'स्यका उदय होनेपर जैसे उसका प्रकाश दिखाई देता है, उसी प्रकार हम उस आनन्दका प्रत्यक्ष अनुभव लेंगे।' अर्थात् जैसा स्यंप्रकाश भूमिपर रहनेवालोंको दिनमें प्रत्यक्ष होता है, उसी प्रकार इस तृतीय न्योममें संचार करनेवाली श्रेष्ट आत्माओंको वहांका सुख प्रत्यक्ष होता है। जैसे यहांका यह स्थं प्रत्यक्ष है उसी प्रकार वहां भी एक इस स्यका स्थं है जो वहीं प्रत्यक्ष होगा।

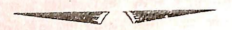
इस प्रकार आत्मयज्ञका फल इस स्कमें कहा है। इस स्कर्में (पुरुषण हिल्ला। मं. ४) पुरुष अर्थात आत्मा-रूपी हिनसे यज्ञ तथा (मनसा हिल्ला। मं. ३) मनरूपी हिनसे यज्ञ करनेका निधान है। जिस प्रकार 'स्नोम 'का हवन होनेसे 'सोमयाम 'कहा जाता है, अन संज्ञक नीजोंका हवन होनेसे 'आजमेध 'कहा जाता है, उसी प्रकार 'पुरुष ' अर्थात् आत्माका समर्पण होनेसे 'पुरुषयज्ञ, आत्मयञ्च ' तथा 'मन 'का हवन होनेसे 'मानस्यञ्च 'कहा जाता है। उसी प्रकार भगवद्गीता (भ. गी. अ. ४) में 'द्व्यवज्ञ, तपोयज्ञ, स्वाध्याययज्ञ, ज्ञानयज्ञ, ब्रह्मयज्ञ, इंद्रिययज्ञ, विषययज्ञ, कमयज्ञ, योगयज्ञ, प्राणयज्ञ 'इत्यादि यज्ञ कहे हैं। जिस यज्ञमें जिसका समर्पण होता वह नाम उस यज्ञका होता है।

'पुरुष' कृषी हिवका समर्पण होनेसे इस स्कसें वर्णित यज्ञको 'पुरुषयज्ञ' कहते हैं। यहां प्रकृतिपुरुषान्तर्गत पुरुष शब्द यहां विवक्षित है और वह आत्माका वाचक है। इस स्करों 'पुरुषयज्ञ अथवा पुरुषमेध'का अर्थ स्पष्ट हुआ है।

#### पुरुषमेघ।

पुरुषमेध प्रकरण पुरुषसूक्तमं है। यह पुरुषसूक्त ऋग्वेद (मं. १०।९०) में है, वा. यजुर्वेद (छ. ३०) में है। साम-वेदमें थोडा है और अथर्वेवेद (कां. १९।६) में है।

इस पुरुषस्क्रमें जिस पुरुषमध यज्ञका वर्णन है, वही यज्ञ इस स्क्रमें कहा है। इसिक्टिये इस स्कर्का विचार ठीक प्रकार होनेसे 'पुरुषस्क्र ' के यज्ञका स्वरूप उत्तम प्रकार ध्यानमें आ सकता है। दोनों स्कोंमें एक ही विषयका वर्णन हुआ है। तथा इस स्कमें आये हुए 'यक्षेन यक्षमय-जन्त०' तथा 'यत्पुरुपेण हिविपा०' ये मंत्र भी पुरुष स्कमें आये हैं। इससे दोनों स्कोंका विषय एक ही है, यह बात सिद्ध है। पुरुषस्कमें कई लोग मनुष्यके हवनका विषय है ऐसा मानते हैं, वह अत्यंत अयुक्त है, यह बात इस स्कके साथ पुरुषस्कका मनन करनेसे स्पष्ट होगी। हमारे मतसे पुरुषस्कनों भी इसी आत्मयज्ञका ही विषय है।



# मातृस्मिका यश

[ { ( 0 ) ]

(ऋषः- अथर्वा । देवता- अदितिः ।)

अदितियौरिदितिर्न्तिरिश्वादितिर्माता स पिता स पुत्रः । विश्वे देवा अदितिः पञ्च जना अदितिर्मातमदितिर्मित्वम्

To the second

महीम् षु मातरं सुवतानांमृतस्य पत्नीमवंसे हवामहे । तुविश्वत्रामजरंन्तीमुरूची सुवभीणमदिति सुप्रणीतिम्

11211

अर्थ— (अदितिः द्योः) मातृभूमि स्वर्ग है, (अदितिः अन्तरिक्षं) मातृभूमि अन्तरिक्ष है, (अदितिः माता) सातृभूमि ही माता है, (सः पिता सः पुत्रः) वही पिता है और वही पुत्र है। (अदितिः विश्वेदेवाः) मातृभूमि ही सब देव है, (अदितिः पञ्च जनाः) मातृभूमि ही पांच प्रकारके लोग है, (अदितिः जातं) मातृभूमि ही उत्पन्न हुए पदार्थ है और (अदितिः जनित्वं) उत्पन्न होनेवाले पदार्थ भी मातृभूमि ही हैं॥ १॥

(सुव्रतानां मातरं) उत्तम कमं करनेवालोंका दित करनेवाली, (ऋतस्य पत्नीं) सत्यका पालन करनेवाली, (तुवि-क्षत्रां) बहुत प्रकारसे क्षात्रतेज दिखानेवाली, (अ-जरन्तीं) क्षीण न करनेवाली, (उरूचीं) विशाल, (सु-प्रामाणं) उत्तम सुख देनेवाली, (सु-प्र-नीतिं) सुखसे योगक्षेम चलानेवाली और (अदिति महीं) अन्न देनेवाली बडी मातृमूमिकी (अवसे सुहवामहे उ) रक्षाके लिये हम प्रशंसा करते हैं॥ २॥

भावार्थ— मातृभूमि ही हमारा स्वर्ग है, वही अन्तिरिक्ष हैं, वही माता, पिता और पुत्रपीत्र है, वही हमारे सब देवता है और वही हमारी जनता है, बना हुआ और बननेवाला सब कुछ पदार्थ हमारे लिये मातृभूमि ही है ॥ १ ॥

मातृभूमि उत्तम पुरुषार्थी मनुष्योंकी रक्षा करती है, सत्य ही रक्षक वही है, उसी मातृभूमिके लिये अनेक प्रकारके क्षात्रतेज प्रकाशित होते हैं, मातृभूमि क्षीण न करनेवाली है, विशाल सुख देनेवाली है, हमें उत्तम मार्गपर चलानेवाली और हमें अब देनेवाली है, उससे हमारी रक्षा होती है, इसलिये हम उसका यश गाते हैं ॥ २॥

सुत्रामाणं पृथिवीं द्यामंनेहसं सुत्रमीणमदिति सुत्रणीतिम् । दैवीं नावं स्वरित्रामनांगसो अस्रंवन्तीमा रुंहेमा स्वस्तयें बाजंस्य नु प्रस्वे मातरं महीमदितिं नाम वर्चमा करामहे । यस्यां उपस्थं जुन्नी न्तरिक्षं सा नः श्रमें त्रिवरूथं नि यंच्छात्

11 3 11

11811

अर्थ—( सुत्रामाणं) उत्तम रक्षाकरनेवाली, ( द्यां अनेहसं) प्रकाशयुक्त और अहिंसक, ( सुदार्माणं सुप्रणीतिं) उत्तम सुख देनेवाली और उत्तम योगक्षेम चलानेवाली ( सुअरित्रां अस्त्रवन्तीं देवीं नावं) उत्तम बल्लियोंवाली, न चूनेवाली दिन्य नौका पर चढनेके समान ( पृथिवीं ) मातृभूमि पर ( अनागसः स्वस्तये आरुहेम ) पापरहित हम कल्याणके लिये चढते हैं ॥ ३॥

(वाजस्य प्रस्तवे) अन्नकी उत्पत्ति करनेके लिये (अदिति मातरं महीं) अन्न देनेवाली बडी मातृभूमिका (नाम वचसा करामहे) वक्तृत्वसे यश गाते हैं। (यस्याः उपस्थे उरु अन्तरिक्षं) जिसकी गोदमें विशाल अन्तरिक्ष है, (सा नः त्रिवरूथं रामें नियच्छात्) वह मातृभूमि हम सबको त्रिगुणित सुख देवे॥ ४॥

भावार्थ — उत्तम बिह्योंवाली, न चूनेवाली नौकाके ऊपर चढनेके समान हम उत्तम रक्षक, तेजस्वी, अविनाशक, सुखदायक, उत्तम चालक मातृभूमिके ऊपर हम अपने कल्याणके लिये उत्तत होते हैं ॥ ३॥

अञ्चकी उत्पत्ति करनेके लिये अज देनेवाली मातृभूमिके यशका हम गायन करते हैं। जिसके उत्पर यह बडा अन्तरिक्ष है, वह मातृभूमि हमें उत्तम सुख देवे ॥ ४॥

### मातृभूमिका यश

#### मात्भूमिका यश

इस स्क्रमें मातृभूमिके यशका वर्णन किया है। मातृ. भूमि सचमुच उत्तम कल्याण करनेवाली है, इसका वर्णन देखिये—

१ अदिति:—(अदनात् अदितिः) अदन अर्थात् भक्षण करनेके लिए अस देती है। अपनी मातृभूमि हमें अस देती है, इसीलिये हमारा (द्योः) स्वर्गधाम वही है। हमारी माता पिता भी वही है, क्योंकि माता पिताके समान मातृभूमि हमारा पालन करती है। पुत्रादि भी वही है, क्योंकि (पुनाति त्रायते) हमें पवित्र करनेवाली और हमारी रक्षा करनेवाली भी वही है। इसके अतिरिक्त वह हमें पुष्ट करती है और उस कारण हमारी संतित उत्पन्न होती है, इसलिये वह सन्तान उसीकी द्यासे होती है, ऐसा मानना युक्ति-युक्त है। हमारे त्रिलोकीके सुख मातृभूमिके कारण ही हमें प्राप्त होते हैं। (मं० १)

२ विश्वेदेवा आदितिः — सब देवता हमारे छिये हमारी मातृभूमि है। अर्थात् मातृभूमिकी उपासनासे सब देवता-बोंकी उपासना करनेका श्रेय प्राप्त होता है। (मं. १) दे पञ्चलनाः अदितिः — हमारी मातृभूमि ही पांच प्रकारके लोग हैं। ज्ञानी, ज्ञूर, न्यापारी, कारीगर और अशिक्षित ये पांच प्रकारके लोग प्रत्येक राष्ट्रमें रहते हैं। मातृभूमि इन्हींसे पूर्ण होती है, इसलिये कहा जाता है कि, मातृभूमि ये पांच प्रकारके लोग हैं और ये पांच प्रकारके लोग ही मातृभूमि है। अर्थात् मातृभूमिका अर्थ इन पांच प्रकारके लोगोंके साथ अपनी भूमि है। (मं. १)

४ जातं जानित्वं अदितिः — पूर्वकालमें बना हुला भीर भविष्यमें बननेवाला सब मातृभूमिमें ही रहता है। पूर्वकालमें हमने बर्ताव कैसे किया यह भी मातृभूमिकी आजकी व्यवस्थासे पता लग सकता है और मातृभूमिकी भवस्था भविष्यकालमें कैसी होगी, यह भी आजके हमारे ब्यवहारसे समझमें आसकता है। ( मं. १ )

प स्वतानां माता— उत्तम सत्कर्म करनेवाले मनु-ष्योंका यह मातृभूमि माताके समान हित करनेवाली है।

(前。)

६ ऋतस्य पत्नी— सत्यवतका पालन करनेवाली अर्थात् सत्यनिष्ठ रहनेवालोंका पालन करनेवाली मातृभूमि है। (मं, २) ७ तुविक्षत्रा— जिसके कारण विविध शौर्य करनेके लिये उत्साह उत्पन्न होता है, ऐसी यह मातृभूमि है।

(म. २)

८ अजरन्ती— जो इसकी भक्ति करते हैं उनको यह क्षीण, दीन और अशक्त नहीं बनाती। (सं०२)

९ सुद्रामी-- उत्तम सुख देनेवाळी मातृभूक्षि है। (सं० २-३)

१० सुप्रणीतिः— ( सु-प्र-नीतिः ) उत्तम मार्गसं चलानेवाली, उत्तम अवस्थाकी पहुँचानेवाली मातृभूमि है। ( मं० २-३ ) नीति शब्द यहां चलानेक अर्थमें है।

११ अनेहस्—(अहननीया) जो बात करनेके अयोग्य अथवा जो स्वयं भी दूसरोंका बात नहीं करती है, ऐसी यह मातृभूमि है। (मं०३)

१२ स्वस्तये आरुहेम— अपने कल्याणके छिये हम अपनी सातृभूमिमें रहते हैं। मातृभूमिमें हम यदि न रहें तो हमारा कल्याण कभी नहीं हो सकता। जो अपनी तातृभूमिमें रहते हैं उन्हींका कल्याण होता है। (मं० ३)

१३ स्वरित्रा अस्रवन्ती दैवी नौ:— जिस प्रकार उसम बिह्योंबाली, न चृतेवाली दिन्य नौका समुदसे पार करनेमें सहायक होती है, उसी प्रकार यह मातृभूमि हमें दुःखसागरसे पार करानेके लिये दिहय नौकाके समान है।

(前0 頁)

१४ वाजस्य प्रस्ते मातरं महीं वचसा नाम करा-महे— अञ्चकी विशेष उत्पत्ति करनेके कार्यमें हम सब मातृ-भूमिके यशका वाणीसे गान करते हैं। मातृभूमि हमें बहुत अञ्च देती है, इस कारण उसकी हम बहुत प्रशंसा करते हैं। इस प्रकार मातृभूभिका गीत गाना प्रत्येक मनुष्यका कर्तव्य है। ( मं॰ ४ )

१५ सा नः त्रिवरूथं शर्म नियच्छात्— वह मातृ-भूमि हमें तीन गुना सुख देती है। अर्थात् स्थूल शरीरका, इन्दियोंका और मनका सुख इस प्रकार यह त्रिविध सुख देती है। (मं०४)

इस स्वतमें मातृभूमिका गुणवर्णन किया है। यह प्रत्येक मनुष्यको ध्यानमें धारण करने योग्य है। मनुष्यके लिये भातापिता मातृभूमि ही है। इसीलिये जन्मभूमिको 'मातृ-भूमि 'तया 'पितृदेश' भी कहते हैं। इस प्रकार पुत्रभूमि भी यही है। उत्तम पुरुषार्थी लोगोंके लिये यही स्वर्गधाम होता है अर्थात् पुरुषार्थन करनेवालोंके लिये यह नरक हो जाता है। इसका कारण मनुष्योंका गुण या दोष ही है। मातृभूमिकी उचित रीतिसे भिवत करें और उन्नतिको प्राप्त करें।

आदिति श्रुब्द।

'अदिति 'शब्द वेदमें कई स्थानोंमें विलक्षण अर्थमें प्रयुक्त हुआ है। एक अदिति शब्द 'अद्=भक्षण करना 'इस घातुसे बनता है। इसका अर्थ 'अन्न देने-चाली 'ऐसा होता है। यह शब्द इस स्कमें है। 'गो ' अदिति है क्योंकि वह दूध देती है, भूमि अदिति है क्योंकि वह अब, धान्य, वनस्पित आदि देती है, दो अदिति है क्योंकि वह अब, धान्य, वनस्पित आदि देती है, दो अदिति है क्योंकि वह अब, धान्य, वनस्पित आदि देती है, दो अदिति है क्योंकि वह अब, धान्य, वनस्पित आदि देती है, दो अदिति है क्योंकि वह अब, धान्य, वनस्पित आदि देती है, दो अदिति है क्योंकि वह वह ते। इस प्रकार अब देनेवालेके अर्थमें यह अदिति शब्द है। परन्तु उसका दूसरा भी अर्थ है अथवा मानो वह अदिति शब्द दूसरा ही है। वह (अ+दिति) जो दिति अर्थात खण्डित अथवा प्रतिबंधयुक्त नहीं वह अदिति 'स्व-तन्त्रता 'है। ये दो शब्द परस्पर भिन्न हैं। इनमें पहिला शब्द इस स्कमें प्रयुक्त है।

had the carried application only to the contract of the carried and the carrie

# मातृभूमिके मक्तांका सहायक ईश्वर

[७(८)] (ऋषः- भथर्वा। देवता- भदितिः।)

दितें। पुत्राणामदितेरकारिष्मवं देवानां बृह्तामनुर्मणाम् । तेषां हि धामं गमिषकप्तमुद्रियं नैनान्नमंसा परो अस्ति कश्चन

अर्थ- (दिते: ) प्रतिबंधताके (तेषां पुत्राणां ) निर्माता उन पुत्रोंका (धाम समुद्रियं गामिषक् हि ) निवास समुद्रके गंभीर स्थानमें हैं। वहांसे उनको (अदितेः बृहतां अनर्भणां देवानां ) स्वाधीनवासे युक्त मातृभूमिके बढे अहि-साशील दैवी गुणोंसे युक्त सुपूर्तोंके लिये (अव अकारिषं) हटाता हूं। क्योंकि (एनान् मनसा परः) इनके मनसे अधिक योग्य (कश्चन न अस्ति) कोई भी नहीं है ॥ १॥

भावार्थ- पराधीनता फैलानेवाले राक्षस अथवा असुर समुद्रके मध्यमें बहुत गहरे स्थानमें रहते हैं। वहांसे उनको हटाता हूं और मातृभूमिकी स्वाधीनता संपादन करनेवाले श्रेष्ठ देवी गुणोंसे युक्त अहिंसाशील सज्जनोंके लिए योग्य स्थान बनाता है। क्योंकि इन सज्जनोंसे कोई दूसरा अधिक योग्य नहीं है ॥ १॥

### मातृभूमिके भक्तोंका सहायक ईश्वर

दिति और अदिति

दिति और अदिति शब्दोंके अर्थ विशेष रीतिसे यहां देखने चाहिये। कोशोंसें इन शब्दोंके अर्थ निम्नलिखित प्रकार मिलते हैं-

(१) अदिति — स्वतन्त्रता, स्वातंत्र्य, मर्यादा न रहना, जमर्याद, अखण्डित, सुखी, पवित्र, पूर्णत्व, वाणी, पृथ्वी, गी, देवमाता इत्यादि अर्थ अदिति हैं।

(२) दिति - खण्डित, पराधीनता, मर्यादित, दुःखी,

अपवित्र, अपूर्णत्व, राक्षसमाता ये अर्थ दितिके हैं।

अदितिकी प्रजा 'देवता ' है और दितिकी प्रजा 'राक्षस' है। यह सब महाभारतादि ग्रंथोंमें वर्णित हुआ हुआ विषय है। इस सुक्तमें (दितेः पुत्राणां) दितिके पुत्रोंका स्थान अर्थात् राक्षसोंका स्थान नष्ट करके देवोंको सुख देता हूं, ऐसा परमेश्वर द्वारा कहा गयां है। दितिके पुत्रोंका स्थान समद्रमें गहरे स्थानमें है, यह एक उस स्थानके प्रवेश योग्य न होनेका संकेत है। वस्तुतः राक्षस जैसे समुद्रमें रहते हैं वैसे भूमिपर भी रहते हैं। गीतामें राक्षसोंके गुणोंका वर्णन इस प्रकार है-

दम्भो दर्पोऽभिमानश्च क्रोधः पारुष्यमेव च। अज्ञानं चामिजातस्य पार्थं संपद्मासुरीम् ॥

( भ. गी. १६१४ ) ' इंभ, दर्प, अभिमान, कोध, कठोरता और अञ्चान ये राक्षसी गुण हैं। अर्थात् जो दंभी, घमण्डी, अभिमानी,

कोधी, कठोर और अञ्ानी अर्थात् बन्धमुक्त होनेका ज्ञान जिनको नहीं है, ऐसे लोग राक्षस होते हैं। ये ऐसे हैं इसी लिये इनके व्यवहारसे पारतन्त्र्य दुःख आदि फैलते हैं और जो इनकी सङ्गतमें आहे हैं, वे भी पराधीन बनते हैं। इसी लिये मन्त्रमें कहा है कि, ऐसे दुष्टोंको में उखाड देता हं और देवोंका स्थान सुदृढ करता हूं।

अदितिके पुत्र देव हैं। परमेश्वर इनकी सडायता करता है। राक्षसोंको दूर करना भी इसीलिये है कि, वहां देव सुदृढ बनें। देवी गुण ये हैं-

'निर्भयता, पवित्रता, बन्धमुक्त होनेका ज्ञान, दान, इंद्रियदमन, यज्ञ, स्वाध्याय, तप, सरलता, अहिंसा, सत्य, अक्रोध, त्याग, शान्ति, चुगली न करना, भूतोंपर द्या, भलोभ, मृद्ता, बुरा कर्म करनेके लिये लजा. तेजस्विता. क्षमा, धेर्य, शुद्धता, अद्रोह, धमण्ड न करना इत्यादि गुण देवोंके हैं। ( स. गी १६।१-३ ) ये गुण जिनसें हैं वे दंव हैं। देव ही स्वतन्त्रता-स्थापन करनेका कार्य करते हैं।

परमेश्वर राक्षसवृत्तिवाले लोगोंका अन्तमें नाश करता है इसका कारण यही है कि, वे जगत्में पराधीनता और दुःख बढाते हैं। और वह दैवीवृत्तिवालोंकी सहायता इसीलिये करता है कि, वे देव जगत्में स्वातन्त्र्य वृत्ति फैलाते हैं और सबको सुखी करनेमें दत्तचित्त रहते हैं। इसिछिये मन्त्रमें कहा है कि ( एनान् परः कश्चन नास्ति ) इन देवोंसे श्रेष्ठ कोई नहीं है। इसीछिये ईश्वरकी सहायता इनको मिलती है।

#### कल्याण माप्त कर

[(9)]

(ऋषः- उपरिवभ्रवः । देवता- बृहस्पतिः ।)

भद्राद्धि श्रेयः प्रेहि बृहस्पतिः पुरएता ते अस्त । अथेममस्या वर आ पृथिच्या आरेशत्रुं कुणुहि सर्ववीरम्

11 8 11

अर्थ — (भद्रात् अधि) सुखसे परे (श्रेयः प्रेहि) परम कर्याणको प्राप्त हो। (बृहस्पतिः ते पुरएता अस्तु) ज्ञानी तेरा मार्गदर्शक होवे। (अध) और (अस्याः पृथिन्याः चरे) इस पृथ्वीके श्रेष्ठ स्थानमें (इमं सर्वेचीरं) इस सब बीर समुदायको (आरे-राष्ट्रं कृणुहि) शत्रुसे दूर कर ॥ १॥

भावार्थ है मनुष्य ! तू सुख प्राप्त कर, परंतु सुखकी अपेक्षा जिससे तेरा परम कल्याण हो, उस मार्गका अवल-म्बन कर और वह परम कल्याणकी अवस्था प्राप्त कर । इस पृथ्वीके ऊपर जो जो श्रेष्ठ राष्ट्र हैं, उनमें सब प्रकारके बीर पुरुष उत्पन्न हों, उनके शत्रु दूर हो जायें । अर्थात् सब राष्ट्रोंमें उत्तम शान्ति स्थापित होवे ॥ १ ॥

यहां 'भद्र 'शब्द साधारण सुखके लिये प्रयुक्त हुआ है। यह शब्द यहां अभ्युदयका वाचक है। जगत्में भौतिक साधनोंसे जो सुख मिलता है वह साधारण सुख है। आहार, निद्रा, निर्भयता और मैथुन संबंधी जो सुख है वह साधारण है। इससे जो श्रेष्ठसुख है उसको 'श्रेयः' कहते हैं। मनुष्यको यह परम कल्याण प्राप्त करनेका यत्न करना चाहिये; इसके लिये ज्ञानी (बृहस्पति) पुरुषको गुरु मानकर उसकी आज्ञाके अनुसार चळना चाहिये। ज्ञान भी वही है कि जो (मोश्रे धीः) बन्धनसे छुटकारा पानेके लिये साधक हो। ऐसा ज्ञान प्राप्त करना चाहिये। इसका उद्देश यह है कि इस पृथ्वीपर जो जो राष्ट्र हैं, वे श्रेष्ठ राष्ट्र बनें, और सब श्लीपुख्य तेजस्वी वीरवृत्तिवाले निर्भय बनें और किसी स्थानपर उनके लिये शत्रु न रहें। मनुष्यको चाहिए कि वह ऐसी अवस्था जगत्में स्थिर करे।

# इंश्वरकी मिक्ति

[9(80)]

(ऋषः- उपरिवभवः । देवता- प्वा ।)

प्रपंथे प्थामंजनिष्ट पूषा प्रपंथे द्विवः प्रपंथे पृथिव्याः।

उमे अभि प्रियतंमें सुधस्थे आ च परां च चरति प्रजानन्

11 8 11

अर्थ— (पूषा) पोषक ईश्वर (दिवः प्रपथे) गुलोकके मार्गमें (पर्धा प्रपथे) अन्तरिक्षके विविध मार्गोंमें भीर (पृथिव्याः प्रपथे) पृथ्वीके उपरके मार्गमें (अजनिष्ट) प्रकट होता है। (उभे प्रियतमे सधस्थे अभि) दोनों अत्यन्त प्रिय स्थानोंमें (प्रजानन् आ च परा च चरति) समको ठीक ठीक जानता हुआ समीप और दूर विचरता है॥॥

भावार्थ — परमेश्वर इस त्रिलोकीके संपूर्ण स्थानोंमें उपस्थित है। वह सब सुखदायक स्थानोंको अथवा अवस्थाओंको जानता है और वह इस सबके पास भी है और दूर भी है॥ १॥

पूषेमा आशा अर्तु वेद सर्बाः सो अस्मा अभंगतमेन नेषत्।
स्वस्तिदा आर्श्वाणः सर्वेद्वीरोऽप्रयुक्कनपुर एतु प्रजानन् ॥ २॥
पूषन्तर्व व्रते व्यं न रिष्येम कदा चन । स्तोतारस्त इह स्मंसि ॥ ३॥
परि पूषा प्रस्ताद्धस्तं दथातु दक्षिणम्। पुनेनों नृष्टमार्जतु सं नृष्टेनं गमेमहि ॥ ४॥

अर्थ— (पूषा सर्वाः इमाः आशाः अनुचेद्) पोषणकर्ता देव सब इन दिशाओंको यथावत् जानता है। (सः अस्मान् अभयतमेन नेषत्) वह इम सबको उत्तम निर्भयताके मार्गसे लेजाता है। वह (स्वस्ति-दा आघृणिः) कल्याण करनेवाला, तेजस्वी, (सर्ववीरः) सब प्रकारसे वीर, (प्रजानन्) सबको यथावत् जानता हुषा भीर (अप्रयुच्छन्) कभी प्रमाद न करनेवाला (पुरः एतु) हमारा भगुवा होवे॥ २॥

हे (पूचन् ) पोषक देव ! ( वयं तव व्रते कदाचन न रिष्येम ) हम तेरे नतमें रहनेसे कभी नष्ट नहीं हों। (इह ते स्तोतारः स्मिस ) यहां तेरे गुणोंका गान करते हुए हम रहें ॥ ३ ॥

(पूषा परस्तात् दक्षिणं हस्तं परि द्धातु ) पोषकदेव भवना दार्था हाथ हमें देवे। (नः नष्टं पुनः नः आजतु ) हमारा विनष्ट हुआ पदार्थ पुनः हमें प्राप्त होवे। (नष्टेन सं गमेमिहि) हम विनष्ट हुवे पदार्थको पुनः प्राप्त करें ॥ ४॥

भावार्थ— यह सबका पोषण करता है और सबको यथावत् जानता है। वही हमको निभैयताके मार्गसे ठीक प्रकार और सुरक्षित छे जाता है। वह हम सबका कल्याण करनेवाला, सबको तेज देनेवाला, सबमें वीरवृत्ति उत्पन्न करनेवाला, सबकी उन्नतिका मार्ग जाननेवाला, और कभी प्रमाद न करनेवाला है, वही हम सबका मार्गदर्शक होवे, मर्थात् हम सब उसको अपना मार्गदर्शक मानें ॥ २॥

इस ईश्वरके व्रतानुष्ठानमें यदि इस रहेंगे तो इस कभी विनाशको प्राप्त नहीं होंगे, इसकिये इम उसी ईश्वरके गुणगान करते हैं ॥ ३ ॥

वह पोषक ईश्वर अपना उत्तम सहारा हमें देवे। हमारे साधनोंमें जो विनष्ट हुआ हो, वह योग्य समयमें हमें पुनः प्राप्त होवे॥ ४॥

#### मक्तका विश्वास

मक्तका ऐसा विश्वास होना चाहिये कि, परमेश्वर ( पूषा ) सबका पोषणकर्ता है। सबकी पुष्टि उसीकी पोषकशक्ति-से ही रही है। वह ईश्वर सर्वत्र उपस्थित है यह दूसरा विश्वास होना चाहिये कि, कोई स्थान उससे रिक्त नहीं है। तीसरा विश्वास ऐसा होना चाहिये कि, वह हमारे सब बुरे मेंके कर्मोंको यथावत जानता है और वह जैसे हमारे पास है वैसे ही दूर भी है। चौथा विश्वास ऐसा होना चाहिये कि, वह ईश्वर ही हमें निर्मयता देकर उत्तमसे उत्तम मागंसे के जाता है और कभी बुरे मार्गको नहीं बताता। वह सबका कल्याण करता है और सबको प्रकाशित करता है। कभी प्रमाद नहीं करता और सबको उत्तम प्रकार चलता है।

पांचवां विश्वास ऐसा रखना चाहिये कि, उसके बतानुसार चळनेसे किसीका कभी नाश नहीं होगा। छठा विश्वास ऐसा होना चाहिये कि, वह हमें उत्तम प्रकार सहारा देता रहता है, हमको ही उसके सहारेकी अपेक्षा करनी चाहिये। सातवां विश्वास ऐसा होना चाहिये कि, यदि किसी कारण हमारा छछ नाश हो तो उसकी सहायतासे वह सब ठीक हो सकता है। ये विश्वास रखकर सब मनुष्योंको चाहिए कि, वे ईश्वरके गुणगान करें और उन गुणोंकी धारणा अपने अंदर करके अपनी उसति करें।

### सरस्वती

[ ( 9 8 ) ]

(ऋषः- शौनकः । देवता- सरस्वती ।)

यस्ते स्तनेः शशयुर्वो मंयोभूर्यः सुंख्ययः सुहवो यः सुदर्शः। येन विश्वा पुष्यंसि वायीणि सरस्वति तमिह धार्तवे कः

11 8 11

अर्थ— हे (सरस्वित ) सरस्वित ! (यः ते दादायुः स्तनः) जो तेरा द्यानित देनेवाला स्तन है और (यं मयोभूः यः सुस्तयुः) जो सुख देनेवाला, जो ग्रुभ मनको देनेवाला, (यः सुह्वः सुद्त्रः) जो प्रार्थनीय और जो उत्तम पुष्टि देनेवाला है, (येन विश्वा वार्याणि पुष्यिस ) जिससे तू सब वरणीय पदार्थोंकी पुष्टि करती है, (तं इह धातवे कः) उसको यहां हमारी पुष्टिके लिये हमारी और कर ॥ १ ॥

भावार्थ — सरस्वती देवी जगत्को सारवान् रस देती है, उसके स्तनमें पोषक हुग्ध है, वह सुख, शान्ति, सुमन-स्कता, पुष्टि आदि देता है। इससे सबका ही पोषण होता है। हे देवी ! वह तुम्हारा पोषक गुण हमारी ओर कर, जिससे उत्तम रस पीकर हम सब पुष्ट हो जायें॥ २॥

सरस्वती विद्या है। विद्यादी सबका पोषण करती है, सबको शान्ति, सुख, सुमनस्कता और पुष्टि देती है। विद्या-सेही इहलोकमें और परलोकमें उत्तम गति प्राप्त होती है। इसलिये यह विद्या हरएकको अवस्य प्राप्त करनी चाहिये।

# मेचोंमें सरस्वती

[ ११ (१२)]

( ऋषि:- शौनकः । देवता- सरस्वती । )

यस्ते पृथु स्तनि<u>यित्तुर्ये ऋष्वो दैवंः केतुर्विश्वंमाभूषंती</u>दम् । मा नो वधीर्विद्युता देव सुस्यं मोत वधी रुश्मिमः सूर्यस्य

11 8 11

अर्थ — (यः ते पृथु स्तनियित्नुः) जो तेरा विस्तृत, गर्जना करनेवाला (ऋष्वः दैवः केतुः) प्रवादित होने-वाला और दिव्य ध्वजाके समान मार्गदर्शक चिन्ह (इदं विश्वं आभूषाति) इस जगत्को भूषित करता है, उस (विद्युता) विजलीसे (नः मा वधीः) हमें मत मार। तथा हे देव ! (उत) और हमारा (सस्यं सूर्यस्य रिह्मिभिः मा वधीः) खेत सूर्यकी किरणोंसे मत नष्ट कर ॥ १॥

भावार्थ — हे सरस्वती ! जो तेरा विस्तृत और गर्जना करनेवाला, स्वयं वृष्टिरूपसे प्रवाहित होनेवाला, जिसमें बिज-लीकी चमक होती है और जो इस विश्वका भूषण होता है, वह मेघ अपनी बिजलीसे हमारा नाश न करे, परंतु ऐसा भी न हो कि, आकाशमें बादल न सार्थे, और सूर्यिके तापसे हमारी सब खेती जल जावे। अर्थात् आकाशमें बादल आयें, मेघ बरसे और खेती उत्तम हो; परंतु मेघोंकी विद्युत्से किसीका नाश न होवे॥ १॥

'सरस्वती 'का दूसरा भर्थ (सरः) रसवाली है। अर्थात् जल देनेवाली। वह जल अथवा रस मेघोंमें रहता है और वह हमारे घान्यादिकी पुष्टि करता है। पूर्वसूक्तमें 'विद्या 'अर्थ है और इसमें 'जल ' अर्थ है।

# राष्ट्रसमाकी अनुमति

[१२(१३)]

(ऋषि:- शीनकः । देवता- सभा; १-२ सरस्वती; ३ इन्द्रः; ४ मन्त्रोक्ताः ।)

सभा चं मा समितिश्वावतां प्रजापंतेर्दुहितरौं संविद्वाने ।

येनां संगच्छा उपं मा स श्रिक्षाचारुं वदानि पितरः सङ्गतेषु ॥१॥

विद्या ते सभे नामं निरिष्टा नाम वा असि ।

ये ते के चं सभासदस्ते में सन्तु सर्वाचसः ॥२॥

एवामहं समासीनानां वचीं विज्ञानमा दंदे ।

अस्याः सर्वेस्याः संसद्दो मामिन्द्र भूगिनं कुणु ॥३॥

यद् वो मनः परांगतं यद् बद्धमिह वेह वां ।

तद् व आ वंतियामिस मियं वो रमतां मनः ॥४॥

अर्थ— (सभा च सामितिः च) ग्रामसमिति और राष्ट्रसभा ये दोनों (प्रजापतेः दुहितरीं) प्रजाका पालन करनेवाले राजाके द्वारा प्रतीवत् पालनेके योग्य हैं और वे दोनों (संविदाने) परस्पर ऐकमत्य होती हुई (मा अवतां) मुझ राजाकी रक्षा करें। (येन संगच्छे) जिससे में मिलं (सः मा उपशिक्षात्) वह मुझे शिक्षा देवे। हे (पितरः) रक्षको ! (संगतेषु चारु वदानि) सभाओं में उत्तम रीतिसे बोलं ॥ १॥

हे (सभे) सभे! (ते नाम विद्या) तेरा नाम हमें विदित है। (निरिष्टा नाम वे असि) 'निरिष्टा 'अर्थात् अहिंसक यह तेरा नाम वा यश है। (ये के च ते सभासदः) जो कोई तेरे सभासद हैं (ते में सवाचसः सन्तु) वे मुझ राजासे समताका भाषण करनेवाळे हों॥ २॥

(एषां समासीनानां) इन बैठे हुए सभासदोंसे (विश्वानं वर्चः अहं आद्दे) विशेष ज्ञानरूपी तेज मैं-राजा-स्वीकार करता हूं। (इन्द्र) इन्द्र! (अस्याः सर्वस्याः संसदः) इस सब सभाका (मां भगिनं कुणु) मुझे भागी कर ॥ ३॥

हे समासदो ! (वः यत् मनः परागतं ) भापका जो मन दूर चला गया है, (यत् वा इह वा इह वा बद्धं ) जो इसमें भथवा इस विषयमें बंधा हुआ है, (वः तत् आवर्तयामिस ) आपके उस चित्तको में पुनः लौटा लेता हूं, भव भापका (मनः मयि रमतां ) मन मेरे ऊपर रममाण होवे ॥ ४॥

भावार्थ — ग्रामसमिति और राष्ट्रसभा राष्ट्रमें होनी चाहिये और राजाको उनका पुत्रीवत् पालन करना चाहिये। ये दोनों सभाएं एकमतसे राष्ट्रका कार्य करें और प्रजारंजन करनेवाले राजाका पालन करें। राजा जिस सभासद्से राज्यशासन-विषयक संमिति पूछे, वह सभासद् योग्य संमित राजाको देवे। राजा तथा अन्य सभासद् सभाओं सभ्यतासे वादिववाद करें॥ १॥

इन लोकसभाओंका नाम 'नरिष्टा ' है, क्योंकि इनके होनेसे राजाका भी नाश नहीं होता और प्रजाका भी नाश नहीं होता है। इन सभाओंके जो सभासद् हों, वे राजासे अपनी संमति निष्पक्षपातसे स्पष्ट शब्दोंमें कहें॥ २॥

लोकसभाओं के सदस्योंसे राज्यशासनविषयक विशेष ज्ञान राजा प्राप्त करता है और तेजस्वी बनता है । अतः राजा ऐसी सभाओंसे राज्यशासनविषयक विज्ञानका भाग अवश्य प्राप्त करे और भाग्यवान् बने ॥ ३॥

लोकसभाका कार्य करनेके समय किसी सभासद्का मन इधर उधरके कार्यमें जाए हो उसको चाहिए कि, वह सनको बापस छाकर राज्यशासनके कार्यमें ही लगावे।। सब सभासद् राजा और उसके राज्यशास्त्र ें कार्यमें अपना मन लगावें ॥ हा

### राष्ट्रसभाकी अनुमति

### राज्यवासनमें लोकसंमति

#### ग्रामसभा

राज्यशासन चलानेके लिये एक ग्रामसभा होनी चाहिये।

श्रामके लोगोंद्वारा चुने हुए सदस्य इस ग्रामसभाका कार्य

करें। ग्राममें जो जो कार्य कारोग्य, न्याय, शिक्षा, धमरक्षा,

उद्योगवृद्धि आदिके विषयमें होंगे, उनको निभाना इस ग्रामसभाका कार्य है। यह ग्राम-सभा अपने कार्य करनेके लिये

पूर्ण स्वतंत्र होगी, इसका अर्थ यह है कि, प्रत्येक ग्राम अथवा
नगर पूर्ण स्वराज्यके अधिकारोंसे युक्त होगा।

जिस प्रकार प्रत्येक मनुष्य अपनी उन्नतिका कार्यं करनेके छिये स्वतंत्र होता है, परंतु सार्वजनिक सर्वदितकारी कार्यं करनेके छिये परंत्रत्र होता है; ठीक उसी प्रकार प्रत्येक ग्राम या नगर अपनी सर्व प्रकारसे उन्नति साधन करनेके छिये पूर्णं स्वतंत्र है, परंतु सार्वदेशिक अथवा सार्वराष्ट्रीय उन्नतिके कार्योंके छिये प्रत्येक ग्राम राष्ट्रीय नियमोंसे बंधा रहेगा।

#### राष्ट्रसमा

जैसे प्रत्येक प्रामके लिये प्रामसभा, नगरके लिये नगर-सभा होती है, उसी प्रकार प्रांतके लिये प्रांतसभा और राष्ट्र-के लिये 'राष्ट्रीय महासभा ' होती है और यह सब राष्ट्रका शासन करती है। प्रामसभाका अधिकार प्रामपर और राष्ट्र-सभाका राष्ट्रपर होता है। येही दो सभाएं इस सूक्तमें कही हैं। प्रामसभा और राष्ट्रीय महासमिति इन दोनोंका वर्णन होनेसे बीचकी नगरसभा और प्रांतसभा आदि सब सभाओं का वर्णन हो चुका है, ऐसा समझना योग्य है। आदि और भन्तका प्रहण करनेसे सब बीचमें स्थित अवस्थाओंका प्रहण होजाता है। इस सार्वत्रिक नियमके अनुसार इन मंत्रोंमें प्रामसभा और राष्ट्रसभाका वर्णन होनेसे बीचकी सब उप-सभागोंका वर्णन हुआ है, ऐसा पाठक समझें।

#### जनसमाका अधिकार

जन प्रजासोंका अधिकार क्या है, यह एक विचारणीय अन्त है; इसका उत्तर इन मंत्रोंका विचार करनेसे ही मिल जाता है। प्रथम मंत्रमें कहा है कि—

सभा च समितिः च प्रजापतेः दुहितरो ॥ (मं० १)
' प्रामसभा और राष्ट्रीय महासभा ये दोनों प्रजाका
पालन करनेवाले राजाकी दो पुत्रियाँ हैं। ' अर्थात् इन दोनों
सभागोंका पिता राजा है और उसकी दो लडकियां ये समाएं
हैं। यही ३ तर इनका अधिकार निश्चित करनेके किये पर्याप्त है।

पिता पुत्रीका जनक है, परंतु उसका भोग करनेवाका नहीं। पुत्री पिताके अधिकार के नीचे हमेशा नहीं रहेगी, पुत्रीपर अधिकार किसी औरका होगा, पिताका नहीं। इसी प्रकार राजाकी आज्ञासे राष्ट्रसभा और ग्रामसभा स्थापित होती है, राजाकी अनुमतिसे इन सभाओं के सबस्य जुनने और सभाओं के चलाने के नियम बनते हैं, इसिल्ये राजाही इन सभाओं का पिता, जनक अथवा उत्पादक होता है। तथापि उत्पत्ति और रक्षा करनेकाही अधिकारी राजा है, वह उन सभाओं पर पितके समान शासन नहीं चला सकता। राजा इन सभाओं का पिता या जनक है, परंतु पित अथवा शासक नहीं। लोकसभा राजाकी भोग्य नहीं। राजाके अधिकारसे भिन्न लोकसभाका अधिकार स्वतंत्र है, इसी उहेर्यसे डक्स मंत्रमें कहा है। कि—

सभा च समितिः च प्रजापतेः दुहितरौ । ( मं० १ )
' ये दोनों सभाएं प्रजापालक राजाकी दुहिताएं हैं। ' यहां
दुहिता शब्द विशेष महत्त्वका है। श्रीमान् यास्काचांथने इस

शब्दकी ब्युत्पत्ति इस प्रकार दी है--

#### दुहिता दूरे हिता। ( निरु॰ ३।१।४)

' जो दूर रहनेपर दितकारक होती है वही दुिहता है। ' धर्मपत्नी पास रखने योग्य है, दुिहता या पुत्री दूर रखने- योग्य है। इस न्युत्पत्तिसे स्पष्ट हो जाता है, यह छोकसभा राजाकी दुिहता होने के कारण ही उसके अधिकारसे बाहर रहनी चाहिये। अर्थात् ये दोनों सभाएं स्वतंत्र हैं। राजाके नियंत्रणसे ये दोनों सभाएं बाहर हैं। यह छोकसभाका अधिकार है। छोकसभाके सभासद् पूर्ण निर्भय हों, सत्यमत प्रदर्शन करनेके छिये उनको राजासे भयभीत होना नहीं चाहिये। पूर्ण निडर होकर जो सत्य हो, वह उनको कहना चाहिये।

ये सभाएं ( संविद्ाना-ऐक्यमत्यं प्राप्ता ) एकमतसे ही सब राष्ट्रका शासनन्यवहार करें । सब सदस्योंका एकमत न हो सकनेकी अवस्थामें बहुमतसे कार्य करना योग्य है । एरंतु बहुमतसे कार्य करना आपत्कालही समझना चाहिये, क्योंकि वेदकी आज्ञा तो ( संविद्ाना ) एकमतसे अर्थात सर्वसंमतिसेही कार्य करनेकी है । लोकसभामें सब सदस्योंकी सर्वसंमतिसे जो निर्णय होगा वह राजाके लिये भी बंधनकारक होगा । इतना महस्त लोकसभाकी सर्वसंमतिका है । तथा यह निर्णय प्रजाके लिये भी बंधनकारक होगा ।

#### राजाके पितर

राष्ट्रसमितिके सभासद् राजाके पितर हैं। इस सूक्तमें राजाने उनको, 'पितरः 'करके संबोधन किया है देखिये-

#### चारु वदानि पितरः संगतेषु। (मं॰ १)

'हे पितरो! अर्थात् हे राष्ट्रमहासभाके सब सदस्यो! सभाजोंमें में योग्य भाषण करूं। ' अर्थात् सभ्यतासे युक्त भाषण करूं। कभी नियमबाद्धा मेरा भाषण न हो। हे सभा-सदो! सब सदस्य भी सदा-इसी प्रकार सभ्यताके नियमोंके अनुकूछ भाषण किया करें। इस मंत्रभागमें राजाने छोक-सभाके सभासदों के छिए ' पितरः ' शब्द प्रयुक्त किया है। यह शब्द यहां देखनेयोग्य है।

लोकसभा, अथवा राष्ट्रसमिति राजाकी पुत्रियां हैं यह उत्पर कहा है। अब यहां कहा जाता है कि, इन सभाओं के सदस्य राजाके 'पितर ' हैं, यह कैसे हो सकता है ? इस प्रभका उत्तर इतना ही है कि यहां केवल बाह्य अर्थ लेना उचित नहीं है, यहां भाव और शब्दका मूलार्थ लेना चाहिये। पितर शब्दका अर्थ रक्षक है और उत्पादक भी है। दोनों अर्थ यहां लगते हैं। राजसभाके सभासद् राजाको चुनते और उसको राजगदीपर बिठलाते हैं, इसलिये वे उसके उत्पादक, जनक और पिताके समान भी हैं। इसी प्रकार राजाके उचित व्यवहारके रहनेतक वे उसको राजगहीपर रखते हैं, और राजा अनुचित व्यवहार करने लग जाए, तो उसको हटाकर उसके स्थानपर सुयोग्य दूसरा राजा नियुक्त करते हैं, इसलिये ये राष्ट्रसभाके सदस्य राजाके रक्षक भी हैं, अर्थात् सब प्रकारसे ये सदस्य राजाके पितर हैं।

' पितृदेवो भव ' पिताको देवताके समान मानकर उसका सन्मान कर, यह भाज्ञा वेदानुकूल है। इसलिये राजाको उचित है कि, वह राष्ट्रमहासभाके सदस्योंका सन्मान करे, उनका गौरव करे और कभी उनका भएमान न करे। राष्ट्रसभाका यह भिषकार है।

#### राजाके शिक्षक

राष्ट्रसभाके सदस्य राजाके गुरु भी हैं। इस विषयमें प्रथम मंत्रका भाग देखने योग्य है—

येन संगच्छै, सः मा उपिशक्षात्। (मं॰ १) 'हे गुरुजनो ! हे राष्ट्रसभाके सदस्यो ! तुममेंसे जिससे में राष्ट्रशासनके कार्यमें संमित पूर्हू, वह उस विषयमें अपनी संमित देकर मुझे उत्तम योग्य शिक्षा देवे। 'अर्थात् राजा-को योग्य शिक्षा देनेवाले उत्तम गुरु राष्ट्रसभाके सदस्य हैं। ये राजाके लिए गुरुखानीय हैं। 'आचार्यदेवो भव' अर्थात् गुरुजनोंका संमान करना चाहिये, यह आज्ञा वैदिक-धर्मकी है। इसके अनुसार वैदिकधर्मी राजाको उचित है कि, वह राष्ट्रसभाके सदस्योंका गीरव करे और उनसे पूर्ण आदर-के साथ बर्जाव करे। राष्ट्रसभाके सदस्योंका यह अधिकार है।

#### समासद् सत्यवादी हों

राजम्म मा अथवा किसी अन्य सभाके सभासद् (सवा-चसः) समान भाषण करनेवाले अर्थात् जैसा देखा, जाना और अनुभव किया है वैसा ही सत्यसत्य बोलनेवाले हों। जो जैसा सत्य एकवार कहा हो, वैसा ही सत्य सभी प्रसंगोंपर कहनेवाले हों। उनमें अदल बदल करके 'हां' हां' मिलाने-वाले न हों। निभय होकर जो सत्य हो, वही राजासे कह दें। राष्ट्रका हित किस बातमें है, इसका विचार करके जो अपना मत हो, वह योग्य रीजिसे कह देनेमें किसीसे न डरें। यह सभासदोंका कर्तंच्य है। (मं २)

### तेजप्रदाता और विज्ञानदाता

राजाका तेज राष्ट्रसभाके सदस्योंसे प्राप्त होता है। इस

एषां समासीनानां वर्षः विज्ञानं अहं आददे।

'राष्ट्रसभाके इन सदस्योंसे में राजा (वर्चः) तेज प्राप्त करता हूं और (विज्ञानं) विशेष ज्ञान भी प्राप्त करता हूं। 'यहां का विज्ञान राज्यशासन चलानेके विषयका विशेष ज्ञान ही है। प्रजाका हित क्या करनेसे हो सकता है, इस समय सबसे प्रथम कौनसी बात करनी चाहिये, इस समय प्रजाको कौनसे कष्ट हैं और उन कप्टोंको किस ढंगसे दूर करना चाहिये; इत्यादि विषयमें प्रजाके प्रतिनिधियोंकी योग्य संमित योग्य समय पर राजाको मिली, और तद्तु-सार राजाने राज्यशासनका कार्य किया, तो सबका हित हो जाता है। यह विज्ञान राष्ट्रसभाके सदस्य राजाको देवें भीर राजा भी उनसे संमित प्राप्त कर उचित शासनप्रबंध हारा सबका कल्याण करे।

इस प्रकार प्रजा संमतिसे राज्यशासन करनेवाला राजा चिरकाल राज्यपर रह सकता है और बढा तेजस्वी हो सकता है। इसके विरुद्ध जो राजा प्रजांक प्रतिनिधियोंकी संमति न मान कर, अपने मन चाहे अत्याचार प्रजापर करेगा, वह राजगद्दीसे इटाया जायगा। वेदकी संमति राज्यशासनके विषयमें यह है।

#### राजाका भाग्य

राजाका संपूर्ण भाग्य, ऐश्वर्य, श्रधिकार और वर्चस्व राष्ट्र-सभाकी अनुमितिसे ही होता है। अन्यथा राजा किसी कारण भी 'राजा' नहीं रह सकता। यह बात स्वयं राजा ही कहता है, देखिये—

अस्याः संसदः मां भगिनं कुणु॥ (मं. ३)

'इस सभाका मुझे भागी कर । ' अर्थात् इस सभाकी अनुमितिसे रहनेके कारण में भाग्यवान् बन्ं। मैं इस सभाकी अनुमितिका भागी बनंगा, अर्थात् जो निश्चय सभा करेगी, वह में मानंगा और वैसा कार्य करंगा। में उसके विरुद्ध आचरण कदापि न करूंगा। इस प्रकार जो राजा आचरण करेगा, वह भाग्यवान् बन जायगा, इसमें कोई संदेह नहीं है। अर्थात् राजाका भाग्य प्रजाका रंजन करनेसे ही यहता है, नहीं तो नहीं।

#### दत्तिचत सभासद्

राष्ट्रसभाके, नगरसमितिके अथवा किसी सभाके सभा-सद् अपनी अपनी सभाके कार्यमें दत्तचित्त रहें। किसीका मन इधर किसीका उधर ऐसा न हो। सब अपना मन सभाके कार्यमें स्थिर रखकर सभाका कार्य अपनी पूर्ण शक्ति लगाकर जहांतक होसके वहांतक निर्देख बनार्वे। इसका उपदेश इस स्कामें निम्नलिखित प्रकार है।

यद् वो मनः परागतं यद् बद्धमिह वेह वा। तद्व आवर्तयामिस ॥ (मं. ४)

'हे सभासदो ! यदि आपका मन दूर भाग गया हो, अथवा यहां ही इधर उधरके अन्यान्य बातोंमें लगा हो, उसको में वापस लाता हूं। 'अर्थात् मन चंचल है, वह इधर उधर दौडता ही रहेगा। परंतु इढिनश्चय करके उसको कर्तव्यकमें में स्थिर रखना चाहिये। और अपनी संपूर्ण शक्ति लगा कर अपना कर्तव्य जहांतक हो सके वहांतक निर्देशि बनानेका यत्न करना चाहिये। हरएक सभासद् यदि अपने मनको कहीं और ही कार्यमें लगावेगा, तो सभा करनेका प्रयोजन कदापि सिद्ध नहीं हो सकता। इसलिये हरएक सभासद्का कर्तव्य है कि, वह अपना मन सभाके कार्यमें लगावे और अपनी पूरी शक्ति लगाकर सभाका कार्य निर्देशि करनेके लिये अपनी पराकाष्टा करे। इस संत्रभागमें सभास-दोंका कर्तव्य कहा है। सभाके सभासद् इसका अवश्य विचार करें।

#### नरिष्टा समा

इस स्करे द्वितीय मंत्रमें सभाका नाम 'निर्धा' कहा है। 'निर्धा' के दो अर्थ हैं। एक (नरे: इष्ट्रा) नर अर्थात् नेता मनुष्योंको नो इष्ट है, प्रिय है अथवा नेता जिसको चाहते हैं। सभाको मनुष्य चाहते हैं क्योंकि, इस सभा द्वारा ही जनताके कष्ट राजाको विदित हो जाते हैं और तत्प-श्चात् राजा उनको दूर कर सकता है। इस प्रकार सभाके होनेसे जनताका सुख बढ सकता है, इसिलये जनता सभा-ओंको पसंद करती है।

'निरिष्टा' शब्दका दूसरा अर्थ है (न-रिष्टा) अहिंसक अर्थात् जो किसीका नाश नहीं करती और जिपका नाश कोई नहीं कर सकता। सभाके कारण प्रजाका नाश नहीं होता और जनमतके अनुसार चलनेवाले राजाकी भी रक्षा हो जाती है, इसिलये राजाका भी नाश नहीं होता। इसी प्रकार जनता स्वयं राष्ट्रसभाका नाश नहीं करना चाहती और राजाका अधिकार ही नहीं है कि, जो इस राष्ट्रसभाका नाश कर सके। इस रीतिसे सब प्रकार यह सभा 'अविनाशक 'है।

इस सूक्तमें इस प्रकार वैदिक राज्यशासनके कुछ सिद्धांत कहे हैं।

## शबुके तेजका नाश

[ (88) ]

( ऋषि:- अथर्वा द्विषो वचींहर्तुकामः । देवता- सोमः । )

यथा धर्यो नक्षत्राणामुद्यस्ते जौस्याद्वदे । एवा खीणां चं पुंसां चं द्विष्तां वर्च आ दंदे यार्वन्तो मा सपत्नीनामायन्तं प्रतिपद्यथे । उद्यन्त्स्यभें इव सुप्तानां द्विषतां वर्चे आ दंदे

11 8 11

11 7 11

अर्थ— (यथा उद्यन् सूर्यः) जैसे उदय होता हुआ सूर्य (नक्षत्राणां तेजांसि आददे) तारोंके प्रकाशोंको हर लेता है, (पवा द्विपतां स्त्रीणां च पुंसां च) उसी प्रकार द्वेष करनेवाले खियों और पुरुषोंका (वर्चः आददे) तेज मैं हर लेता हूं ॥ १॥

(सपत्नानां यावन्तः) शत्रुओंसेंसे जितने (मां आयन्तं प्रतिपश्यत ) सुझे आते हुए देखते हैं, उन (द्विषतां वर्चः आददे) शत्रुओंका तेज में उसी प्रकार खींच लेता हूं। जिस प्रकार (उद्यन् सूर्यः सुप्तानां इव ) उदय होता हुआ सूर्य सोते हुओंका तेज हर लेता है॥ ३॥

भावार्थ— शत्रु स्त्री हो अथवा पुरुष हो, वह सोता हो अथवा जागता हो, जो कोई शत्रुता करता है उसकी अपेक्षा अपना तेज बढाना चाहिये॥ १-२॥

भन्नका वेज घटाना

इस सूक्त राष्ट्रका तेज घटानेका छपाय कहा है। पाठक इसका उत्तम मनन करें। नक्षत्र और सूर्यकी उपमासे यह विषय कहा है। जिस प्रकार सूर्य होनेके पूर्व नक्षत्र चमकते रहते हैं, परंतु सूर्य छदय होते ही नक्षत्रोंका तेज हलका हो जाता है। इसमें नक्षत्रोंका तेज घटानेके लिये सूर्य कोई यत्न नहीं करता है, अपितु सूर्य अपना तेज बढ़ाता है जिससे आपही आप नक्षत्रोंका तेज घटता है। इसी प्रकार देख करनेवालोंका विचार न करते हुए, अपना तेज बढ़ानेका यत्न करना चाहिये। जो शत्रु के तेजको घटानेका यत्न करेंगे वे फंसेंगे, परन्तु जो सूर्य के समान अपना तेज बढ़ानेका यत्न करेंगे उनका अभ्युद्ध होगा। शत्रुका विचार करनेके समय ' सूर्य और नक्षत्रोंका दृष्टान्त ' पाठक ध्यानमें धारण करें। इससे पाठकोंको पता लग जायगा कि, शत्रुका तेज घटानेके लिये हमें क्या करना चाहिये। शत्रुकी शक्ति कई गुनी अधिक शक्ति हमें प्राप्त करनी चाहिये, जिससे शत्रुकी शक्ति हमें प्राप्त करनी चाहिये हमें शत्रुकी शक्ति हमें प्राप्त करनी चाहिये। शत्रुकी शक्ति शत्रुकी शक्ति हमें प्राप्त करनी चाहिये। शत्रुकी शक्ति शत्रुकी शक्ति हमें प्राप्त करनी चाहिये हमें स्वर्ण निवास करनी चाहिये।

#### उपासना

[ १४ ( १५ ) ]

(ऋषः- अथर्वा। देवता- सविता।)

अभि त्यं देवं संवितारं मोण्यों। क्विकंतुम् । अचौंमि सत्यसंवं रत्नधामभि प्रियं मृतिम्

11 8 11

अर्थ— (ओण्योः सवितारं) रक्षा करनेवाले ग्रुलोक और पृथ्वीलोककं (सवितारं) उत्पादक सूर्य, जी (कवि-कतुं) ज्ञानी और कर्मकर्ता है, (सत्य-सवं रत्नधां) सत्यका प्रेरक और रमणीयताका धारक हे और जो (प्रियं मितें) प्रियं और मननीय है, (त्यं देवं आभि अर्चामि) उस देवकी में पूजा करता हूं ॥ १॥

भावार्थ— संपूर्ण जगत्की रक्षा करनेवाला, सबका उत्पादक, ज्ञानी, जगत्कर्ता, सत्यका प्रेरक, रमणीय पदार्थीका धारणकर्ता, सबका प्यारा, सबके द्वारा ध्यान करने योग्य जो सविता देव है, उसकी मैं उपासना करता हूं ॥ १ ॥

५ ( अथर्व. सु. भा. कां. ७ )

ऊर्ध्वा यस्यामितिर्मा अदिद्युत्तसवीमिनि ।

हिरंण्यपाणिरिमिमीत सुक्रतुंः कृपात्स्व∫ः ॥ २ ॥

सावीहिं देव प्रथमार्थ पित्रे वृष्मीणंमस्मै विमाणंमस्मै ।

अथास्मभ्यं सिवत्विधीणि दिवोदिव आ सुवा भूरि पृश्वः ॥ ३ ॥

दर्मूना देवः संविता वरिण्यो दघद्रत्नं दश्चै पितृभ्य आयुषि ।

पिबात्सोमं मुमदंदेनिमष्टे परिच्मा चित्क्रमते अस्य धर्मिणि ॥ ४ ॥

अर्थ — (यस्य अमितः भाः) जिसका अपरिमित तेज (सवीमिन ऊर्ध्वा अदिद्युतत्) उसकी आज्ञामें रहकर जपर फैलता हुआ सर्वत्र प्रकाशित होता है। यह (सुक्रतुः हिरण्यपाणिः) उत्तम कर्म करनेवाला तेजही जिसका हस्त है, ऐसा यह देव (कृपात् स्वः अमिमीत) अपनी शक्तिसे प्रकाशको निर्माण करता है ॥ २ ॥

हे (देव) देव ! त (प्रथमाय पित्रे हि सावीः) पहिले पालक हे लिये ही इसको उत्पन्न करता है। और (अस्मे वर्ष्माणं) इसको देह (अस्मे विरमाणं) इसको श्रेष्ठता, हे (सावितः) सविता देव !( अथ अस्मभ्यं वार्याणि) और इमारे लिये बहुत वरणीय पदार्थ, (भूति पद्दवः) बहुत पश्च भादि सब (दिवः दिवः आसुव) प्रतिदिन प्रदान कर ॥३॥

है (देव) देव! तू (सविता वरेण्यः) सबका प्रेरक, श्रेष्ठ, और (दमूनाः) शमदमयुक्त मनवाला है। तू (पितृभ्यः रत्नं दक्षं आयूषि) पिताओंको रत्न, बल और आयु (दधत्) धारण कराता रहा है। (अस्य धर्मणि सोमं पिवात्) इसीके धर्मशासनमें सोमरसरूपी अझ छेते हैं। वह (एनं ममदत्) इसकी आनंदित करता है। (परिज्ञा इष्टं चित् क्रमते) वह गतिमान् इष्ट स्थानके प्रति संचार करता है॥ ४॥

भावार्थ— जिसकी कान्ति अपरिमित है, जिसकी आज्ञामें रहकर उसीका तेज सर्वत्र फैलता है, जो उत्तम कार्य करता है और तेजकी किरणें ही जिसके हाथ हैं, वह अपनी शक्तिसे आत्मतेज फैलाता है ॥ २॥

इस देवने, जो प्रारंभमें मनुष्य जन्मे थे, उनके लिये सब कुछ आवश्यक पदार्थ उत्पन्न किये थे। इन मनुष्योंके लिये देह, श्रेष्ठता आदि वही देता है। वही हमारे लिये बहुत पदार्थ, पशु आदि सब प्रतिदिन देगा ॥ ३॥

यह देव सबका प्रेरक, सबसे श्रेष्ठ, मानसिक शक्तियोंका दमन करनेवाला है। इसीने पूर्वकालके मनुष्योंको धन बल भीर आयु दी थी। इसीकी शक्तिसे प्रभावित हुई वनस्पतियां मनुष्यादि प्राणियोंको अग्ररस देकर पुष्ट करती हैं। इसीसे सबको आनंद मिळता है। यह देव सर्वत्र अप्रतिबद्ध रीतिसे संचार करता है॥ ४॥

उपास्य देवका यह वर्णन स्पष्ट है। अतः इसका विशेष स्पष्टीकरण आवश्यक नहीं है। द्विजोंके गायत्री मंत्रका जो देवता है, वही 'सविता' देवता इसका है और गायत्री मंत्रके 'देव, सविता, वरेण्य,' इत्यादि शब्द जैसेके वैसे ही इस स्क्तें हैं, मानो गायत्री मंत्रका ही अधिक स्पष्टीकरण इस स्क्तें है। यदि पाठक गायत्रीमंत्रके साथ इस स्क्ति तुलना करके देखेंगे, तो उनको अर्थज्ञानके विषयमें बहुत लाभ हो सकता है।

#### उपामना

[१५ (१६)]

(ऋषि:- भृगु: । देवता- सविता।)

तां संवितः सत्यसंवां सुचित्रामाहं वृंणे सुमृति विश्ववाराम् । यामंस्य कण्वो अदुंहत्प्रपीनां सहस्रंधारां महिषो मगाय

11 9 11

अर्थ — हे (सवितः) उत्पादक प्रभो ! (अहं सत्यसवां) मैं सत्यकी प्रेरणा करनेवाली, (सुचित्रां विश्ववारां तां सुमिति) विलक्षण, सबकी रक्षा करनेवाली उस उत्तम बुद्धिको (आतृणे) स्वीकार करता हूं, (यां सहस्रघारां प्रपीनां) जिस सहस्रधाराओं पृष्ट करनेवाली शक्तिको (अस्य भगाय) अपने भाग्यके लिथे (मिह्छः कण्वः अदुहत्) बलवान् शानी दोहन करता है, प्राप्त करता है ॥ १॥

भावार्थ— जिस शक्तिको ज्ञानी छोग प्राप्त करते हैं और श्रेष्ठ बनते हैं, उस सत्यप्रेरक, विलक्षण शक्तिवाकी, सबकी रक्षा करनेवाळी, उत्तम मित रूप बुद्धि शक्तिको में स्वीकार करता हूं ॥ १ ॥

गायत्री मंत्रमें कहा है कि, (धियो यो नः प्रचोदयात्) अपनी बुद्धियोंको सवितादेव चेतना देता है। वही वर्णन अन्य शब्दोंसे यहाँ है। गायत्रीमंत्रमें 'धी, धियः 'शब्द है, उसके बदले यहां 'सुमित 'शब्द है। पूर्व सूक्तके समान ही यह मंत्र गायत्री मंत्रका ही आशय विशेष स्पष्ट करता है।

# हे देव! सीमाग्यके लिये हमें बढाओ

[ १६ (१७)]

(ऋषः- भृगुः । देवता- सविता । )

बृहंस्पते सर्वितर्वर्षयेनं ज्योतयेनं महते सीभंगाय । संग्रितं चित्संतुरं सं ग्रिजाधि विश्वं एनुमर्नु मदन्त देवाः

11 8 11

अर्थ — है ( बृहस्पते साविताः ) ज्ञानपते, हे उत्पादक देव ! (एनं वर्धय ) इसको बढा, (एनं महते सौभ-गाय ज्योतय ) इसको महान् सौभाग्यके छिये प्रकाशित कर । (संशितं सं—तरं चित् संशिशाधि ) पहिलेसे ही तीक्षण बुद्धिवालको और अधिक उत्तम बनानेके छिये शिक्षासे युक्त कर । (विश्वे देवाः एनं अनु मदन्तु ) सब देवता इसका अनुमोदन करें ॥ १ ॥

भावार्थ— हे ज्ञानी देव ! हम सब मनुष्योंको बढाओ, हमें महान् ऐश्वर्य प्राप्त करनेके लिये अपना प्रकाश आर्पित करो । हममें जो पहिलेसे तेजस्वी लोग हैं, उनको और अधिक तेजस्वी बनानेके लिये उत्तम शिक्षा प्राप्त होने और देवी शक्तियोंकी सहायता सबको प्राप्त होने ॥ १ ॥

पृथ्वी, भाप, तेज, वायु, सूर्य वनस्पति भादि देवताओंकी, सहायता हमें उत्तम प्रकार प्राप्त हो भीर उनकी शक्ति प्राप्त करके भपनी उन्नतिका साधन करें भीर ऐश्वर्यके भागी हम बनें। ईश्वर ऐसी परिस्थितिमें हमें रखे कि, जहाँ हमें उन्नति करनेके कार्यमें किसीका विरोध न होवे भीर हम अखंड उन्नतिका साधन कर सकें।



# वन और सह्वुहिकी प्रार्थना

[(39)09]

(ऋषि:- भृगुः । देवता- धाता, सविता । )

भाग दंघात नो र्यिमीशनो जर्गतस्पतिः । स नंः पूर्णेनं यच्छतु ॥ १॥
भाग दंघातु दाशुषे प्राची जीवातुमित्रताम् ।
व्यं देवस्यं धीमिह सुमृति विश्वरांषसः ॥ २॥
भाग विश्वा वार्यी दघातु प्रजाकांमाय दाशुषे दुर्गेणे ।
तस्मै देवा अमृतुं सं व्यंयन्तु विश्वे देवा अदितिः स्जोषाः ॥ ३॥
भाग रातिः संवितेदं जंपन्तां प्रजापंतिर्निधिपंतिनीं अगिः ।
त्वष्टा विष्णुः प्रजयां संरराणो यर्जमःनाय द्रविणं दधातु ॥ ४॥

अर्थ— (धाता जगतः पितः ईशानः ) धारणकर्ता, जगत्का स्वामी, ईश्वर (नः रियं दधातु ) हमें धन देवे। (सः नः पूर्णेन यच्छतु ) वह हमें पूर्ण शितिसे देवे॥ १॥

(धाता दाशुषे) धारणकर्ता ईश्वर दाताके लिये (प्राचीं अश्चितां जीवातुं दधातु ) प्राप्त करनेयोग्य अश्वय जीवनशक्ति देवे। (वयं विश्वराधसः देवस्य सुमर्ति) हम संपूर्ण धनोंके स्वामी ईश्वरकी सुमितका (धीमिहि) ध्यान करते हैं॥ २॥

(धाता) धारक ईश्वर (प्रजाकामाय दाशुषे) प्रजाकी इच्छा करनेवाले दाताके लिये (दुरोणे विश्वा वार्या) उसके घरमें संपूर्ण वरणीय पदांथाँको (द्धातु) स्थापित करे। (विश्वे देवाः) सब देव, (सजोषाः अदितिः) प्रीति-युक्त अनंत दैवी शक्ति, तथा (देवाः) अन्य ज्ञानी (तस्मै अमृतं सं ब्ययन्तु) उसके लिये अमृत प्रदान करें॥ ३॥

(धाता रातिः सविता) धारक, दाता, उत्पादक, (निधिपतिः प्रजापितः आग्निः) निधिका पालक, प्रजा-रक्षक, प्रकाशरूप देव (नः इदं जुषन्तां) हमारी इस प्रार्थनाको सुने। तथा (प्रजया संरराणः त्वष्टा विष्णुः) प्रजा-के साथ आनंदमें रहनेवाला सूक्ष्म पदार्थोंको बनानेवाला न्यापक देव (यजमानाय द्रविणं दधातु) यज्ञकर्ताको धन देवे॥ ४॥

भावार्थ— जगत्का धारण और पालन करनेवाला ईश्वर हमें पूर्ण रीविसे विपुल धन देवे। वह हमें दीर्घ जीवनकी शक्ति देवे। हम उसकी सुमितिका ध्यान करते हैं। संतानकी इच्छा करनेवाले दाताको उसके घरमें—गृहस्थके घरमें—रहने योग्य सब पदार्थ प्राप्त हों। सब देव दाताको अमरत्वकी प्राप्ति करावें। सब जगत्का धारक, धनदाता, संपूर्ण विश्वका उत्पादक, संसारह्मी खजानेका रक्षक, सबका पालक, एक प्रकाश स्वरूप देव है, वह हमें सब प्रकारका सुख देवे। सब सूक्ष्मसे सूक्ष्म पदार्थीका निर्माता, ज्यापक देव उपासकको धनादि पदार्थ देवे॥ १-४॥

यह प्रार्थना सुबोध है अतः स्पष्टीकरण करनेकी आवश्यकता नहीं है।

### स्रेतीसे अन

[ १८ (१९)]

(ऋषि:- अथर्वा । देवता- पृथिवी, पर्जन्यः । )

प्र नंभस्व पृथिवि भिन्दिश्चिदं दिव्यं नभंः। उन्दो दिव्यस्यं नो घात्रीशांनो वि व्या दृतिम्

11 2 11

न घंस्तताषु न हिमो जेघानु प्र नंभता पृथिवी जीरदांतुः। आपेश्विदस्मै घृतमित्रश्वरिन्तु यत्र सदुमित्तत्रं भुद्रम्

11 7 11

अर्थ— (पृथिवि) हे पृथिवि! तू हमारे शत्रुओंको (प्रनभस्व) उत्तम प्रकारसे नष्ट कर। हे (धातः) धारक देव! तू (ईशानः) हमारा ईश्वर है इस लिये (इदं दिव्यं नभः भिन्धि) इस दिन्य मेघको जिन्नमिन्न कर और (विव्यस्य उन्दः दिति विष्य) दिन्य जलके भरे बर्तनको स्रोल है॥ १॥

(घन् न तताप) उष्णता करनेवाला सूर्य नहीं तपाता, (हिमः न जघान) दिम भी पीडित नहीं करता। (जीरदानुः पृथिवी प्र नभतां) अब देनेवाली पृथ्वी चूर्ण की जावे। (आपः चित् अस्मै) जल इसके लिये (घृतं इत् अरन्ति) धी जैसा बहता है, (यत्र सोमः) जहां सोमादि भौषधियां उत्पन्न होती हैं, (तत्र सदं इत् भद्रं) वहां सदाही कल्याण होता है। २॥

भूमि हल भादि चलाकर अच्छी प्रकार तैयार की जावे । इसके बाद ईश्वरकी प्रार्थना की जावे कि, वह उत्तम प्रकार जिल्ल बरसाकर हमारी खेती उत्तम होनेमें सहायता देवे । बहुत गर्मी न पढ़े, न बहुत पाला पड़े, भूमिकी उत्तम प्रकार तैयारी की जावे, खेतीको पानी भी जैसा दिया जावे, अर्थात् न अधिक और न बहुत कम । इस प्रकार खेती करनेसे बहुत उत्तम वनस्पतियां उत्पन्न होती हैं और सब प्राणियोंका कल्याण होता है ।

# वजाकी पुष्टि

[ १९ ( २० ).]

(ऋषः- ब्रह्मा । देवता- प्रजापतिः । )

प्रजापंतिर्जनयति प्रजा इमा धाता दंशातु सुमन्स्यमानः । संजानानाः संमेनसः सयीनयो मिय पृष्टं पृष्ट्पतिर्देशातु

11 8 11

अर्थ— (प्रजापतिः इमाः प्रजाः जनयति) प्रजापालक परमेश्वर इन सब प्रजाशोंको उत्पन्न करता है, शौर (समनस्यमानः धाता दधातु ) वही उत्तम मनवाला, धारक देव इनका धारक देव इनको धारण करता है। इससे प्रजाएं (संजानानाः) ज्ञान प्राप्त करके एक मतसे कार्य करनेवाली, (संमनसः) एक विचारवाली भीर (सयोनयः) एक कारणसे बंधी हो कर रहती हैं। इन प्रजाशोंमें रहनेवाले (मिय) मुझे (पृष्टिपतिः पुष्टं दधातु) पृष्टिको देनेवाला ईश्वर पृष्टि देवे॥ १॥

प्रजाकी पृष्टि अर्थात् प्रजाकी शक्तिके बढनेका उपाय इस स्कर्म कहा है, इसके नियम निश्निटिखित हैं--

१ सब प्रजाजन एक ईश्वरको मानें और उसी एक देवको सबका उत्पादक समझें।

२ उसी ईश्वरकी शक्तिसे सबकी घारणा होती है ऐसा मानें और उसीको कर्ता घर्ता और हर्वा समझें।

३ ( संजानानाः ) सब प्रजाजन उत्तम ज्ञानसे युक्त हो और एकमतसे अपना कार्य करें।

४ (संमनसः ) उत्तम शुभसंस्कार युक्त मनवाले होकर एक विचारसे उन्नतिका कार्य करते जायें।

५ (सयोनयः) एक कारणका ध्यान करके सबको एक कार्यमें संघटित करें। अपने संघ बनावें और संघके निय-मोंके बाहर कोई न जावे।

इस प्रकार संघटना करनेवाळे लोगोंको प्रजापोषक ईश्वर सब प्रकारकी पुष्टि देता है।

# अनुमति

[२०(२१)]

(ऋषः- अथर्वा। देवता- अनुमतिः।)

अन्वद्य नोऽनुमतिर्यज्ञं देवेषुं मन्यताष् । अग्निश्चं हच्यवाहंनो भवंतां द्वाशुषे मर्म अन्विदंगनुमते त्वं मंसंसे भं चं नस्कृषि । जुबस्वं हुव्यमाहुतं प्रजां देवि ररास्व नः अर्तुं मन्यतामनुमन्यमानः प्रजार्वन्तं र्यिमश्चीयमाणम् । तस्यं वयं देहं सि मापि भूम सुमृद्धीके अंश्य सुमृतौ स्याम

11 3 11

अर्थ— ( अद्य नः अनुमतिः ) बाब हमारी अनुमति ( देवेषु यक्षं अनुमन्यतां ) देवता लोगोंके अन्दर सत्कर्म करनेके लिये अनुकूल होते। (ह्व्यचाहनः आग्निः) हवनीय पदार्थीको ले जानेवाला अग्नि ( मम दाशुषे भवतां ) हमारे दाताके लिये अनुकूल होवे ॥ १ ॥

है (अनुमते) अनुकूछ बुद्धे ! (त्वं इदं अनुमंससे ) तृ इस कार्यके छिये अनुमति देती है। (नः च रां कृथि ) हमारा कल्याण कर । (आहुतं ह्व्यं जुषस्य ) हवन किये हुए पदार्थको स्वीकार कर । हे देवि ! (नः प्रजां

ररास्व ) हमें उत्तम संतान दे ॥ २ ॥

(अनुमन्यमानः ) अनुमोदन करनेवाला (अक्षीयमाणं प्रजावन्तं धनं अनुमन्यतां ) क्षीण न होनेवाले प्रजा-युक्त धन प्राप्त करनेके लिये अनुमति देवे। (तस्य हेडिस वयं मा अपि भूम) उसके क्रोधमें हम क्षीण न हों। (अस्य सुमृडीके सुमती स्याम ) इसके सुख और सुमित्रों हम रहें ॥ ३॥

भावार्थ— माज ही हमारी बुद्धि सत्कर्म करनेके लिये जनुकूल होते और मिप्त जादिकी जनुकूलता हमें प्राप्त होते ॥ १॥ अनुकूछ मति होनेसे ही यह सब कार्य होता है, इसिछिय हमारी अनुमतिसे ऐसे कार्य होवें, कि जो हमारा कस्याण करनेवाले हों हम जो दान करते हैं वह सत्कर्ममें लगें भीर हमें उत्तम संतान प्राप्त होवे ॥ २ ॥

श्रीण न होनेवाला धन और उत्तम प्रजा प्राप्त होनेके लिये जैसा सत्कर्म करना चाहिये वैसा करनेमें हमारी मित अनु-कूळ होते । अर्थात् सचा उत्तम सूख देनेवाळी सुमित हमारे पास होते ! और हम कभी क्रोधमें आकर सुमितिके विरुद्ध कार्य म करें ॥ ३॥

यत्ते नामं सुहवं सुप्रणीतेऽत्तं मते अत्तं सुदातं ।

वेनां नो युक्कं पिपृहि विश्ववारे रृषि नी घेहि सुभगे सुवीरम् ॥ ४॥

एमं युक्कमत्तंभितिजेशाम सुक्षेत्रतांये सुवीरतांये सुजातम् ।

भद्रा ह्य स्याः प्रमंतिब्भ् त् सेमं युक्कमंवतु देवगीपा ॥ ५॥

अर्ज्ञमितिः सर्विमिदं बंभूव यत्तिष्ठंति चरति यदं च विश्वमेजंति ।

तस्यांस्ते देवि सुम्तौ स्यामार्ज्ञमते अनु हि मंसंसे नः ॥ ६॥

अर्थ — हे ( सु-प्र-निते अनुमते ) उत्तम प्रकारसे हे जानेवाही अनुमति! हे (विश्ववारे ) सबके द्वारा स्वीकार किए जाने योग्य! (यत् ते सुदानु सुहवं अनुमतं नाम ) जो तेरा उत्तम दानशीह, उत्तम स्थागमय, अनुमतियुक्त यश है, (तेनः नः यशं पिपृहि ) उसते हमारे संकर्मको पूर्ण कर। हे (सुभगे) सौभाग्यदाही! (न सुवीरं र्शि धेहि ) उत्तम वीरोंसे युक्त धन हमें दे॥ ४॥

(इमं सुजातं यशं) इस प्रसिद्ध सरकर्मके प्रति (अनुमतिः सुक्षेत्रताये सुवीरताये आजगाम) अनुमति उत्तम स्थान बनानेके लिये और उत्तम वीरता उत्पन्न होनेके लिये आई है। (अस्याः प्रमातिः भद्रा बभूव) इसकी श्रेष्ठ बुद्धि कल्याण करनेवाली हो गई है। (सा देवगोपा इमं यशं आअवतु) वह देवोंद्वारा रक्षित हुई सुमिति सब प्रकारसे इस सत्कर्मकी रक्षा करे॥ ५॥

(यत् तिष्ठति) जो स्थिर है, (यत् चरति) जो चलता है, (यत् च विश्वं एजति) जो सबको चला रहा है, (इदं सर्वे अनुमतिः बभूव) वह यह सब अनुमति ही है। हे (देवि) देवि! (तस्याः ते सुमती स्याम) उस वेरी सुमतिमें हम रहें। हे (अनुमते) अनुमति! (नः हि अनुमंससे) हमें त् अनुमति देती रह ॥ ६॥

भावार्थ— उत्तम नीति और सुमितिका यश बढ़ा है और उसमें दान, त्याग आदि श्रेष्ठ गुण हैं। इन गुणोंसे युक्त हमारे सत्कर्भ हों और हमें वीरोंसे युक्त धन मिले ॥ ४॥

सुर्गासंद सत्कर्मके छिये हमारी अनुकूछमित होते, और उससे हमें उत्तम वीरत्व और उत्तम कार्यक्षेत्र प्राप्त हों। ऐसी जो सब्बुद्धि होती है वही कल्याण करती है। यह देवोंसे रक्षित होनेवाछी बुद्धि हमारे द्वारा चलाये सत्कर्मकी रक्षा करे ॥५॥

ओ स्थिर और चर पदार्थ हैं और जो उनकी चालक शक्ति है, यह सब अनुमतिसे ही बने हैं। यह अनुमति हमारे अनुकूछ रहे अर्थात् इमसे प्रतिकृष्ठ बर्ताव न करावे और हमें सदा संकर्म करनेकी ही प्रेरणा करती रहे॥ ६॥

### अनुमाते।

### अनुमितकी शक्ति

'अनुकूछ बुद्धि 'को ही 'अनुमित ' कहते हैं, जगत्में जो कुछ भी हो रहा है वह अनुकूछ मितसे ही हो रहा है। चोर चोरी करता है वह अपनी अनुमितसे करता है, योगी योगाभ्यास करता है वह अपनी अनुमितसे ही करता है और देशभक्त स्वराज्ययुद्धमें सीमिलित होकर अपना सिर कटवाता है वह भी अपनी अनुमितसे ही कटवाता है। तास्पर्य यह है कि, जो जो मनुष्य जो कुछ कार्य, बुरा या भका, दितकारी

या अहितकारी, देशोद्धारक या देशघातक करता है वह मब अपनी अनुमतिसे ही निश्चित करके करता है। इसलिये इस सुक्तमें कहा है—

यत् तिष्ठति, चरति, यत् उ च विश्वमेजति, इदं सर्वे अनुमतिः बस्व॥ (मं. ६)

'जो स्थिर है, जो चंचर ै, और जो सबको चलाता है, वह सब अनुमतिसे ही होता है। यह मंत्र छोटे कार्यसे बड़े विश्वस्थापक कार्यतक स्थापनेवाले तत्त्वको बता रहा है। जो स्थिर जगत्की व्यवस्था है, जो चर जगत्का प्रबंध है और जो इस सब स्थिरचर जगत्को चलाता है वह सब विश्वका कार्य परमेश्वर अपनी अनुमतिसे करता है। यह संपूर्ण जगत् जो चल रहा है वह परमेश्वरकी अनुमतिसे ही चल रहा है। यहां तक अनुमतिकी शक्ति है। इसी प्रकार मनुष्य भी जो अनुकूल या प्रतिकृल कार्य करते हैं वह सब अपनी अनुमतिसे ही करते हैं। मनुष्य वचपनसे मरनेतक जो करता है वह सबका सब अपनी अनुमतिसे ही करता है, इतना अनुमतिका साम्राज्य सब जगत्में चल रहा है। इसी- लिये अपनी अनुमति अच्छे कार्योंके लिये ही होवे और बुरे कार्योंके लिये न होवे, ऐसी दक्षता धारण करना अत्यंत आवश्यक है। यह सूचना निम्नलिखित मंत्रभाग देते हैं—

देवेषु यक्षं अनुमन्यताम्। (मं. १)
अनुमते ! त्वं अनुमंससे, नः दां कृधि। (मं. २)
वयं तस्य हेडसि मा अपि भूम। (मं. ३)
सुमृडीके सुमतौ स्याम। (मं. ३)
सुदानु सुहवं अनुमतं नःम। (मं. ४)
सुवीरं रिंथं घेहि। (मं. ४)
सुमतौ स्याम। (मं. ६)

' देवोंमें चलनेवाले सत्कर्मके लिये अनुमति हो, अर्थात् गक्षसोंके चलाये घातक कार्यके लिये कदापि अनुमति न होवे। अनुमतिसे ही सब कार्य होते हैं, इसलिये ऐसे कार्यीके हिये अनुमति होवे कि, जिससे कल्याण हो। इम कभी क्रोधक लिये अपनी अनुमति न करें, किसीके क्रोधके लिये हम अनुकूल न हों। सबके सुख बढानेके कार्यों भीर उत्तम बद्धिक कार्योंमें दमारी अनुकूलमति हो, अर्थात् दुःख बढाने-वाले किसी कार्यके लिये हम अपनी अनुमति न दें। जिसमें दान होता है और त्याग होता है, परोपकार जिसमें है ऐसे कार्योंके लिये जो अनुमति होती है, वही यश बढानेवाली होती है। अर्थात् जिसमें परोपकार नहीं, किसीका भला नहीं, बराही बुरा है वैसे कार्योंको अनुमति देनेसे अकीर्तिही होती है। सदा अनुमति ऐसे दी कार्योंके लिये रखनी चाहिये कि, जो कार्य वीरतायुक्त धन बढानेवाले हों। भीरुता और नीच-तासे, धन कमानेके कार्योंके लिये कभी कोई अपनी अनुमति न दें। सारांश यह है कि, सुमितिके लिये हमारी अनुमित होवे, और दुर्मतिके लिये कदापि अनुमति न होवे।"

इस स्कम जो विशेष महस्तके उपदेश हैं वे ये हैं। अल्-मतिकी शक्ति बहुत बडी है, इसिक्षये उस अनुमतिको अच्छे

कार्यों में ही लगाना योग्य है, अन्यथा हानि होगी। इस विषयमें सबसे पहिली आज्ञा यह है—

नः अनुमतिः देवेषु यशं अद्य अनुमन्यताम्। ( मं. १ ) ' हमारी अनुमति देवोंमें चलाये जानेवाले सत्कर्मके लिये आजदी अनुमोदन देवे। 'यहां कलका वायदा नहीं, शुभ-कर्म आजही करना चाहिये, कलके लिये नहीं रखना चाहिये। जो सकर्म करना हो उसे आज ही शुरू करना चाहिये। सकर्मका लक्षण यह है कि (देवेषु यज्ञं) देवोंमें जो यज्ञ जैसे होता है, वह वैसे ही करनेके छिये अपनी अनुमति हो। देव कीनसा यज्ञ कर रहे हैं यह दृष्टब्य है। जो दान देते हैं, प्रकाश देते हैं, परोपकार करते हैं वे देव हैं पृथिवी देवता है वह सबको आधार देती है, जल देवता है वह सबको शांति-सख देनेके लिये आस्मसमर्पण करता है, अप्नि देवता है वह शीतपीडितोंको गर्मी देकर सुख पहुंचाता है, सूर्य देवता सबको जीवन और प्रकाश देता है, वायु सबका प्राण बनकर सबको आयु प्रदान कर रहा है, चन्द्रमा खयं कष्ट भोग कर भी दूसरोंको शान्ति देनेमें तत्पर रहता है, इसी प्रकार अन्यान्य देवता अहर्निश परोपकारमें छगे हुए हैं। यही देवताओं में होनेवाला परोपकारमय यज्ञ है। ऐसे शुभ कर्मीके लिये हमारी मति अनुकूल होवे । इन देवें में---

दाशुषे हब्यवाहनः अग्निः भवताम् (मं. १)

" दानी पुरुषके लिये हन्यवाहक अग्नि आदर्श होवे।" अग्निही परोपकारका आदर्श है क्योंकि वह स्वयं जलता रहनेपर भी दूसरोंको सुख देनेक छिये प्रकाशित होता है, हिमपीडितोंको गर्मी देता है और अपनी अर्ध्वगति कायम रखता है। हरण्क अवस्थामें अपनी उच्च गति स्थिर रखनेके कार्यमें अग्निही एक श्रेष्ठ आदर्श है। (अग्नेः ऊर्ध्वज्वलनं ), 'उम्र दिशासे प्रकाशित होकर प्रगति करनेका आदर्भ ' अग्निही सबको देता है। हरएक अपनी बुद्धिमें यह आदर्श सदा रखे। और कोई मनुष्य अपनी गति हीनीदेशासे कदापि होने न दें। सूर्य भी अग्नि-रूप होनेके कारण सबसे उच्च स्थानपर रहता हुआ प्रकाशित होता रहता है। इसी प्रकार मनुष्य भी उच्चसे उच्च अवस्थ। प्राप्त करें और प्रकाशित हों। कभी नीच अवस्थामें पडकर दुः खी न हों, कभी अन्धकारके की चडमें न फंसें। किस कार्यके छिए अनुमति देनी उचित है ? इस विषयमें निम्नि स्थित मन्त्रभाग देखिये-

अक्षीयमाणं प्रजावन्तं रियं अनुमन्यताम् । (मं. ३) सुवीरं रियं (अनुमन्यतां )। (मं. ४) "क्षीण न होनेवाला, प्रजायुक्त और वीरोंसे युक्त धन बढानेवाले जो जो श्रेष्ठ कर्म हों " उन कर्मोंको करनेकी अनु-मित होनी चाहिये। अर्थात् कोई ऐसे दुष्ट व्यसन जिनमें धनका नाश हो वैसे काम करनेमें कदापि अनुमित नहीं होनी चाहिये। मनुष्यको क्या वरना चाहिये, इस विषयमें निम्न-लिखित मन्त्रभाग मनन करने योग्य हैं—

#### सुक्षेत्रतायै सुवीरतायै अनुमतिः। (मं. ५)

" अपना प्रदेश उत्तम बने और उसमें वीरभाव बढे, इन दो कार्योंके लिये अपनी अनुमति देनी चाहिये। हरएक प्रकारका क्षेत्र (सु-क्षेत्र) उत्तमसे उत्तम क्षेत्र बने, हरएक प्राम, नगर और प्रांत सुधरे, हरएक राष्ट्र सुधर कर सबसे श्रेष्ठ बने इस कार्यके लिये प्रयत्न होने चाहिये और जिनसे यह सुधार हो, ऐसे कार्य करनेके लिये अनुमति देनी चाहिये। जिससे स्थान हीन हो, जिससे देशका देश हीन हो, ऐसे किसी कार्यके लिए अनुमित नहीं देनी चाहिये। इसी प्रकार अपने देशमें, नगर और ग्राममें, घरघरमें और व्यक्ति व्यक्तिमें उत्तम वीरता उत्पन्न होने योग्य श्रेष्ठ कर्मों के लिये अपनी अनुमित देनी चाहिये। कभी ऐसा कोई कार्य नहीं करना चाहिये कि, जिससे अपने देशके किसी मनुष्यमें थोडी भी भीरुता उत्पन्न हो। 'अवीरताका ' का नाश करनेकी वेदमें आज्ञा स्पष्ट है।

सुमित हमेशा (देवगोपा) देवोंद्वारा रिक्षत हुई मित होती है अर्थात् जो दुर्मित होती है वह राक्षसोंद्वारा रिक्षत होती है। इसिल्ये अपनी मित राक्षसोंके आधीन करना किसीको भी योग्य नहीं है। देवोंद्वारा सुरिक्षत हुई जो प्रमित और विशेष श्रेष्ठ बुद्धि होती है, वही 'भद्रा' अर्थात् सन्चा कल्याण करनेवाली होती है।

# आत्माकी उपासना

[ २१ ( २२ ) ]

(ऋषि:- ब्रह्मा । देवता- आत्मा ।)

समेत विश्वे वर्चसा पर्ति दिव एकी विभूरतिथिर्जनांनाम् । स पृथ्यो नूर्वनमाविवासक्तं वर्दिनिरनुं वाष्ट्रत एकमित्पुरु

11 8 11

अर्थ- (विश्वे) तुम सब लोग (दिवः पतिं वचसा समेत ) प्रकाशलोकके स्वामी आत्माको स्तुतिके वच-नोंसे प्राप्त करो । वह (एकः जनानां विभूः अ-तिथिः) एक है, सब जनों अर्थात् प्राणियोंमें विभु है और उसकी आने-जानेकी तिथि निश्चित नहीं है। (सः पूर्व्यः) वह सबसे पूर्व ही विद्यमान है, वह (नूतनं आविवासत्) नूतन उत्पन्न शरीरोंमें भी बसता है। (तं एकं इत्) उस एकके प्रति (पुरु वर्तनः) बहुत प्रकारके मार्ग (अनुवासृते) पहुंचते हैं॥ १॥

भावार्थ— सब लोग इकट्ठे हो कर प्रकाशके स्वामी भारमाकी अपने शब्दोंसे स्तुति करें। वह भारमा एक है, भीर सब जनों तथा प्राणियोंके अन्दर विद्यमान है और उसकी आनेजानेकी तिथि निश्चित नहीं है। यद्यपि सबसे पूर्व वह विद्यमान था तथापि नृतनसे नृतन पदार्थमें भी वह रहता है। वह एकही है तथा अनेक प्रकारके मांग उसके पास पहुंचते हैं ॥१॥

यह आतमा एक ही है अर्थात् संपूर्ण विश्वमें एक ही है। यही स्वर्ग किंवा प्रकाशलंकका स्वामी है। इरएक मनुष्य इसके गुणोंका गान करे। यह अनेक उत्पन्न हुए पदार्थोंमें स्वामी (विभूः) विद्यमान है और (अतिथिः) इसके आनेजानेकी तिथि किसीको पता नहीं लगती, अथवा (अतिथिः) यह सतत प्रेरणा करता है, सतत गति दे रहा है, विश्वको सतत घुमा रहा है किंवा यह अतिथिवत् पूज्य है। यह सब जगत् (पूट्येः) पूर्व भी था, यह कभी नहीं था ऐसा नहीं, यह पुराण पुरुष होता हुआ भी नूतन शरीरोंमें, नूतनसे नूतन पदार्थोंमें रहता है। सवैत्र ब्यास होनेके कारण यह किसी स्थान-पर नहीं ऐसी बात नहीं, इसलिये पुरातन और नूतन सभी पदार्थोंमें रहता है। वह आतमा यद्यपि एक है तथाि उसके पास

६ ( अथर्व. सु. भा. कां. ७ )

पहुंचनेके मार्ग अनेक हैं। मनुष्य किसी भी मार्गसे जाए अन्तमें उसी एककी प्राप्ति होती है। कोई मार्ग दूरका हो या कोई समीपका हो, परंतु प्रत्येक मार्ग वहांतक पहुंचता है इसमें संदेह नहीं है।

इस सूक्तका वर्णन परमात्माका और कुछ मर्यादासे जीवात्माका भी है। परमात्माका क्षेत्र वडा और जीवात्माका छोटा है और इस रीतिसे क्षेत्रोंकी न्यूनाधिक मर्यादासे यह एकई। वर्णन दोनोंका हो सकता है। जीवात्मापरक 'क्षतिथि ' शब्द 'अनिश्चित तिथिवाला ' इस अर्थमें होगा, और परमात्मापरक अर्थ होनेपर 'गतिमान् ' इस अर्थमें होगा।

#### अग्रमाका प्रकाश

(ऋषः- ब्रह्मा । देवता- मन्त्रोक्ता, ब्रधः ।)

अयं सहस्रमा नौ हुशे कंबीनां मतिज्योतिर्विधर्मणि ।

11 8 11

ब्रश्नः समीचीरुषसः समेरयन् ।

अरेपसः सचेतसः स्वसंरे मन्युमत्तंमाश्चिते गोः

11 9 11

अर्थ— (अयं) यह परमात्मा (वि-धर्मणि) विरुद्ध अथवा विविध धर्मवाले पदार्थोंकी संकीर्णतामें (नः कवीनां सहस्रं दशे) हमारे ज्ञानियोंके हजारों प्रकारके दर्शनके लिये (मितिः ज्योतिः आ) उत्तम बुद्धि और ज्योति- रूप होता है ॥ १ ॥

वह (ब्रध्नः) बडा आत्मारूपी सूर्य (समीचीः अरेपसः) उत्तम रीतिसे चळनेवाली, निर्दोष (सचेतसः मन्युमत्तमाः) ज्ञान देनेवाली, उत्साह बढानेवाली (उपसः) उवःकालकी किरणोंको (गोः स्वसरे चिते) इंदियोंक स्वसंचारके मार्गको वतलानेके कार्यमें (समैर्यन्) प्रेरित करता है॥ २॥

भावार्थ — विरुद्ध गुण धर्मवाले पदार्थीमें ब्यापनेवाला एक परमात्मा है । वह ज्ञानियोंको उत्तम मार्ग हजारों शीति-योंसे बताता है और उनको उत्तम बुद्धि तथा ज्योति देता है ॥ १ ॥

यद परमात्मा एक बडा सूर्य दी है, उसकी ज्ञान देनेवाली किरणें अत्यंत निर्मल, उत्साह बढानेवाली, प्रकाश देने-वाली, हमारे इंदियोंको संचारका मार्ग बतानेवाली हैं, अर्थात् उनसे शक्ति प्राप्त करके हमारी इंदियों कार्य करती हैं ॥ २ ॥ इस सूक्तमें जगत्का भी वर्णन है और उसमें व्यापनेवाले परमात्माका भी वर्णन है और उसकी उपासना करनेवाले भक्तोंका भी वर्णन है ।

जगत्का वर्णन करनेवाला शब्द यह है— (विधर्माण) विरुद्ध गुणधर्मवाला जगत् है, इसमें अग्नि उष्ण है और जल शीत है, पृथ्वी स्थिर हैं और वायु चंचल है, पृथ्वी आदि पदार्थ सावयव हैं तो आकाश निरवयव है। ऐसे विरुद्ध गुणधर्मवाले पदार्थों में एक रस व्यापनेवाली यह आत्मा है। विरुद्ध गुणधर्मवाले पदार्थों की संगतिमें सदा रहनेपर भी इसके गुणधर्मों अदल बदल नहीं होता। इसी प्रकार विरुद्ध गुणधर्मवाले लोगोंको अपने पास रखकर स्वयं उनके दुर्गुणोंसे दूर रखकर अपने शुभगुणोंसे उनको प्रेरित करना चाहिये।

जिस प्रकार परमात्मा सबको (मितिः ज्योतिः) सद्बुद्धि और प्रकाश देता है, उसी प्रकार अपने पास जो ज्ञान हो वह अन्योंको देना और अपने पास जितना प्रकाश हो उतना अंधरेमें चळनेवाले दूसरे लोगोंको दिखलाना चाहिये।

वह परमात्मा बड़ा है, उसकी किरणें निर्दोष हैं, वह मल्हीन है, वह उत्साह देनेवाला है; इसी प्रकार मजुष्योंको उचित है कि, वे उच्च बनें, निर्दोष बनें, गुद्ध और पवित्र बनें, उत्साही बनें और दूसरोंको उच्च, निर्दोष, गुद्ध, पवित्र सीर उत्साही बनावें। इस प्रकार आत्माके गुणोंका विचार करके वे गुण अपनेमें बढ़ाने चाहिये।

## विपासिको हटाना

[ २३ ( २४ ) ]

(ऋषिः- यमः । देवता- दुःस्वप्ननाशनः ।)

दौष्वं प्रतिवित्यं रक्षां अभवमिराय्याः । दुर्णा<u>श्चीः</u> सबी दुर्वाच्रता अस्मनांशयामसि

11 8 11

अर्थ— (दौष्वप्तयं) दुष्ट स्वप्नोंका आना, (दौर्जीवित्यं) दुःखमय जीवन (रक्षः) हिंसकोंका उपद्रव, 'अ-भवं) अभृति, दिरद्रता, (अराय्यः) विपत्तिके कष्ट, (दुर्नीम्नीः) बुरे नामोंका उचार करना, (सर्वाः दुर्वाचः) सब प्रकारके दुष्ट भाषण (ताः अस्मत् नारायामिसः) उन सबको हम अपने स्थानसे नष्ट करते हैं ॥ १॥

भावार्थ— बुरे स्वप्न, कष्टका जीवन, हिंसकोंका उपद्रव, विपत्ति, दारिद्य, दुष्टभाषण, गालियाँ देना आदि जो जो बुराईयां हममें हैं, उनको हम दूर करते हैं ॥ १ ॥

विपत्तियां अनेक प्रकारकी हैं, उनमें कुछ विपत्तियों की गणना इस स्थानपर की है। बुरे स्वप्न आना आदि विपत्ति तथा दुःखपूर्ण जीवनका अनुभव होना, ये विपत्तियां आरोग्य न रहनेसे होती हैं। आरोग्य उत्तम रीतिसे रखनेके लिये ह्यायाम, योगासनोंका अनुष्ठान, यमनियपपालन, प्राणायाम, योग्य आहारविहार आदि उपाय हैं। इन के योग्य रीतिसे करनेसे ये दो विपत्तियां दूर होती हैं। हिंसकोंका उपद्वव दूर करनेके लिये अपने अंदर शूरता उत्पन्न करके शत्रुनाशके उस कार्यमें उस शक्तिकों लगाना चाहिये। इससे राक्षसोंक आक्रमणसे हम अपना बचाव कर सकते हैं। (अ—भवं) अभूति और (अ—राय्यः) निर्धनता ये दो आर्थिक आपत्तियां उद्योगवृद्धि करने और बेकारी दूर करनेसे दूर होती हैं। मनुष्य आलसी न रहे, कुछ न कुछ उत्पादक काम धंदा करे और अपनी धन संपत्ति सुयोग्य उपायसे बढावे। इस प्रकार उद्योगवृद्धि करनेसे ये आर्थिक आपत्तियां दूर हो जाती हैं। गाली देना, बुरा भाषण करना, बुरे शब्द उच्चारण करना आदि जो आपत्तियां हैं, उनको दूर करनेके लिये अपनी वाणीकी शुद्धि करनी चाहिये। अप शब्दोंका उच्चार न करनेसे कुछ दिनोंके पश्चात ये शब्द वाणीसे स्वयं दूर हो जाते हैं। इस प्रकार आरमशुद्धि करनेका मार्ग इस सूक्तने बताया है।

#### BUTTER

[ २४ ( २५ ) ]

(ऋषः- ब्रह्मा । देवता- सविता ।)

यन इन्द्रो अर्खन्यद्विप्तिर्वे देश मुरुतो यत्स्वकीः । तदुस्मभ्यं स्विता सत्यर्धमा प्रजापतिरनुंमितिर्ने यंच्छात्

11 8 11

अर्थ— (यत्) जो (इन्द्रः, अग्निः, विश्वे देवाः) इन्द्र, अग्निः, विश्वेदेव, (स्वर्काः मरुत्) उत्तम तेजस्वी मरुत् इनमेंसे प्रत्येकने ( तः अख़तत् ) हमारे लिये खोदा है (तत् ) उस पदार्थको (सत्यधर्मा प्रजापितः अनुमितः स्विता) सत्य धर्मवाला प्रजापालक अनुमित रखनेवाला सविता ( तियच्छात् ) देवे ॥ १ ॥

हम सब प्राणिमात्रके लिये विद्युत्, अग्नि, पृथिवी आदि सब देव तथा विविध प्रकारके वायु जो लाभ देते हैं, वह लाभ हमें सूर्यसे प्राप्त होता है, परंतु उससे योग्य रीतिसे लाभ प्राप्त करना चाहिये। क्योंकि सच्चा प्रजापालक यही सूर्य है।



## हवापक और श्रेष्ठ देव

[ २५ ( २६ ) ]

(ऋषि:- मेघातिथिः। देवता- सविता।)

ययोरोजंसा स्कमिता रजांसि यौं बीर्ये वीरतंमा शविष्ठा । यौ पत्येते अप्रतीतौ सहोभिविष्णुं यगन्वरुणं पूर्वहृतिः यस्येदं प्रदिशि यद्विशोचंते प्र चानंति वि च चष्टे शचींभिः। पुरा देवस्य धर्मणा सहीभिर्विष्णुमगन्वरुणं प्वहूंतिः

11 8 11

11 2 11

अर्थ — ( ययोः ओजसा ) जिन दोनोंके बलसे ( रजांसि स्कभिता ) लोक लोकान्तर स्थिर हुए हैं, ( यौ वीयें: शिवष्ठा वीरतमा ) जो दो अपने पराक्रमोंसे बलवान और अत्यंत शूर हैं, (यौ सहोभिः अप्रतीतौ प्रत्येते ) जो अपने बलोंसे पीछे न हटते हुए आगे बढते हैं। उन दोनों ( चिष्णुं चरुणं ) विष्णु अर्थात् न्यापक देवके प्रति और वरुण अर्थात् श्रेष्ठ देवके प्रति (पूर्वद्वृतिः अगन् ) सबसे प्रथम प्रार्थना करता हुआ प्राप्त दोता हूं ॥ १ ॥

( यस्य प्रदिशि ) जिसकी दिशा उपदिशाओं में (इदं यत् विरोचते ) यह जो प्रकाशित होता है (प्र अनित च ) और उत्तम रीतिसे प्राण धारण करता है, ( देवस्य घर्मणा सहोभिः ) इस देवके धर्म और बलोंसे ( इाचीभिः विचष्टे च ) तथा शक्तियोंसे देखता है, उस ( विष्णुं वरुणं च पूर्वहृतिः अगन् ) न्यापक और श्रेष्ठ देवको सबसे प्रथम प्रार्थना करनेवाला होकर प्राप्त करता हूं ॥ २ ॥

भावार्थ- जिसने अपने बलसे इस त्रिलोकीको अपने स्थानमें स्थिर किया है, जो अपनी विविध शक्तियोंसे अत्यंत बलवान् और पराक्रमी हुला है, जो कभी पीछे नहीं हटता परंतु आगे बढता है, उस ज्यापक और श्रेष्ठ देवकी मैं सबसे प्रथम प्रार्थना करता हूं, क्योंकि वह सबसे श्रेष्ठ देव है।। १ ॥

जिसकी शक्तिसे दिशा और उपदिशाओं से सर्वत्र प्रकाश फैल रहा है, जिसकी जीवनशक्तिसे सब प्राणीमात्र प्राण धारण करते हैं, जिस देवके निज धर्मसे और बलोंसे सब प्राणी देखते और अनुभव करते हैं उस व्यापक और श्रेष्ठ देवकी में

सबसे प्रथम प्रार्थना करता हूं क्योंकि वह सबसे वरिष्ठ देव है ॥ २ ॥

यह सूक्त स्पष्ट है अतः इसकी व्याख्या करनेकी कोई आवश्यकता नहीं है। इस स्क्रमें प्रथम मंत्रमें दो देव भिष भिन्न हैं ऐसा मानकर वर्णन किया है, परंतु दूसरे दी मंत्रमें उन दोनोंको एक माना है और एकव्चनी प्रयोग हुआ है। इससे ' विष्णु और वरुण ' इन दो शब्दोंसे एक अभिन्न देवताका ही वर्णन अभीष्ट है ऐसा दीखता है।

# सर्वेह्यापक ईश्वर

[ २६ ( २७ ) ] (ऋषः- मेधातिथिः । देवता- विष्णुः ।)

विष्णोर्नु कं प्रा वाचं वीर्याणि यः पार्थिवानि विमुमे रजांसि । यो अस्कमायदुत्तरं सधस्थं विचक्रमाणस्त्रेषोरुंगायः

11 8 11

अर्थ— (यः पार्थिवानि रजांसि विममें ) जो पृथ्वीपरके लोकोंको विशेष रीतिसे निर्माण करता है। (यः उरु-गायः ) जो बहुत प्रकार प्रशंसित होता हुआ (त्रेधा विचक्रमाणः ) तीन प्रकारसे पराक्रम करता हुआ। (उत्तरं संधर्धं अस्क भायत् ) उचतर स्वर्गीय प्रकाशस्यानको स्थिर करता है ऐसे उस (विष्णोः वीर्याणि ) सर्वेन्यापक ईश्वरके पराक्रमोंका (कं प्रावोचं नु) सुख बढानेवाला वर्णन में करता हूं ॥ १ ॥

भावार्थ- सर्वव्यापक परमेश्वरके पराक्रम बहुत हैं। जो अपना सुख बढाना चाहते हैं व उनका वर्णन करें, उनका गायन करें। उसी परमेश्वरने सब पार्थिव पदार्थीका विशेष कुशलतासे निर्माण किया है। इसीलिये उसकी सर्वत्र बहुत प्रशंसा होती है। वह तीनों लोकोंमें तीन प्रकारका पराक्रम करता है और उसीने सबसे ऊपरका ग्रुलोक बिना किसी भाधारके स्थिर किया हुआ है ॥ १ ॥

| प्र तद्धिष्णुः स्तवते वीर्या∫णि मृगो न भीमः कुंचरो गिरिष्ठाः     |         |
|------------------------------------------------------------------|---------|
| पुरावतु आ जंगम्यात्परंस्याः                                      | 11211   |
| यस्योरुषु त्रिषु विक्रभंणेष्वधियन्ति भ्रवनानि विश्वा ।           |         |
| उरु विष्णों वि कंमम्बोरु क्षयांय नस्कृषि।                        |         |
| घूतं घृतयोने पिन प्रप्नं युज्ञपंतिं तिर                          | 11311   |
| र्द्दं विष्णुवि चंक्रमे त्रेषा नि दंषे पदा। समूदमस्य पांसुरे     | 11811   |
| त्रीणि पदा वि चंक्रमे विष्णुंगींपा अदाभ्यः । इतो धर्माणि धारयंन् | 11411   |
| विष्णोः कभीणि पश्यत् यती व्रतानि पस्पश्चे । इद्रंख युज्यः सर्खा  | 11 8 11 |

अर्थ— (तत् वीर्याणि) उस पराक्रमके कारण (विष्णुः स्तवते)वही व्यापक ईश्वर प्रशंसित होता है। वह (भीमः सृगः न) भयानक सिंहके समान (कु-चरः गिरि-ष्ठः) पृथ्वीपर सर्वत्र संचार करनेवाला और गिरि गुहाओंमें रहनेवाला है। वह (परस्याः परावतः) दूरसे दूरके प्रदेशसे (आजगम्यात्) समीप आता है॥ २॥

(यस्य उरुषु त्रिषु विक्रमणेषु) जिसके विशाल तीन विक्रमोंमें (विश्वा भुवनानि अधि क्षियन्ति) सब भुवन रहते हैं वह तू हे (विष्णो, उरु विक्रमस्व) व्यापक देव! विशेष विक्रम कर। (नः क्षयाय उरु रुधि) हमारे निवासके लिये विस्तृत स्थान दे। हे (घृतयोने, घृतं पिव) रसको उत्पन्न करनेवाले! रसका पान कर और (यज्ञ-पतिं प्र प्र तिर) यज्ञकर्ताको दुःखसे पार करा॥ ३॥

(विष्णुः इदं विचक्रमे ) न्यापक देव इस जगत्में विक्रम कर रहा है, उसने (पदा त्रेधा निद्धे ) अपने पांवसे तीन प्रकारसे पद रखा है। (अस्य पांसुरे समृढं) इसका जो पांव बीचके लोकमें है वह गुप्त है ॥ ४॥

(अदाभ्यः गोपा विष्णुः) न दबनेवाला, पालक और व्यापक देव (त्रीणि पदा विचक्रमे) तीन पार्वोको इस जगत्में रखता है और (इतः धर्माणि धारयन्) वहांसे सब धर्मोंका धारण करता है ॥ ५॥

(विष्णोः कर्माणि पश्यत ) न्यापक देवके ये कार्य देखो । (यतः व्रतानि परुपशे ) जहांसे सब गुणधर्मीको वह देखता है । (इन्द्रस्य युज्यः सखा ) वह जीवातमाका योग्य मित्र है ॥ ६ ॥

भावार्थ— इस परमेश्वरका गुणसंकीर्तन करनेसे उसके पराक्रमोंका ज्ञान प्राप्त होता है और उससे उसका महत्त्व अनुभव करना सुगम होता है। जैसे सिंह गिरिकंदराओं संचार करता है, और भूमिपर घूमता है, उसी प्रकार यह भी हृदयगुफामें संचार करता है,और इस लोकको ज्यास करता है। वह दूरसे दूर रहनेपर भी भक्ति करनेपर समीपसे समीप का जाता है ॥२॥

पृथ्वी अन्तरिक्ष और गुलोक इन तीनों लोकोंमें इस ईश्वरके तीन पराक्रम दिखाई देते हैं। उन पराक्रमोंसे ही इन तीन लोकोंका अस्तित्व है। इसलिये उस प्रमुकी विशेष प्रार्थना करते हैं कि वह हमें उत्तम और विस्तृत स्थान कार्य करनेके लिये अर्पण करे। हे प्रभो ! यजमान जो सत्कर्म करता है उसका रस प्रहण करके यजमानको इस दुःखसागरसे पार कर ॥ ३॥

व्यापक देवका कार्य इस त्रिलोकीमें देख, उसने अपने तीन पाँव लोकोंमें रखकर वहांका कार्य किया है। प्रध्वीपर उसका कार्य दिखाई देता है, युलोकमें भी वैसा ही अनुभवमें आता है। परंतु मध्यस्थानीय अन्तरिक्ष लोकमें उसका जो कार्य हो रहा है वह दिखाई नहीं देता ॥ ४॥

यह ज्यापक देव किसीसे भी न दबनेवाला और सबकी रक्षा करनेवाला है। इन तीनों लोकोंमें अपने तीन पांव रखता है और वहांका सब कार्य करता है। यहींसे उसके सब गुणधर्म प्रकट होते हैं॥ ५॥

हे लोगो ! इस सर्वन्यापक ईश्वरके ये चमत्कार देखो । जिसके प्रभावसे उसके सब वत यथायोग्य शितिसे चल रहे हैं। इरएक जीवका यह परमेश्वर एक उत्तम मित्र है ॥ ६ ॥ तिहिष्णीः पर्मं पदं सदां पश्यन्ति सूरयंः । दिवी न चक्षुरातंतम् दिनो निष्ण उत वां पृथिवया महो निष्ण उरोर्न्तिरक्षात् । हस्तौं पृणस्व बहुर्मिर्वसव्यैराप्रयंच्छ दक्षिणादोत स्वव्यात

11 9 11

11011

अर्थ — मनुष्य (दिवि आततं चक्षुः इव ) नैसे युलोकमें फैले हुए चक्षुरूपी सूर्यको प्रत्यक्ष देखते हैं, उसी प्रकार उस (विष्णोः तत् परमं पदं ) व्यापक देवके उस परम स्थानको (सूरयः सदा पर्यन्ति ) ज्ञानी जन सदा देखते हैं॥ ७॥

है (विष्णो) न्यापक देव ! (दिवः उत पृथिन्याः ) गुलोक और पृथिवीसे तथा (महः उरोः अन्तरिशात् ) बडे विस्तृत अन्तरिक्षसे (बहुभिः वसन्यैः हस्तौ पृणस्व ) बहुत धनोंसे अपने दोनों दाथ भर ले और (दिशणात् उत सन्यात् ) दांथे तथा बांथें हाथोंसे हमें (आ प्रयच्छ ) प्रदान कर ॥ ८॥

भावार्थ — जिस प्रकार घुळोकमें सूर्यको सब लोग देखते हैं, उसी प्रकार ज्ञानी लोग सदा उसको देखते हैं। अर्थात् वह ईश्वर इस प्रकार उनको प्रत्यक्ष होता है॥ ७॥

हे सर्वज्यापक प्रभो ! पृथ्वी, अन्तरिक्ष और बुळोकमेंसे बहुत धन त् अपने हाथमें छेकर अपने दोनों हाथोंसे उस धनको हमें प्रदान कर ॥ ८॥

इस सूक्तमें सर्वव्यापक ईश्वरका वर्णन है। तीनों लोकोंमें जो विलक्षण चमत्कार दिखाई देते हैं, वे सब उसीकी शक्तिसे हो रहे हैं। उसीने ये तीनों लोक रचे, उसीने इनको धारण किया और वहीं यहांका सब चमत्कार कर रहा है। यह सर्व-स्थापक होनेपर भी साधारण लोगोंको वह प्रताक्ष दिखाई नहीं देता। परन्तु ज्ञानी लोगोंको वह वैसा ही प्रत्यक्ष दिखाई देता है कि जैसे दो पहरका सूर्य आकाशमें प्रत्यक्ष दिखाई देता है।

## HF HIGH

[ (35 (05]

(ऋषः- मेधातिथिः । देवता- इडा (मंत्रोक्ता)।)

इड़ैवासाँ अनुं वस्तां ब्रुतेन यस्याः पदे पुनते देवयन्तः । घुतपदी सर्करी सोमपृष्ठोपं यज्ञमंस्थित वैश्वदेवी

11 8 11

अर्थ— (इडा एव व्रतेन अस्मान् अनुवस्तां ) मातृभाषा ही नियमसे हमारे पास अनुकूछतासे रहे, (यस्याः एदं देवयन्तः पुनते ) जिसके पदपदमें देवताके समान आचरण करनेवाले पवित्र होते हैं। (घृतपदी ) स्नेहयुक्त पदवाली, (वाकरी ) सामर्थवती, (सोमपृष्ठा ) कलानिधि जिसके पीछे होता है, ऐसी (वेश्वदेवी ) सब देवींका वर्णन करनेवाली वाणी (यज्ञं उप अस्थित) यज्ञके समीप स्थिर होवे ॥ १ ॥

मातृभाषासे हम कभी पराङ्मुख न हों, अनुकूछतासे मातृभाषाका उपयोग करनेकी अवस्थामें हम सदा रहें। देवता अननेकी इच्छा करनेवी शाउन होनेका अनुभव करते हैं। अनेकी इच्छा करनेवी शाउन होनेका अनुभव करते हैं। अर्थात् मातृभाषाको छोडकर किसी अन्यभाषाका उच्चारण करनेकी आवश्यकता हो और उतने प्रमाणसे मातृभाषाका प्रति-बंध होने छगे, तो वे समझते हैं कि पदपदमें अपवित्रता हो रही है। क्योंकि मातृभाषाका हरएक पद उच्चारण करनेवालेके रक्त साथ संबंध रखता है। मातृभाषाके शब्दोंमें (घृत-पदी) घी भरा रहता है अर्थात् एक प्रकारका तेजस्वी स्नेहरस रहता है, जिसके कारण मातृभाषाका शब्दोच्चार अन्तःकरणपर एक विछक्षण भाव उत्पन्न करता है। मातृभाषा (शक्तरी) शक्तिमती भी होती है। परकीय भाषाका ब्याख्यान श्रवण करनेसे सब उपस्थित खीपुरुषोंपर वैसी शक्तिका प्रभाव नहीं जम सकता, जैसा मानुभाषाका ब्याख्यान शक्ति प्रदान कर सकता है। मानुभाषाके पीछे (सोमकलानिधि) कराओं की निधि रहती है। सब हुनर इसके साथ रहते हैं इस कारण इसकी शक्ति बहुत ही बढ़ जाती है। यह (वैश्व +देवी= विश्व देवाः) सब देवोंको स्थान देनेवाली होती है अर्थात् पृथ्वी, आप्, तेज, वायु, सूर्य, चन्द्र, विद्युत् आदि देवोंका गुण वर्णन-वैज्ञानिक पदार्थ विज्ञान- इस भाषामें रहनेसे मानों इसमें देवता रहती हैं। ऐसी देवी बलसे युक्त मानुभाषा इरएक सत्कर्ममें प्रयुक्त होवे। कभी अन्य भाषाके शब्द मानुभाषा बोलनेके समय प्रयुक्त न किये जायें। इस प्रकार इस सक्तका एक एक शब्द मानुभाषाका गौरव वर्णन कर रहा है।

#### कल्याज

[ २८ ( २९ ) ]

(ऋषिः- मेधातिथिः । देवता- वेदः ।)

वेदः स्वस्तिद्वींघणः स्वस्तिः पर्श्चवेदिः पर्श्चनैः स्वस्ति । हिन्दक्तो यज्ञिया यज्ञकामास्ते देवासी यज्ञमिमं जीवन्ताम्

11 8 11

अर्थ— ( वेदः स्वस्ति ) ज्ञान कल्याण करनेवाला है। ( द्रु-घणः स्वस्ति ) लकडी काटनेकी कुल्हाडी कल्याण करनेवाली है। (पर्शुः ) परशु कल्याण करनेवाला है। ( वेदिः ) यज्ञकी वेदि कल्याण करती है। (नः परशुः स्वस्ति ) हमारा शख कल्याण करनेवाला ( हाविष्कृतः याज्ञियाः यज्ञकामाः ) हिव बनानेवाले, पूजनीय और यज्ञ करनेकी इच्छा करनेवाले ( ते देवासः ) वे याजक ( इमं यज्ञं जुपन्तां ) इस यज्ञका प्रेमसे सेवन करें॥ १॥

ज्ञान, बढईके हथियार, लकडी तोडनेके कुल्हाडे, घास कारनेका हंसिया, समिधा तैरयार करनेका फरसा, वेदी, हिव हिव तैरयार करनेवाले लोग, यज्ञ करनेवाले, यज्ञकी इच्छा करनेवाले ये सब कल्याण करनेवाले हैं। इसलिये इनके विषयमें उचित श्रद्धा धारण करनी चाहिये।

## देर देकोंका सहवास

[ २९ ( २० ) ]

(ऋषः- मेधातिथिः । देवता- अंग्राविष्णू।)

अयोतिष्णू मिंह तडीं मिहत्वं पाथो घृतस्य गुह्यस्य नामं। दमेदमे सप्त रत्ना दर्धानी प्रति वां जिह्वा घृतमा चेरण्यात

11 8 11

अर्थ — हे (अग्नाविष्णू) अग्न और विष्णु! (वां तत् महि महित्वं नाम) तुम दोनोंका वह बडा महस्वपूर्ण यस है, जो तुम दोनों (गुह्यस्य पृतस्य पाथः) गुह्य शृतका पान करते हो। तथा (दमेदमे सम् रत्ना दधानी) प्रत्येक घरमें सात रत्नोंको धारण करते हो और (वां जिह्वा पृतं प्रति आ चरण्यात्) तुम दोनोंको जिह्वा प्रत्येक यसमें उस रसको प्राप्त करती है॥ १॥

भावार्थ — अग्नि भीर विष्णु ये दो देव एक स्थानमें रहते हैं, उन दोनोंकी बडी भारी महिमा है। वे दोनों गुप्त रीतिसे गुहामें बैठकर घीका अक्षण करते हैं, प्रत्येक घरमें सात रत्नोंको स्थापित करते हैं और अपनी जिह्नासे गृह्य वीका स्वाद छेते हैं॥ १॥

### अर्थाविष्णु मिह धार्म प्रियं वा विथा घृतस्य गुह्यां जुषाणी। दमेदमे सुष्टुत्या वांवृधानी प्रति वां जिह्वा घृतमुचेरण्यात्

11 7 11

अर्थ — है (अग्नाविष्णू) अग्नि और विष्णु! (वां धाम महि प्रियं) आपका स्थान बढा प्रिय है। उसको ( घृतस्य गुह्या जुपाणों वीथः) बीके गुद्ध रसका सेवन करते हुए प्राप्त करते हो। (दमे दमे सुष्टुत्या वावृधानों) प्रत्येक घरमें उत्तम स्तुतिसे बृद्धिको प्राप्त होते हुए (वां जिह्ना घृतं प्रात उत् चरण्यात्) तुम दोनोंकी जिह्ना उस घृतको प्राप्त करती है। २॥

भावार्थ — इन दोनोंका एक दी बड़ा भारी प्रिय स्थान है। ये दोनों घीके गुह्य रसका स्वाद लेते हैं। इरएक घरमें स्तुतिसे बढ़ते हैं और गुह्य घीके पास दी इनकी जिह्ना पहुंचती है ॥ २ ॥

#### दो देवोंका सहवास

इस स्कर्मे एक स्थानमें रहनेवाले दो देवोंका वर्णन है। एक अग्नि और दूसरा विष्णु है। 'विष्णु 'शब्द द्वारा सर्वें व्यापक परमेश्वरका वर्णन इसके पूर्वके २६ वें सूक्तमें हो चुका है। ' विष्णु ' शब्दका दसरा अर्थ ' सूर्य ' है, सूर्य भी बहुत ही बडा है और इस प्रहमालाका आधार तथा कर्ता-धर्ता है उसकी अपेक्षा अग्नि बहुतही अल्प और छोटी है। सूर्यके साथ हमारे अग्निकी तुलना की जाय, तो दावानलके साथ चिनगारीकी ही कल्पना हो सकती है। अग्नि उत्पन्न होती है, अर्थात् इसका जन्म होता है यह बात हम देखते हैं, जन्मके बाद वह कुछ समय जलती रहती है और पश्चात् बुझ जाती है। ठीक यही बात जीवात्माके जन्म होने, उसकी भायुसमाप्तितक जीवित रहने और पश्चात् मरनेके साथ तुलना करके देखिये, तो पता लग जायगा। यदि यहां 'विष्णु ' शब्द द्वारा सर्वन्यापक परमात्माका ग्रहण किया जावे, तो 'अग्नि ' शब्दसे छोटे जीवात्माका ग्रहण किया जा सकता है। उत्पन्न होना, जीवित रहना और बुझ जाना ये तीनों बातें जैसी अग्निमें हैं वैसी ही जीवात्मामें हैं और उसके साथ सदा रहनेवाला विश्वव्याएक परमात्मा है। यही बात वेदमें अन्यत्र भी कही है-

द्वा सुएर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते ॥

'दो सुंदर पंखवाले पक्षी साथ साथ रहते हैं, परस्पर मित्र हैं, ये दोनों एक ही दृक्षपर रहते हैं।'( ऋ० १।१६४।२०)

यह जो दो पक्षी कहे हैं, उनमेंसे एक जीवातमा है और दूसरा परमातमा है। इसी प्रकार साथ रहनेवाले दो देव, एक भग्नि और दूसरा सूर्य, भथवा एक जीवातमा और दूसरा परसात्मा है। यहां अभिका जीवात्माके किन गुणोंके साथ साधर्म्य है वह उपर कहा है। देहके साथ वारंवार संबंधित होनेके कारण पूर्वोक्त तीनों धर्म जीवात्माके उपर आरोपित होते हैं, क्योंकि जीवात्मा तो न जन्मता है और न मरता है। शरीरके ये धर्म उसपर छगाये जाते हैं। ये दोनों—

दमे दमे सप्त रत्ना दधानौ (मं०१)

' वर घरमें सात रत्नोंको घारण करते हैं। ' ये सात रत्न यहां प्रत्येक जीवात्माके प्रत्येक घरमें हैं। पांच ज्ञानेंद्रियाँ और मन तथा बुद्धि ये सात रत्न हैं, इसीसे साधारणतः सब प्राणी और विशेषतः मनुष्य सुशोभित होते हैं। इनमें रमणीयता है, ये मनुष्यके आभूषण हैं अतः ये रत्न ही हैं। जो जेवरोंमें पहने जाते हैं वे वस्तुतः रत्न नहीं हैं; आत्माके इन सात रत्नोंके ठीक रहने पर ही जेवर और भूषण शरीरको शोभा देते हैं, अन्यथा जेवरोंसे कोई शोभा नहीं होती। यजुनेंद्रमें कहा है—

सप्त ऋषयः प्रातिहिताः शरीरे, सप्त रक्षान्ति सद्मप्रमादम्।

सप्तापः स्वपतो लोकमीयुः० (यज् ३४।५५)
'प्रत्येक शरीरमें सात ऋषि हैं, ये सात इस सभास्थानकी
अर्थात् शरीरकी प्रमाद न करते हुए रक्षा करते हैं, ये सात
निद्यां सोनेवाले इस जीवातमाके लोकमें जाती हैं दियादि
वर्णन भी इन्हीं इंद्रियोंका ही वर्णन है, सात रत्न, सात ऋषि,
सात रक्षक, सात जलप्रवाह इत्यादि वर्णन इन्हीं जीवातमाकी
सात शक्तियोंका है। जबतक यह जीवात्मारूपी अग्नि इस
शरीररूपी इवन कुण्डमें जलता रहता है तबतक ये सात
रत्न भी रहते हैं, जब यह बुझ जाता है, तब ये रत्न भी
शोभा देना बंद कर देते हैं। ये दोनों अग्नियां—

गुह्यस्य घृतर्य पाथः। (मं १) घृतस्य गुह्या जुषाणौ वीथः। (मं २) वां जिह्या घृतं प्रति आ (उत् ) चरण्यात्। (मं०१-२)

'गुद्धा घी पीते हैं। इनकी जिह्ना इस धीकी भोर जाती है। 'यह गुद्धा घृत कौनसा है ? यह एक विचारणीय प्रश्न है। गुहामें जो होता है वह 'गुद्धा 'कहलाता है। यहां 'गुहा 'शब्दसे 'बुद्धि ' अथवा 'अन्तःकरण 'विवाक्षित है। इसमें जो इंद्रियरूपी गौसे निचोड़े हुए दूधका बनाया हुआ बी होता है, वह गुद्धा किंवा गुप्त घी है। यह घी इस बुद्धिमें अथवा इदयकंदरामें रखा हुआ होता है और इसका य गुप्त रीतिसे सेवन करते हैं। यह बात अब पाठकोंको विदित होगई होगी, कि इस रूपकका क्या तारपर्य है।

वां माहि प्रियं धाम। (मं०२) 'इनका स्थान बहा है और प्रिय है। 'क्यों कि यहां प्रेम भरा रहता है। सबको यह प्यारा है। सब इसकी ही प्राप्तिके लिये यहन करते हैं। ऐसा इनका स्थान है। तथा-

दमेदमे सुष्टुत्या वावृधानौ । (मं० २)

' घर घरमें उत्तम स्तुतिसे वृद्धिको प्राप्त होते हैं।' अर्थात् हरएक शरीरमें जहां जहां उत्तम ईश्वरकी स्तुति होती है, जहां उसके ग्रुभ गुणोंका गायन होता है, वहां एक तो परमेश्वर भावकी वृद्धि होती है, और उन गुणोंकी धारणासे जीवात्माकी शक्ति बढती है। यह जीवात्माकी वृद्धिका उपाय है।

यहां शरीरके लिए 'दम ' शब्द प्रयुक्त हुआ है। जिस शरीरमें इंद्रियोंका शमन होता है और मनोवृत्तियोंका दमन होता है उसका नाम 'दम ' है। दो प्रकारके शरीर हैं। एकमें भोगवृत्ति बढती है और दूसरेमें दमवृत्ति बढती है। जिससें दमवृत्ति बढती है उसका नाम यहां 'दम ' रखा है और इस दमसे 'सप्त रत्न ' भी उत्तम तेज:पुंज स्थितिमें रहते हैं और वहीं शारमाकी शक्ति विकसित होती! है।

#### अङ्गान

[30(38)]

(ऋषि:- शृग्धंगिरा: । देवता- चावापृथिवी, सित्रः, ब्रह्मणस्पतिः, सविता च।)

स्वाक्तं मे बावापृथिवी स्वाक्तं मित्रो अंकर्यम् । स्वाक्तं मे ब्रह्मणस्पतिः स्वाक्तं सविता करत्

11 8 11

अर्थ— ( द्यावापृथिवी मे सु-आक्तं ) णुलोक और पृथ्वीलोकं मेरी आंखोंको उत्तम बल्लनसे युक्त करें। (अयं मिश्रः स्वाक्तं अकः) यह मिश्र मुझे अल्लनसे युक्त करता है। (ब्रह्मणस्पितः मे स्वाक्तं ) ज्ञानपित देवने मुझे उत्तम अल्लनसे युक्त किया है। (सिवता स्वाक्तं करत् ) सिवताने भी मेरी आंखोंके लिये उत्तम अल्लन दिया है॥ १॥

आंखमें अअन डालकर आंखोंका आरोग्य बढानेकी स्चना इस मंत्र द्वारा मिलती है। गुलोकसे पृथ्वीतक जो जो सृष्ट्य-न्तर्गत सूर्यादि पदार्थ हैं, उनका जो तेजस्वी रूप है, उसी तरह मेरी आंखें तेजस्वी बनें। यह इच्छा इस सूक्तमें स्पष्ट है। यह मंत्र ज्ञानाअनका भी स्चक माना जा सकता है। जिससे दृष्टि ग्रुद्ध होती है वह अअन दोता है, फिर वह साधारण अअन हो, अथवा ज्ञानाम्जन हो।

## अपनी रक्षा

F 3 ? ( 3 ? ) ]

( ऋषिः- भृग्वंगिराः । देवता- इन्द्रः । )

इन्डोितिर्मिर्बहुलामिनी अद्य यांवच्छेष्ठामिर्मघवन्त्र जिन्व। यो नो द्वेष्ट्यर्थर्ः सस्पदीष्ट्र यमुं द्विष्मस्तम्नं प्राणो जंहातु

11 8 11

अर्थ— हे (इन्द्र) इन्द्र! (यावत् श्रेष्ठाभिः बहुलाभिः ऊतिभिः) जतिश्रेष्ठ विविध प्रकारकी रक्षाजोंसे (अद्यः न जिन्च) जाज इमें जीवित रख। हे (मध्यन् द्रूर) धनवान् श्रुरवीर! (यः नः द्वेष्ठि) जो इमसे द्रेप करता है (सः अधरः पदीष्ठ) वह नीचे गिर जावे। (यं उ द्विष्मः) जिससे हम द्रेप करते हैं (तं उ प्राणः जहातु) उसको प्राण छोड देवे॥ १॥

भावार्थ— हे धनवान् और ग्रूर प्रभो ! तुरहारे जो अनेक प्रकारके अतिश्रेष्ठ रक्षाके साधन हैं, वे सब हमें प्राप्त हों और उनसे हमारी रक्षा होने और हमारा जीवन उनकी सहायतासे सुखकर होने। जो दुष्ट हमारी विनाकारण निन्दा करता है, वह गिर जाने और जिस दुष्टसे हम सब देच करते हैं उसका जीवन ही समाप्त हो जाने॥ १॥

हम परमेश्वरकी अवित करें और उसकी रक्षा प्राप्त करके धुरक्षित और खस्य होकर जानन्दका खपओग करें। परंतु जो दुष्ट मनुष्य हम सबसे द्वेष करता है और उस कारण जिल दुष्टसे हम सब द्वेष करते हैं, उसका नाश हो। दुष्टता और द्वेषका समूछ नाश हो।



## दीर्वायुकी बार्यना

[ ३२ ( ३३ ) ]

(ऋषि:- अधा । देवता- आयु: । )

उपे प्रियं पनिष्ठतं युवानमाहुतीवृधेम् । अगेन्म विश्रंतो नमो दीर्घमार्युः कृणोतु से

11 8 11

अर्थ— (प्रियं पनिप्रतं ) प्रिय, स्तुतिके योग्य, (युवानं आहुतीवृधं ) तरुण और शाहुतियोंसे बहनेवाडे शक्तिके समीप (नमः विभ्रतः उप अगन्म ) श्रद्ध धारण करते हुए हम प्राप्त होते हैं। वह (मे दीर्घ आयुः कृणोतु ) मेरी दीर्घ शायु करे।। १॥

प्रतिदिन घर घरमें प्रज्वित अग्निः इवन करनेसे और असमें योग्य विहित हवनीय प्रशासीका हमन करनेसे घरणाकीकी आयु वृद्धिगत होती है।

## पजा, बन और दीर्घ आयु

[ \$\$ ( \$8 ) ]

(ऋषि:- ब्रह्मा । देवता- सन्त्रोका । )

सं मायम्बिः सिञ्चतु मुजयां च घनेन च द्वीर्घमार्थः कृणोतु मे

11 8 11

अर्थ — (मरुतः मा सं सिञ्चन्तु) मरुत् भेरे उपर प्रजा कीर धनका सिंचन करें। (पूषा बृहस्पातिः सं सं )
पूषा कीर ब्रह्मणस्पति मेरे उपर उसीका उत्तम रीतिसे सिंचन करें (अयं अग्निः प्रजया च धनेन च मा सं सिञ्चतु )
यह ब्राग्नि मेरे उपर प्रजा और धनका उत्तम सिंचन करे। और (मे आयुः दीर्घ कुणोतु ) मेरी बायु दीर्घ करे॥ १॥

देवताओं की सहायतासे मुझे उत्तम संतान विपुळ घन और दीर्घ भायु प्राप्त होते। जिस प्रकार मेघसे पानी बरसता है असी प्रकार मेरे ऊपर इनकी वृष्टि होते। अर्थात् पर्याप्त प्रमाणमें ये मुझे प्राप्त हों। 'मरुत ' वायु किंवा प्राण है। गुद्ध वायुसे प्राण बल्वान् होकर नीरोगता और दीर्घायु प्राप्त हो सकती है। ' ब्रह्मणस्पति ' की सहायतासे ज्ञान और 'पूषा ' की सहायतासे पुष्टि प्राप्त होगी। इसी प्रकार अग्नि गुद्धता करता है इसलिये इससे पवित्रता प्राप्त होगी। और इन सबसे, प्रजा, घन और दीर्घ आयुकी वृद्धि होगी।

## निष्पाप होनेकी प्राथंना

[38(34)]

(ऋषि:- अथवि ! देवता- जातवेदाः । )

अमे जातान्त्र णुंदा मे सपत्नान्त्रत्यजाताञ्चातवेदो नुदस्व। अधस्पदं कृणुष्व ये धृतन्यवोऽनांगसुस्ते व्यमदितये स्याम

11 8 11

अर्थ — हे (अग्ने) अमे ! (मे जातान् सपत्नान् प्रणुद्) मेरे उत्पन्न हुए सनुशोको दूर कर। हे (जातवेदः) ज्ञानके अत्पादक देव। (अजातान् प्रति जुद्स्व) अपरसे रानु न होनेपर भी अंदर अंदरसे रानुता करनेवाले रानुओंको प्रकदम हटा। (ये पृतन्यवः अधस्पदं कृणुष्व) जो सेना लेकर हमपर चडाई करते हैं उनको नीचे गिरा दे। (वयं अनागसः) हम सब निष्पाप हों और (अदितये स्याम) अदीनता अर्थात् स्वतंत्रताके लिये योग्य हों ॥ १॥

ज्ञानी, ज्ञानदाता प्रकाशमय देव हमारे सब शत्रुओंको हमसे दूर करे। शत्रु खुटी रीतिसे शत्रुता करनेवाले हीं अथवा गुरू रीतिसे घात करनेवांके हों, सबके सब वे शत्रु दूर हों। जो सैन्य लेकर हमारे ऊपर चटाई करते हैं, वे भी सब अपने स्थानसे गिर जानें। हम निष्पाप बनें भीर दीनता हमसे दूर हो जाये। अदीनता, अन्यता तथा स्वतंत्रता हमारे पास रहे।



## की चिषकत्सा

[ ३५ ( ३६ ) ]

(ऋषि:- अथर्वा । देवला- जातवेदाः ।)

प्रान्यान्त्सपत्नान्त्सहंसा सहंस्व प्रत्यजांताम् बातवेदो जुदस्व ।

हुदं राष्ट्रं पिपृहि सीभंगाय विश्वं एन्मन्तं मदन्तु द्वेवाः ॥ १ ॥
हुमा यास्ते ग्रुतं हिराः सहस्रं धमनीकृत ।
तासा ते सर्वीसामहमक्षमंना बिल्कमप्यंभाम् ॥ २ ॥
परं योनेरवरं ते कृणोमि मा त्वां श्रुजामि भूनमोत सूनुः ।
अस्वं १ त्वाप्रंजसं कृणोम्यक्षमानं ते अपिधानं कृणोमि ॥ ३ ॥

अर्थ— (अन्यान् सपत्नान् सहसा प्रसहस्व) दूसरी सीतोंको बढ़से दबा दे। हे (जातवेदः) ज्ञानप्रका-शक! (अजातान् प्रति नुदस्व) अभी न बने हुए परन्तु आगे होनेवाळी सीतोंको दूर कर। (इदं राष्ट्रं सीभगाय पिपृहि) इस राष्ट्रको उत्तम समृद्धिके लिये परिपूर्ण कर। (विश्वे देवाः एनं अनुमदन्तु) सब देव इसका अनुमोदन करें॥ १॥

(याः ते इमाः द्यातं हिराः ) जो ये सौ नाहियां हैं, (उत सहस्तं धमनीः ) भौर हजारों धमनियां हैं, (ते तासां सर्वासां विलं ) तेरी उन सब धमनियोंका छिद्र (अहं अद्दरमा अपि अधां ) मैं पत्थरसे बन्द करता हूं ॥ २ ॥

(ते योने: परं) तेरे गर्भस्थानसे परे जो हैं उनको (अवरं कृणोमि) मैं समीप करता हूं। जिससे (प्रजा उत सूनुः) संतान अथवा पुत्र (त्वा मा अभिभृत्) तुझे तिरस्कृत न करे। (त्वा अस्वं प्रजसं कृणोमि) तुझे असु-बाला अर्थात् प्राणवाला संतान करता हूं। और (अदमानं ते अपिधानं कृणोमि) पत्थर तेरा आवरण करता हूं॥ ३॥

#### म्रीचिकित्सा

इस स्कमं स्वीचिकित्साका विषय कहा है। विशेषकर योनिचिकित्साका महत्त्वपूर्ण विषय है। स्क अस्पष्ट है और समझनेमें बहुत कठिन है। अतः इसका योग्य स्पष्टीकरण इम कर नहीं सकते। योनिस्थानकी सैंकडों नाडियोंका छिद्र बंद करनेका विधान द्वितीय मंत्रमें है। अर्थात् स्त्रियोंके रक्त-स्नावके अथवा प्रमेह आदिके रोगको दूर करनेका ताल्पर्य यहां प्रतीत होता है। रक्तस्नावको दूर करनेका साधन (अइमा) पत्थर कहा है, यह किस जातिका पत्थर है इसकी खोज वैद्योंको करनी चाहिये। यह कोई ऐसा पत्थर होगा कि जिस के बावपर लगानेसे, वहांसे होनेवाला रक्तप्रवाह बंद होता होगा और रोगीको आरोग्य प्राप्त होता होगा। तृतीयमंत्रमें भी इसी पत्थरका उल्लेख है। घावपर इस पत्थरको उक्कन जैसा रखना है। यह विधान इसिंखेंय होगा कि यदि किसी वावका रक्तप्रवाह एकबार लगानेसे बंद न होता हो तो उस-पर वह भीषधिका पत्थर बहुत समय तक बांध देना उचित होगा।

फिटकडीका पत्थर कोटे घावपर लगानेसे वहांका रक्त-प्रवाह बंध होनेका अनुभव है। इसी प्रकारका यह कोई पत्थर होगा जो खियोंके योनिस्थानके रक्तप्रवाहको रोकने-वाला यहां कहा है।

तृतीय मंत्रमें सन्तान न होनेवाली खीके योनिस्थान और गर्भाशयकी नाडियों और धमनियोंका स्थान बदक देनेका उछेल हैं। इस प्रकार स्थान बदल देनेसे उस स्थाकी सन्तानें होती हैं। खी और पुरुष सन्तानें भी होती हैं। इस प्रकार धमनियोंका स्थान बदलने पर संतति उस माताका तिरस्कार नहीं करती (प्रजा मा अभि भूत्) प्रजा अथवा संतान द्वारा खीका तिरस्कार होनेका स्पष्ट अर्थ यह है कि उस खी की संतान न होना। जो जिसका तिरस्कार करता है, वह उसके पास नहीं जाता। यहां सन्तान खीका तिरस्कार करती है, ऐसा कहनेसे उस खीकी सन्तान नहीं होती यह बात सिद्ध है। ऐसी वंध्या खीको (अस्-वं प्रजसं कृणोमि) प्राणवाली प्रजा करता हूं। पूर्वोक्त प्रकार खीको धमनियोंका प्रवाह बदलनेसे वंध्या खीकी भी प्राणवाली प्रजा होती है। अस्व ' शब्द ' अस्-वन, ' असु-वान ' प्राणवाला इस

भर्थमें यहां है। यहां ' भर्ष ' ऐला भी पाठ है। पाठ मान-नेपर ' बलवान् ' ऐसा भर्थ होगा।

वंध्या दो प्रकारकी होती है, एककी सन्तान नहीं होती और दूसरीकी सन्तान होती है परंतु मर जाती है। इन दोनों प्रकारकी वंध्याओं का योनिस्थानकी नाढियों का रख बदल देने से सन्तानोत्पत्ति करने में समर्थ होने की संभावना यहाँ कही है। शस्त्रवैद्य इसका विचार करें। यह शस्त्र प्रयोग करने वाले कुशल डाक्टरों का विषय है, इसलिये इस स्कपर विचार करना उनका कार्य है।

## पतिपत्नीका परस्पर केम

[ ३६ (३७)]

(ऋषि:- अथर्वा। देवता- अक्षि।)

अध्यो नी मधुंसंकाशे अनीकं नी समर्जनम् । अन्तः कृंणुष्व मां हृदि भन् इकी सहासंति

11 9 11

अर्थ— (नो अक्यो मधुसंकारो ) हम दोनोंकी बांखें मधुके समान मीठी हों। (नो अनीकं समअनं ) हम दोनोंकी बांखके ध्रमाग उत्तम अञ्जनसे युक्त हों। (हृदि मां अन्तः कृणुष्व) अपने हृदयके धन्दर मुझे रख। (नो मनः इत् सह असति ) हम दोनोंका मन सदा परस्पर साथ मिला रहे॥ १॥

पतिपत्नीकी आंखें परस्परका अवलोकन प्रेमकी मीठी दृष्टिसे करें। एकको देखनेसे दूसरेको आनन्दका अनुभव हो। कभी पतिपत्नीमें ऐसा भाव न हो कि जिसके कारण एकको देखनेसे दूसरेके मनमें क्रोध और द्वेषका भाव लाग उठे। दोनों-की आंखें, उत्तम अञ्जनसे ग्रुद्ध, पवित्र और निद्धि हों। किसीकी भी दृष्टिमें अपवित्रता न हो। आंखकी पवित्रता साधारण अञ्जन करता है, उसी प्रकार ज्ञानसे भी दृष्टिकी पवित्रता होती है।

पति अपने हृदयमें पत्नीको अच्छा स्थान दे, वहां धर्मपत्नीके सिवाय किसी दूसरी स्थीको स्थान न मिछे। इसी प्रकार पत्नी भी अपने हृदयमें पतिको स्थान दे और कभी धर्मपतिके बिना दूसरे किसी पुरुषको वहां स्थान प्राप्त न हो। (हृदि मां अन्तः कृणुष्व) पतिपत्नी एक दूसरेको ही अपने हृदयमें स्थान दें।

(मनः सह असात ) पतिपत्नीका मन एक दूसरेके साथ मिला हुआ हो, कभी विभक्त न हो। इनमेंसे कोई एक व्यक्ति दूसरेके साथ न झगडे और अपना मन किसी दूसरे व्यक्तिके साथ न मिलावे।

इस प्रकार पतिपत्नी रहें भीर गृहाश्रमका व्यवहार करें। इस मंत्रमें पतिपत्नीके गृहस्थाश्रमका सर्वोत्तम आदर्श बताया है।

### पत्नी पतिक हिए बहा बनावे

[(36)05]

(ऋषि:- अथर्वा। देवता- किंगोक्ता।)

अभि त्वा मर्नुजातेन दर्घा<u>मि</u> मम् वासंसा । यथासो मम केवंछो नान्यासां कीर्तवांश्चन

11 8 11

अर्थ— (मम मनुजातेन वाससाः) अपने विचारके साथ बनाये गए वक्स (त्वा आभी दघामि) तुमे मैं बांच देती हूं। (यथा केवलः मम असः) जिससे तू एक मात्र केवल मेरा पति होकर रहे और (अन्यासां न खन कर्तियाः) अन्य खियोंका नामतक लेनेवाला न हो॥ १॥

स्ती अपने हाथसे स्त काते, चर्ला चलावे, सृत निर्माण करे और अपनी कुशलतापूर्वक निर्माण किये हुए क्षिक्षे पतिके पहिननेके वस्त्र निर्माण करे। पत्नीके हारा काते हुए सृतसे बने हुए वस्त पति पहने। सृत कातनेके समय पत्नी अपने आन्तरिक प्रेमके साथ सूत काते और पति भी ऐसा कपढा पहनना अपना वैभव माने। इस प्रकार परस्पर प्रेमका व्यवहार करनेसे धर्मपति भी दूसरी खीका नाम नहीं लेगा, और धर्मपत्नी भी दूसरे पुरुषका नाम नहीं लेगी। इस प्रकार दोनों गृहस्थाश्रमका आनन्द प्राप्त करते हुए सुखी हों।

यह सूक्त भी गृहस्थी लोगोंको ध्यानमें धारण करने योग्य उपदेश दे रहा है !

### पतिपत्नीका एकमत

[ ३८ ( ३९ ) ]

(ऋषि:- अथर्वा ! देवता- वनस्पतिः ।)

इदं खनामि भेषजं मांपुरुषमंभिरोरुदम् । पुरायतो निवर्तनमायुतः प्रंतिनन्दंनम् येना निचक्र आंसुरीन्द्रं देवेरपुरुपिरं । तेना नि क्वें त्वामहं यथा तेऽसांनि सुप्रिया

11 8 11

11 3 11

अर्थ— में (इदं औषधं खनामि) इस जीवधि वशस्पतिको खोदती हूं। यह औषधि (मां-पइयं) मेरी जोर दृष्टि बाकिषित करनेवाला और (अभिरोह्नदं) सब प्रकारसे दुर्वतनको रोकनेवाला, (परायतः निवर्तनं) कुमागैमें दूर जानेवालको भी वापस लानेवाला, और (आयतः प्रतिनन्दनं) संयममें रहनेवालका बानन्द बढानेवाला है ॥ १॥

(आसुरी) भासुरी नामक भीषधिने (यन द्वेश्यः परि इन्द्रं नि चक्रे) जिस गुणके कारण देवोंके जपर इन्द्रको अधिक प्रभावशाली बनाया, (तेन अहं त्वां निकुर्वे) उससे में तुझे प्रभावशाली बनाती हूं, (यथा ते सुप्रिया असानि) जिससे तेरी प्रिय धर्मपत्नी में बनूं॥ २॥

भावार्थ— में इस औषधिको भूमिले खोदकर लाती हूं, इससे मेरी भोर ही पतिकी आंखें लगी रहेंगी, अर्थात् किसी अन्य स्थानमें नहीं जायेंगी, इस प्रकार सब प्रकारके दुर्वर्तनसे बचाव होगा, यदि दुर्मागैमें उसका पांव पढ भी जाए तो वह निश्चयसे वापस भा जाएगा और वह संयमसे रहकर अब आनंद प्राप्त कर सकेगा ॥ १॥

इसका नाम बासुरी वनस्पति है। इसके प्रभावसे इन्द्र सब देवोंमें विशेष प्रभावशाळी होनेके कारण श्रेष्ठ बन गया। इस वनस्पतिसे में अपने पतिको प्रभावित करती हूं, जिससे में धर्मपत्नी अपने पतिकी प्रिय सखी बनकर रहूं॥ २॥

| मृतीची सोमंमसि प्रतीच्युत स्यम् । प्रतीची विश्वान्द्रेवान्तां न्वाच्छावंदामसि   | 11 ₹ 11 |
|---------------------------------------------------------------------------------|---------|
| अहं वेदामि नेस्वं सभायामह त्वं वर्द । ममेदस्रस्त्वं केवेलो नान्यासौ कीतेयाञ्चन  | 11811   |
| यदि नासि तिरोजनं यदि वा नद्य स्तिरः । इयं हु मह्यं त्वामोषंधिर्बद्धेव न्यानंयत् | 11411   |

अर्थ— त् ( सोमं प्रतीची आसि ) चन्द्रके संमुख रहती है, ( उत सूर्य प्रतीची ) और सूर्यके संमुख रहती है, तथा ( विश्वान देवान प्रतीची ) सब देवोंके संमुख रहती है। (तां त्वा अच्छा वदामासि ) ऐसे तेरा मैं उत्तम वर्णन करता हूं ॥ ३ ॥

(अहं वदामि) में बोळती हूं, (न इत् त्वं) त्न बोल। (त्वं सभायां अह वद्) त् सभामें निश्चयपूर्वक बोल। (त्वं केवलः मम इत् असः) त् केवल मेराही होकर रह, (अन्यासां न चन कीर्तयाः) अन्योंका नाम तक

न छे॥ ४॥

(यदि वा तिरोजनं असि) यदि तू जनोंसे दूर जंगलमें रहेगा, (यदि वा नद्यः तिरः) यदि तू नदीके पार गया होगा, तो भी (इयं ओषाधिः) यह श्रीषधि (त्वां बध्वा) तुझे बांधकर (महां नि आनयत् ह) मेरे पास के श्रावेगी ॥ ५॥

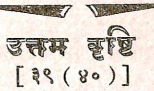
भावार्थ— यह वनस्पति चन्द्रके अभिमुख होकर शान्तगुण प्राप्त करती है, तथा सूर्यके संमुख रहकर तेजस्विता प्राप्त करती है और अन्य देवोंसे अन्यान्य दिव्य गुण लेती है। इसीलिये इसकी प्रशंसा की जाती है।। ३॥

है पति ! घरमें जब मैं बोलूं तब मेरे भाषणका अनुमोदन तू कर । तू सभामें खूब वक्तृत्व कर । परंतु घरमें आकर तू केवल मेरा प्रिय पति बनकर मेरे अनुकूल रह । ऐसा करनेसे तुझे किसी अन्य खीके नाम तक लेनेकी आवश्यकता नहीं रहेगी ॥ ४॥

बदि तू ग्राममें हो या वनमें गया हो यदि नदीके पार गया हो अथवा नदीके इस ओर हो, यह औषि ऐसी है कि जिसके प्रभावसे तू मेरे साथ बंधकर मेरे पासही आवेगा और किसी दूसरे स्थानपर नहीं जा सकेगा ॥ ५ ॥

यह स्क स्पष्ट है इसिलिये अधिक विवरण करनेकी आवश्यकता नहीं है। पतिके लिये एकही स्त्री धर्मपत्नी हो सौर परनीका एकही पुरुष धर्मपित हो, यह विवाहका उचतम आवर्श इस स्किने पाठकोंके सन्मुख रखा है। कोई पुरुष अपनी विवाहित धर्मपत्नीको छोडकर किसी दूसरी स्त्रीकी अपेक्षा न करे और कोई स्त्री अपने विवाहित धर्मपतिको छोडकर किसी दूसरे पुरुषकी कभी अपेक्षा न करे।

दोनों एक दूसरेके साथ प्रेमसे वश होकर अत्यन्त प्रेमपूर्वक व्यवहार करें और गृहस्थाश्रमका व्यवहार सुखपूर्वक करें। इस सूक्तमें ' आसुरी ' वनस्पतिका उपयोग कहा है। इसका सेवन करनेसे मनुष्य पराक्रमी और उत्साही होता है, मनु-व्यक्ती प्रकृत्ति पापाचरणकी ओर नहीं होती। ऐसा इसका फळ वर्णित है। यह औषिष कौनसी है इसका पता नहीं चळता।



( ऋषि:- प्रस्कण्वः । देवता- मन्त्रोक्ता । )

दिव्यं सुंपूर्णं पंयसं बृहन्तंम्पा गभी वृष्ममोर्वधीनाम् । अभीपतो वृष्ट्या तुर्पर्यन्तमा नी गोष्ठे रंथिष्ठां स्थापयाति

11 8 11

अर्थ— (दिव्यं, पयसं सुपर्णं) भाकाशमें रहनेवाले, जलकी धारण करनेके कारण जलसे परिपूर्ण, (अपां बृह्दन्तं बृषभं) जलकी वडी वृष्टि करनेवाले, (ओषधीनां गर्भं) श्रीषधिवनस्पतियोंका गर्भ वडानेवाले, (अभीपतः बृष्ट्या तर्पयन्तं) सब प्रकारसे वृष्टिद्वारा तृष्टि करनेवाले, (रिय-स्थां) शोभायुक्त स्थानमें रहनेवाले मेंबको देव (नः गोष्टे आ स्थापयतु) हमारी गोशालाकी भूमिमें स्थापित करे नर्थात् दमारी भूमिमें उत्तम वृष्टि होवे॥ १॥ मेघ श्राकाशमें संचार करता है, वह जलसे परिपूर्ण होता है, जलकी वृष्टि करता है, उसके जलसे सब श्रीषधि वनस्पितियां गर्भयुक्त होती हैं, यह श्रन्य रीतिसे अपनी वृष्टि द्वारा सबकी तृप्ति करता है, सबकी शोभा बढाता है, यह सबका हित करनेवाला मेघ हमारी भूमिमें, जहां हमारी गौएं रहती हैं, वहां उत्तम वृष्टि करावे और हम सबको तृप्त करे।

## अस्तरसकाता देव

[80 (88)]

( ऋषि:- प्रस्कण्वः । देवता- सरस्वान् ।)

यस्य वृतं पुश्रवो यन्ति सर्वे यस्यं वृत उपतिष्ठेन्त आपः । यस्यं वृते पुष्टपितिनिविष्टस्तं सर्रस्वन्तमवंसे हवामहे आ प्रत्यश्चं दाशुंषे दार्श्वंशं सर्रस्वन्तं पुष्टपितं रिप्यिष्ठाम् । रायस्पोपं श्रवस्युं वसाना हुह हुवेम सर्दनं रिप्याम्

11 8 11

11 7 11

अर्थ— (सर्वे पदावः यस्य वर्त यन्ति) सब पशु जिसके नियमके अनुसार जाते हैं, (यस्य वर्ते आपः उप-तिष्ठन्ति) जिसके कर्मके अनुसार जल उपस्थित होते हैं, (यस्य वर्ते पुष्टपितः निविष्टः) जिसके वर्तमें पोषणकर्ता कार्य करता है, (तं सरस्वन्तं अवसे हवामहे) उस अमृतरसवाले देवकी अपनी रक्षाके लिये हम प्रार्थना करते हैं ॥१॥

(दाशुषे गत्यश्चं दाश्वंसं) दाताको प्रत्येक समय संमुख होकर दान देनेवाले, (पुष्टपति सरस्वन्तं) पुष्टि करनेवाले, अस्तरसवाले, (रिय-स्थां) ऐश्वर्यमें स्थिर रहनेवाले, (रायस्पोषं श्रवस्युं) धनकी पुष्टि करनेवाले और अञ्चले, (रियणां सदनं) धनोंके आश्रयस्थानरूप देवकी (इह वसानाः) यहां रहनेवाले हम सब (आ द्वेम) प्रार्थना करते हैं ॥ २ ॥

भावार्थ — सब पशु पक्षी जिसके नियममें रहते हैं, जल जिसके नियमसे बहता है, जिसके नियमसे सबकी पुष्टि

होती है, उस देवकी हम प्रार्थना करते हैं कि वह हमारी रक्षा करे ॥ १ ॥

हरएक दाताको जो धन देता है, सबका जो पोषण करता है, जिसके कारण सबकी शोभा होती है, जो सबके ऐश्वर्यको बढ़ाता है, और जिसके पास अब भी विपुछ है, जिसके भाश्रयसे सब धन रहते हैं, उस देवकी हम प्रार्थना करते हैं कि, उसकी कृपासे हम सब इस स्थानमें रहनेवाछे छोग सुरक्षित हों ॥ २॥

ईंश्वरके पास संपूर्ण अमृतरस हैं। वह स्वयं सबका पोषण करता है अतः हम उसकी प्रार्थना करते हैं कि वह हमारी

रक्षा करे, हमें पुष्ट करे, हमें धनसंपन्न करे और अमृत रससे युक्त करे।

# मनुष्योंका निरीक्षक देव

[88 (85)]

( ऋषिः- प्रस्कण्यः । देवता- इयेनः )

अति घन्वान्यत्यपर्तंतर्द इयेनो नुचक्षां अवसानद्रभः।

तर्न विश्वान्यवंश रजांसीन्द्रेण सख्यां शिव आ जंगम्यात्

11 8 11

अर्थ— (अवसान-दर्शः, नृचक्षाः, इयेनः) अन्तिम अवस्थाको समझनेवाला, सब मनुष्योंको यथावत् जानने-वाला, स्थवत् प्रकाशमान ईश्वर, (धन्वानि अति अपः अति ततर्द्) रेतीले देशोंके उपर भी जलकी अस्पंत वृष्टि करता है। तथा (विश्वानि अवरा रजांसि) सब निम्नभागके लोकोंके प्रति (इन्द्रेण सस्या शिवः) अपने मिन्नके साथ कह्याण रूप दोकर (तरन्) सबको पार करता हुआ (आ जगम्यात्) प्राप्त होता है॥ ॥ इयेनो नृचक्षा दिन्यः सुंपूर्णः सहस्रपान्छ्तयानिर्वयोधाः। स नो नि यन्छाद्वसु यत्पराभृतमुसाकंमस्तु पितृषु स्वधावंत

11 2 11

अर्थ— (नृचक्षाः दिव्यः सुपर्णः) मनुष्योंका निरीक्षक, बुलोक में रहनेवाला, उत्तम किरणोंवाला, (सहस्रपात् रातयोनिः) सहस्र पावोंसे सर्वत्र संचार करनेवाला, सैंकडों प्रकारकी उत्पादक शक्तियोंसे युक्त, (वयोधाः रथेनः) अन्नको देनेवाला, स्र्येवत् प्रकाशमान (सः) वह देव (यत् पराभृतं वसु) जो अन्योंसे प्राप्त होनेवाला धन है, वह धन (नः नियच्छात्) हमें देवे। (अस्माकं पितृषु स्वधावत् अस्तु) हमारे पितरोंमें अन्नवाला भोग सदा रहे॥ र॥

सब मनुष्योंकी अनितम अवस्थाका यथार्थ ज्ञान रखनेवाला, सब मनुष्योंके कर्मीका योग्य निरीक्षण करनेवाला, खुलो-कर्मे प्रकाशसे पूर्ण होनेवाला, जो हजारों प्रकारकी गतियोंसे सर्वत्र संचार करता है, और जो सैंकडों प्रकारकी उत्पादक शिक्तयोंसे विविध पदार्थोंको उत्पन्न करता है, जो सबको अन्न देता है, ऐसा प्रकाशमय देव रेतीले प्रदेशोंपर भी बहुत वृष्टि करता है, अर्थात् अन्यत्र वृक्षवनस्पतियों पर तो करता ही है, पर रेतीले प्रदेशों पर भी भरपूर बरसात बरसाता है। यह देव खुलोकमें रहकर अन्यान्य लोक लोकान्तरोंको धारण करता है, उनका कल्याण करता है, सबको दुःखसे पार कराता है। इन्द्र अर्थात् जीवात्माका परम मित्र यह है और यह भूमिपर भी सर्वत्र उपस्थित होता है। यह देव अन्योंसे जो धन प्राप्त होता है वह सब तो उपासकोंको देता ही है, उसके अलावा अन्य भी बहुत कल्याणकारी धन देना है। वह देव हमारे पितरोंको तथा हम सबको अन्नादि पदार्थ देवे।

# पापसं मुक्तता

( ऋषि:- प्रस्कण्वः । देवता- सोमारुद्रौ ।)

सोमांरुद्वा वि वृहतं विष्वं चीममीं वा या नो गर्यमाविवेशे । बावेथां दूरं निक्रिति पराचैः कृतं चिदेनः प्र मुंमुक्तमस्मत् सोमांरुद्रा युवमेवान्यस्मदिश्वां तुनूषुं भेषजानि वत्तम् । अवं स्यतं मुश्चतं यञ्चो अक्षत्तनूषुं बुद्धं कृतमेनो अस्मत्

11 8 11

11 7 11

अर्थ — हे (सोमारुद्रा) सोम और रुद्र! (या अमीवा) जो रोग (नः गयं आविवेश) हमारे घरमें प्रविष्ट हो गया है, उस (विषूचीं विवृहतं) फैलनेवाले रोगको दूर करो। (निर्ऋति पराचैः दूर वाघेथां) हुर्गतिको विशेष रीतिसे दूर पर ही रोक दो। (कृतं चित् एनः) हमारा किया हुआ भी जो पाप हो, वह (अस्मत् प्रमुमुक्तं) हमसे खुडाओ॥ १॥

है (सोमारुद्रा) सोम और रुद्र ! (युवं अस्मत् तन्षु) तुम दोनों हमारे शरीरोंमें (एतानि विश्वा भेष-जानि धत्तं) इन सब औषधियोंको स्थापित करो । (यत् तन्षु बद्धं नः एनः असत्) जो शरीरोंके संबंधसे हुला हमारा पाप है उससे (अवस्थतं) हमारा बचाव करो । (अस्मत् कृतं एनः मुमुक्तं) हमारे द्वारा किये हुए पापसे हमारी मुक्तता करो ॥ २॥

' अमीव ' नाम उन रोगोंका है कि जो आम अर्थात् पचन न हुए अक्से होते हैं। पेटमें जो अन्न जाता है वह वहां हजम न हुआ तो उसका आम बनता है और उससे रोग उत्पन्न होते हैं। इन रोगोंको सोम और रुद्र ये दो देव दूर करनेमें समर्थ हैं 'सोम ' शब्द वनस्पति और अपिधयोंका वाचक है, अर्थात् योग्य औषधिके सेवनसे आमका दोष दूर हो सकता है। यह एक उपदेश यह मंत्र दे रहा है।

८ ( अथवै. सु. भा. कां. ७ )

' रुद्ध ' नाम प्राणका अथवा शरीरमें रहनेवाली जीवन शक्तिका है। यह रौद्री शक्ति मनुष्यका दोष दूर करनेमें समर्थ है। प्राणायामसे एक तो रक्तकी शुद्धि होती है और दूसरे आंतोंमें प्राणकी योग्य गति होनेसे शौचशुद्धि होनेके कारण आमका दोष दूर होता है।

शरीरकी सब दुर्गति आम विकारके कारण होती है अतः योग्य औषधिके सेवनसे तथा प्राणायामके अभ्याससे उक्त दोष शरीरसे दूर किए जा सकते हैं। यदि शरीरसे कुछ नियमविरोधी आचरण होनेके कारण कुछ पाप हो भी गया हो, तो उक्त देवताओंकी सहायतासे वह पाप दूर हो सकता है और पापसे आनेवाली सब विपत्तियां भी दूर हो सकती हैं।

द्वितीय मंत्रमें कहा है कि (विश्वानि भेषजानि) संपूर्ण औषिषयां सोम और रुद्रसे प्राप्त हो सकती हैं। सोम तो भीषिषयोंका राजा ही है, अतः उसके पास सब औषिषयां रहती ही हैं। रुद्र भी जीवनशक्तिमय है, इसिक्षये जहां जीवनशक्ति होगी, वहां रोग कैसे आसकते हैं ? इस प्राणसे भी सब औषिषयां मनुष्यको प्राप्त हो सकती हैं। इनसे पूर्ववत् शरीरके दोष और सब पाप दूर हो जाते हैं।

### काणी

[88 (88)]

(ऋषि:- प्रस्कण्वः । देवता- वाक् । )

श्चित्रास्त एका अधितास्त एकाः सर्वी विभिष सुमन्स्यमानः । तिस्रो वाचो निहिता अन्तर्सिमन्तासामेका वि पंपातानु घोषम्

11 8 11

अर्थ— (ते एकः शिवाः) तेरे एक प्रकारके शब्द कल्याणकारक होते हैं, तथा (ते एकाः अशियाः) तेरे दूसरे प्रकारके शब्द अशुभ भी होते हैं। (सुमनस्यमानः सर्वाः विभिष्टें) उत्तम मनवाला त् उन सबको धारण करता है। (तिस्नः वाचः अस्मिन् अन्तः निहिताः) तीन प्रकारकी वाणियां इस मनुष्यके अन्दर गुप्त रूपसे रहती हैं। (तासां एका घोषं अनु विपपात) उनमेंसे एक बढे स्वरमें विशेष रीतिसे बाहर व्यक्त होती है। १॥

परा, परयन्ती, मध्यमा और वैखरी ये वाणीके चार नाम हैं, परा नामिस्थानमें, परयन्ती हृदयस्थानमें, मध्यमा छातीके उपरके भागमें और वैखरी मुखमें होती है। जो शब्द बोळा जाता है वह इन चार स्थानोंसे गुजरता है। पहिली तीनों वाणियां गुप्त हैं और चौथी वाणी प्रकट है, जो सब बोळते हैं। यह चौथी वैखरी वाणी मनुष्य ग्रुम जोर अग्रुम दोनों प्रकारसे बोळते हैं। अतः मनुष्यको चाहिए कि वह उत्तम शुभ संस्कार युक्त मनवाला होकर ग्रुम शब्दोंका ही प्रयोग करे। यही शुभ वाणी सबका कल्याण कर सकती है।

# विजयी देव

[88(84)]

(ऋषि:- प्रस्कण्वः । देवता- इन्द्रः, विष्णुः ।)

उमा जिन्यथुने परां जयेथे न परां जिन्ये कत्रश्रुनैनंयोः । इन्द्रंश्र विष्णो यद्वद्रष्ट्रवेथां त्रेघा सहस्रं वि तदैरयेथाम्

11 8 11

अर्थ— (उभा) दोनों इन्द्र और विष्णु (जिग्यथुः) विजय करते हैं। वे कभी (ज परा जयेथे) पराजित नहीं होते। (इन्द्रः विष्णो च) हे इन्द्र और हे विष्णु! (यह अपस्पृधेथां) जब तुम वोनों मिछकर स्पर्धासे शत्रुष्टे युद्ध करते हो, (तत् सहस्रं त्रेधा वि पेरयेथां) तब हजारों शत्रुओंको तीम प्रकारसे भगा देते हो॥ १॥

'विष्णु' नाम न्यापक परमात्माका है और 'इन्द्र' नाम शरीरस्थ इंद्रियोंको अपनी शक्तिको प्रदान करनेवाले जीवात्माका है। ये दोनों विजयी हैं। ये ही नर और नारायण हैं, ये शरीररूपी एक ही स्थपर रहते हैं और विजय प्राप्त करते हैं। ये दोनों ही विजयशाली हैं। ये अपने शत्रुको अनेक प्रकारसे भगा देते हैं। इनमें विजयी इन्द्र तो उन्हींका जीवात्मा है और विष्णु उसका परम मित्र परमात्मा है। इन दोनों अर्थात् आत्मा परमात्माकी, विजयी शक्ति मनुष्यके अन्दर है, इसल्यिय यदि वे मनुष्य इस शक्तिका योग्य उपयोग करेंगे; तो निःसन्देह उनकी विजय होगी।

## ईंड्यां निवारक औषघ

[84(84,80)]

( ऋषि:- प्रस्कण्वः, ४७ अथर्वा । देवता- ईव्यपिनयनं मेधजम् ।)

जनिद्धिश्चन्ननीनिद्धिन्धुतस्पर्याभृतम् । दूरास्त्रां मन्य उद्भृतमीष्यीया नामं भेषुजम् अमेरिवास्य दहेतो दावस्य दहेतुः पृथंक् । एतामेतस्येष्यीमुद्रामिनिव श्वमय

11 8 11

11211

अर्थ— (विश्वजनित् जनात्) संपूर्ण जनोंके हितकारी जनपदसे तथा (सिन्धुतः परि आभृतं) समुद्रसे जो छाया गया है, वह (ईर्ष्यायाः नाम भेषजं) ईर्ष्याको दूर करनेवाकी भौषध है, हे भौषध! (दूरात् त्वा उद्भृतं मन्ये) दूरसे तुझ भौषधको यहां छाया गया है, यह मैं जानता हूं ॥ ॥

हे जीवध ! त् (अस्य दहतः अग्नेः इव ) इस जलानेवाले जिम्निक समान तथा (पृथक् दहतः दावस्य ) अलग जलानेवाले दावानलके समान भयंकर (एतस्य एतां ईव्यों ) इस मनुष्यकी इस ईर्ष्याको (उद्ना अग्नि इव शमय ) पानीसे जिम्निको शान्त करनेके समान शान्त कर ॥ २ ॥

मनमें जो ईंब्या, स्पर्धा और द्वेषभाव होता है, वह इस औषधके प्रयोगसे दूर होता है। सुविद्य वैद्योंको उचित है कि वे इन मनके ऊपर प्रभाव करनेवाली औषधियोंकी खोज करें। इस समय वैद्य मानसिक रोगोंकी चिकित्सा करनेमें अस-मर्थ समझे जाते हैं। यदि ये औषधियां प्राप्त हो जाए तो मनके रोग भी दूर हो सकते हैं। इस स्कतमें औषधिका नामतक नहीं है। यही इसकी खोजमें बढ़ी कठिनता है।

## सिहिकी कार्यना

[88 (88)]

(ऋषिः- अथर्वा। देवता- मंत्रोक्ता।)

सिनींवालि पृथंषुके या देवानामास स्वसा । जुवस्वं हृव्यमार्द्धतं प्रजां देवि दिदिक्कि नः

11 8 11

अर्थ — हे (सिनीवालि पृथु - उद्ध ) अन्नयुक्त और बहुतों द्वारा प्रशंसित देवी! (या देवालां स्वसा असि) जो त् देवोंकी भगिनी है। हे (देवि) देवि! त् (अहुतं हव्यं जुषस्व) हवनकी गई आहुतियोंको स्वीकार कर। और (नः प्रजां दिदि ब्हि) हमें उत्तम सन्तान दे॥ १॥

या सुंबाहुः स्वंङ्गुरिः सुष्मां बहुस्वंरी । तस्य विदयत्नये हिविः सिनीवाल्ये जीहोतन या विदयतीन्द्रमसि प्रतीची सहस्रंस्तुकाभियन्ती देवी । विद्योः पतिन तुभ्यं राता हुवीषि पति देवि राधंसे चोदयस्व

11 7 11

11 3 11

अर्थ— (या सुवाहुः स्वङ्गुरिः) जो उत्तम बाहुवाली और उत्तम अंगुलियोंवाली, (सुषूमा बहु सूवरी) उत्तम अंगवाली और उत्तम सन्तान उत्पन्न करनेमें समर्थ है, (तस्यै विश्पतन्यै सिनीवाल्ये) उस प्रजापालक अन्नयुक्त देवताके लिये (हविः जुहोतन) दिव प्रदान करो ॥ २॥

(या विश्पत्नी इन्द्रं प्रतीची असि ) जो प्रजापालन करनेवाली तू प्रभुके सन्मुख रहती है। तथा (सहस्न-स्तुका देवी अभियन्ती ) हजारों कवियों द्वारा प्रशंसित तू देवी आगे वढती है। हे (विष्णोः पितन ) विष्णुकी पत्नी ! हे (देवि ) देवि ! (तुभ्यं हवींषि राता ) तुम्हारे लिये में हिवयां अपण करता हूं। हमारी (राधसे पितं चोद्यस्व) सिद्धिकी प्राप्तिके लिये अपने पितको प्रेरित कर ॥ ३॥

इस स्कर्में विष्णु 'अर्थात् न्यापक देवकी पत्नी अर्थात् उसकी शक्तिकी प्रार्थना है। यह न्यापक ईश्वरकी शक्ति संपूर्ण अन्य देवताओं में आकर कार्य करती है, सब जगत्का पालन इसी शक्ति होता है। हजारों ज्ञानी जन शक्तिका अनुभव करते हैं, और वे इसकी विविध प्रकारसे स्तुति करते हैं। यह शक्ति अपने पति सर्वन्यापक ईश्वरको प्रेरित करे ताकि वह हमें सब प्रकारकी सिद्धि देवे।

## अस्त-शिक्त

[ ४७ ( ४९ ) ] (ऋषः- अथर्वा। देवता- मंत्रोक्ता।)

कुहूं देवी सुकृत विद्यानापंसमास्मिन्य हो सुहवा जोहवीमि । सा नी रुपि विश्ववारं नि येच्छाइदात बीरं शतदायमुक्थ्य म् कुहूर्देवानां मुस्तस्य पत्नी हच्यां नो अस्य हविषी जुपेत । शृणोत् यञ्च सुंशती नो अद्य रायस्योषं चिकित्वी दधात

11 8 11

11 2 11

अर्थ — ( सुकृतं विद्यानापसं सुह्वा ) उत्तम कर्म करनेवाली, ज्ञानपूर्वक कर्म करनेवाली, स्तुतिके योग्य, ( कुर्ह् देवीं ) पृथ्वीपर जिसके लिए हवन होता है ऐसी दिन्य शक्तिमयी देवीको मैं ( अस्मिन् यहे जोह्वीमि ) इस यहमें खुलाता हूं। (सा विश्ववारं रियं नः नियच्छात् ) वह सबके द्वारा स्वीकार करने योग्य धन हमें देवे। तथा ( उक्थ्यं शतदायं वीरं ददातु ) प्रशंसनीय और सैंकडों दान करनेवाले वीरको प्रदान करें॥ १॥

(देवानां अमृतस्य पत्नी कु-हू) सब देवोंके बीचमें जो पूर्णतया अमर है, उस ईश्वरकी पत्नी यह कुहू, अर्थात् जिसके लिए सब इस पृथ्वीपर हवन करते हैं, वह (नः हव्या) हमारे द्वारा प्रशंसित होने योग्य है। वह (अस्य हविषः जुषेत) इस हविका सेवन करे। (उदाती यज्ञं श्रणोतु) इच्छा करती हुई वह देवी यज्ञका वृत्तान्त सुने और (चिकितुषी रायस्पोषं अद्य नः द्धातु) ज्ञानवाली वह देवी धनसमृद्धि आज हमें देवे॥ २॥

इस पृथ्वीपर जिसका सत्कार होता है उसको 'कु-हू ' कहते हैं। यह ( असृतस्य पत्नी ) अमर ईश्वरकी आदि शक्ति है। और यह ईश्वर ( देवानां अमृतः ) संपूर्ण देवोंमें अमर है। इसकी अमर शक्तिसे ही सब अम्य देव अमर बने हैं। परमेश्वरी शक्तिकी हम उपासना करते हैं। वह देवी हमें धन और वीरता देवे।

## कुछिकी मार्थना

[86 (40)]

(ऋषः- अथर्वा। देवता- मंत्रोक्ता।)

राकामहं सुहवां सुष्टुती हुंवे श्रुणोतुं नः सुभगा बोर्धतु त्मनां। सीव्यत्वपः सूच्याच्छिद्यमानया दुदांतु बीरं शतदांयमुक्थ्य∫र् यास्ते राके सुमृतयः सुपेशंसो याभिर्ददांसि दुाशुषे वस्नि। ताभिनी अद्य सुमनां उपागिहि सहस्रापोषं सुभगे रराणा

11 \$ 11

11 7 11

अर्थ— (अहं सुहवा सुष्टुती राकां हुवे) में उत्तम बुलानेयोग्य भीर स्तुति करनेयोग्य पूर्ण चन्द्रमाके समान आल्हाददायिनी देवीको बुलाता हूं। (शुणोतु) वह मेरी प्रार्थना सुने और (सुभगा नः तमना बोधतु) वह उत्तम ऐश्वर्यवाली देवी हमें अपनी शक्तिसे जगावे। (अञ्छिद्यमानया सूच्या अपः सीव्यतु) कभी न ट्टनेवाली सूईसे वह अपने कपडे सीवे और (उक्थ्यं शतदायं वीरं ददातु) प्रशंसनीय सैंकडों दान देनेवाले वीर पुत्रको हमें प्रदान करे ॥१॥

हे (राके) शोभा देनेवाली देवी! (याभिः दाशुषे वस्ति ददासि) जिनसे तू दानाको धन देती है। (याः ते सुपेशसः सुमतयः) ऐसी जो तेरी उत्तम सुमितयां हैं, हे (सुभगे) उत्तम ऐश्वर्यसे युक्त देवी! (ताभिः रराणा सुमनाः) उन सुमितयोंसे शोभनेवाली उत्तम मनवाली देवी तू (अद्य नः सहस्रपोषं उपागिहि) भाज हमें हजारों तरहके पुष्टियोंको लाकर दे॥ २॥

पूर्णचन्द्रमायुक्त राका होती है। इससे जैसी प्रसन्नता प्राप्त होती है उसकी अपेक्षा कई गुनी अधिक प्रसन्नता ईश्वरके तेजसे होती है। इस स्कर्मे पूर्ण चन्द्रप्रभाके वर्णन के मिषसे आध्यात्मिक परमात्माकी शक्तिका वर्णन किया है। यह परमात्माकी हमें ज्ञान देवे, अज्ञानसे जगाकर प्रबुद्ध करे, और ज्ञान द्वारा हमारी उन्नति करे। इसी प्रकार हमें पुष्टि और उत्तम वीरसंतित देवे और हमारी सब प्रकारकी उन्नति करे।

## सुसकी मार्थना

[89(48)]

(ऋषि:- अथर्वा । देनता- देवपरन्यौ ।)

देवा<u>नीं</u> पत्नीरुश्वतिर्धवन्तु नः प्रार्वन्तु नस्तुजये वार्जसातये । याः पार्थिवा<u>सो</u> या अपामपि बते ता नी देवीः सुहवाः श्रमे यच्छन्तु ।। १ ॥

अर्थ— (उरातीः देवानां पत्नीः नः अवन्तु ) इमारी इच्छा करनेवाली देवोंकी परिनयां हमारी रक्षा करें । वे (तुजये वाजसातये नः प्रावन्तु ) सन्तान और अबकी विपुलताके लिये हमारी रक्षा करें । (याः पार्थिवासः) जो पृथ्वीपर स्थिर और (याः अपां वर्ते अपि) जो कार्योंकी नियमन्यवस्थामें स्थित हैं, (ताः सुहवाः देवीः) वे उत्तम प्रशंसित देवियां (नः राम यच्छन्तु ) हमें सुख देवें ॥ १॥

उत या वर्षन्तु देवपंत्नीरिन्द्राण्यं १ याच्याश्वनी राट । आ रोदंसी वरुणानी शूंणोतु व्यन्तुं देवीर्थ ऋतुर्जनीनाम्

11 7 11

अर्थ— ( उत देवपत्नीः माः व्यन्तु ) और देवोंकी पत्नियां ये देवियां हमारे दितकी हच्छा करें । (इन्द्राणी) इन्द्रकी पत्नी, (अग्नाय्यी) अग्निकी पत्नी, (अश्विनी राट्) अश्विनी देवोंकी पत्नी रानी, (रोदसी) रुद्रकी पत्नी, (वरुणानी) जलदेव वरुणकी पत्नी (आशृणोतु) हमारी पुकार सुने । (जनीनां यः ऋतुः) स्त्रियोंका जो ऋतुकाल है, उस समय ( देवी: व्यन्तु ) ये देवियां हमारा हित करें ॥ २ ॥

देवताओं की शक्तियां देवोंकी पत्नियां हैं। अग्नि, जल, पृथ्वी, वायु, आदि अनेक देव हैं, उनकी शक्तियां भी विविध हैं। ये ही इनकी पत्नियां हैं। पत्नी पालन करनेवाली होती है। अग्निशक्ति अग्निका पालन करती है, वायुशक्ति वायुका पालन करती है, इसी प्रकार अन्यान्य देवोंकी शक्तियां अन्य देवोंको उनके स्वरूपमें रखती हैं, जितने देव हैं उतनी ही

उनकी पत्नियां हैं। ये सब देवशक्तियां हम सब मनुष्योंको सुख और शान्ति प्रदान करें।

## कर्म और विजय

[40 (42)] (ऋषि:- अक्रिराः । देवता- इन्द्रः । )

यथां वृक्षम्यनिविधाद्या हन्त्यंप्रति । एवाइम्ब कितवानक्षेबें च्यासमप्रति तुराणामतुराणां विद्यामवेर्जुषीणाम् । समैतुं विश्वतो मगी अन्तर्हस्तं कृतं मम ईडे अपि स्वावंसुं नमीं भिरिह प्रसक्तो वि चंयत्कृतं नेः । रथैरिव प्र मेरे वाजयंद्भिः प्रदक्षिणं मरुतां स्तोमसृष्यास्

11 8 11

11 7 11

11 3 11

अर्थ — (यथा अशनिः) जिस प्रकार विद्युत् ( वृक्षं विश्वाहा अप्रति हन्ति ) वृक्षका सर्वदा नाश करती है, ( एव अहं अद्य अक्षैः कितवान् ) वैसी मैं बाज पाशोंके साथ जुनारियोंको (अप्रति वध्यासं ) बहुत बुरी रीतिसे मारूं॥ १॥

(तुराणां अतुराणां ) त्वरा करनेवाळी अर्थात् उत्साहयुक्त तथा मन्द किंवा सुस्त और (अवर्जुषीणां विद्यां ) बुराईका वर्णन न करनेवाली प्रजाबोंका (भगः विश्वतः समैतु) ऐश्वर्य सब बोरसे इकट्ठा होवे और वह (मम अन्त-हिंस्तं कृतं ) मेरे इसके अंदर आए हुएके समान हो॥ २॥

(स्ववसुं अग्निं नमोभिः ईडे) अपने निज धनसे युक्त और प्रकाशक देवकी नमस्कारों द्वारा पूजा करता हूं। (इह प्रसक्तः नः कृतं विचयत्) यहां रहता हुआ यह देव हमारे किये कर्मको संप्रदित करे, जैसा (वाजयद्भिः रथै: इव प्रभरे ) बलयुक्त असोंसे रथोंके समान सब स्थानको भर देता हूँ। पश्चात् में (मरुतां प्रदक्षिणं स्तोमं ऋध्यां) मरुतोका श्रेष्ठ स्तोत्र सिद्ध करता हूँ ॥ ३ ॥

भावार्थ - जिस प्रकार विजलीसे वृक्षोंका नाश होता है, उसी प्रकार में पाशोंके साथ जुमारियोंका नाश करता है ॥ १॥

कुछ प्रजाजन किसी कार्यको त्वरासे समाप्त करनेवाले, कुछ सुस्तीसे समाप्त करनेवाले और बुराइयोंको दूर न करने-वाले होते हैं। उन सब प्रजाजनीका धन एक स्थानपर जमा होवे और वह मेरे हाथमें आए हुए धनके समान हो॥ २॥

में ईश्वरकी भक्ति और उपासना करता हूं । यह देव हमारे कर्मीका निरीक्षण करे । और जिस प्रकार रथोंसे धन इकट्टा करते हैं उसी प्रकार इमारे सब सत्कर्मीका फल इकट्टा होते । उसका उपभोग करते हुए इम उत्तम स्तोन्नीका गायन करके आनन्दसे रहें ॥ 3 ॥

| व्यं जैयेम त्वया युजा वृतमस्माकमंश्रमुदेवा भरेभरे।               |         |
|------------------------------------------------------------------|---------|
| अस्मम्यमिन्द्र वरीयः सुगं कृषि प्र श्रत्रूणां मघवन्वृष्ण्यां रुज | 11811   |
| अजैषं त्वा संलिखित्मजैषमुत संरुषंम् ।                            |         |
| अवि वृको यथा मर्थदेवा मध्नामि ते कृतम्                           | 11411   |
| उत प्रहामतिदीवा जयित कृतिमित्र ख्रिप्ती वि चिनोति काले।          |         |
| यो देवकामो न धनं रुणादि समित्तं रायः सृंजिति स्वधार्भः           | 11 4 11 |
| गोमिष्टर्मामंति दुरेवां यवेन वा क्षुषं पुरुह्त विश्वे।           |         |
| व्यं राजंसु प्रथमा घनान्यरिष्टासो वृज्ननीभिर्जयेम                | 11011   |

अर्थ— (वयं त्वया युजा वृतं जयेम) इम तेरी सहायतासे युक्त होकर वेरनेवाले शत्रुको जीतें। (भरे भरे अस्माकं अंशं उद् अव) प्रत्येक युद्धमें हमारे कार्यभागकी उत्कृष्ट रक्षा कर।हे (इन्द्र) इन्द्र! (अस्मभ्यं वरीयः सुगं कृष्धि) हमारे छिये वरिष्ठ स्थानसे जाने योग्य कर।हे (मघचन्) धनवान् इन्द्र! (शत्रूणां वृष्णया प्र रुज) शत्रु- क्षेके बर्लोको तोड ॥ ४॥

(सं लिखितं त्वा अजैषं) इरएक रीतिसे कष्ट देनेवाले तुझके अतुको में जीत छेता हूं। (उत संरुद्धं अजैषं) भीर रोकनेवाले तुझ जैसे शत्रुको भी में जीतता हूं। (यथा अविं दुकः मथत्) भेडिया जैसे भेडको मथता हैं (एवा ते कृतं मथनामि) ऐसे ही तेरे किये शत्रुभूत कर्मको में मथ डालता हूं॥ ५॥

(उत अतिदीवा प्रहां जयित ) और अत्यंत विजयेच्छु वीर प्रहार करनेवालेको भी जीत लेता है। (श्वज्ञी [स्व-न्नी] काले छतं इव विचिनोति ) अपने धनका नाम करनेवाला मूढ समयपर अपने किये हुए कर्मको ही विशेष शितसे प्राप्त करता है। (यः देवकामः धनं न रुणद्धि ) जो देवकी तृप्तिकी इच्छा करनेवाला धनको केवल अपने लिये ही रोक रखता है, (तं इत् रायः स्वधाभिः संस्रुजति ) उसीके साथ सब धन अपनी धारक शक्तियोंसे उत्तम प्रकार संयुक्त होता है ॥ ६ ॥

( तुरेवां अमितं गोभिः तरेम) दुर्गतिरूप कुमितको गौओंसे पार करें। हे ( पुरुष्ट्वत ) बहुतों द्वारा प्रशंसित देव ! (विश्वे यवेन वा क्षुघं) हम सब जीसे भूखको पार करें। (वयं राजसु प्रथमा अरिष्टासः) हम सब राजाओं में उत्कृष्ट होकर विनाशको न प्राप्त होते हुए ( वृजनीभिः घनानि जयेम) अपनी शक्तियोंसे धनोंको जीतें॥ ७॥

भावार्थ — हम ईश्वरकी सहायतासे सब शत्रुको जीतें। ईश्वरकी कृपासे हर एक युद्धमें हमारे प्रयत्न सुरक्षित हों। हे देव ! हमारे शत्रुओंका बस्न कम करो, और हमें विरष्टस्थान सुखसे प्राप्त हो॥ ४॥

पीड़ा देनेवाछे भीर प्रतिबन्ध करनेवाछे शत्रुको मैं जीतता हूं । जिस प्रकार भेडिया भेडको पराजित करता है वैसे मैं शत्रुके किये उत्तमसे उत्तम प्रयत्नको ब्यर्थ करता हूं ॥ ५॥

विजयेच्छु वीर घातक शत्रुको भी जीत छेता है। भारमघात करनेवाला मूढ मनुष्य भएने कृत कर्मको ही भोगता है। जो मनुष्य देवकार्यके छिये अपना धन समर्पण करता है और ऐसे समयमें अपने पास इकट्टा करके नहीं रक्षता, उसीको विशेष धन प्राप्त होता है॥ ६॥

दुर्गति भीर कुमतिको गौमोंकी रक्षा करके हटा दें। इसी प्रकार जीसे मूखको हटा दें। हम राजामोंमें उत्कृष्ट राजा

कृतं मे दक्षिणे हस्ते जयो में सुन्य आहितः। गोजिद् भ्यासमश्चजिद्धंनंज्यो हिरण्यजित् अक्षाः फलेवतीं द्युवं दुत्त गां श्वीरिणीमिव। सं मां कृतस्य धारया धनुः स्नान्नेव नद्यत

11 6 11

11911

अर्थ— ( कृतं मे दक्षिणे हस्ते ) पुरुषार्थ मेरे दायें हाथमें है और ( मे सब्ये जयः आहितः ) मेरे बायें हाथमें विजय है। अतः में ( गोजित् अश्वजित् ) गोओंका, घोडोंका (हिरण्यजित् धनंजयः भूयासं ) सुवर्णका और धनका विजेता होऊं ॥ ८॥

है (अक्षाः) ज्ञान विज्ञानो ! (क्षीरिणीं गां इव) दूधवाली गौके समान (फलवर्ती द्युवं दत्त) फलवाली विजिगीषा हमें दो। (स्नाव्ना धनुः इव) जैसे तांतसे धनुष्य संयुक्त होता है वैसे ही (मा कृतस्य धारया सं नहात) मुझको अपने किए हुए कर्मकी धारा प्रवाहसे युक्त कर ॥ ९॥

भावार्थ — मेरे दायें हाथमें पुरुषार्थ है और बांय हाथमें विजय है। इसिंडिये इम गौवें, वोडे, सुवर्ण और अन्य धन प्राप्त करें ॥ ८॥

ञानविज्ञान ये मेरी आंखें बनें और उनसे बहुत दूध देनेवाली गौके समान उत्तम फल देनेवाली विजयेच्छा हममें स्थिर रहे। जिस प्रकार तांतसे धनुष्यकी दोनों नोकें जुढी रहती हैं, उसी प्रकार मेरा पुरुषार्थ मुझे फलके साथ बांध देवे॥ ९॥

#### कर्म और विजय

#### पुरुषार्थ और विजय

इस स्का सप्तम मंत्र दरएक मनुष्यके द्वारा सदा ध्यानमें धारण करने योग्य है, उसका पाठ ऐसा है-

कृतं में दक्षिणे हस्ते जयो में सन्य आहितः। गोजिद् भूयासमध्वजिद्धनंजयो हिरण्यजित्।

' पुरुषार्थ प्रयत्न मेरे दायें हाथमें है और विषय मेरे बायें हाथमें है। इससे मैं गौवें, बोडे, धन और सुवर्णको जीत कर प्राप्त करनेवाला होऊं। '

मनुष्यको येही विचार मनमें घारण करने चाहिये और ऐसा प्रयत्न करना चाहिये कि उस प्रयत्नसे उसे चारों छोर विजय प्राप्त हो। मनुष्यकी विजय कहीं बाहरके प्रयत्नसे नहीं होती, वह अपने अंदरके बळसेही प्राप्त होगी। इसिल्ये अपने अन्दर बळ बढे और अपनी विजय हो, इसके ळिये प्रयत्न करना मनुष्यका प्रथम कर्तव्य है।

' कृत, त्रेता, द्वापर और किछ ' ये चार प्रकारके अनुष्य-कर्म होते हैं, इनके छक्षण ये हैं— कार्लः रायानो भवति संजिहानस्तु द्वापरः। उत्तिष्ठंस्रोता भवति कृतं संपद्यते चरन्॥ ( ए० व्रा० ७११५ )

'सो जाना किल है, निद्राका त्याग द्वापर है, उठकर तैयार होना त्रेता कहलाता है, कार्य करना कृत कहलाता है।' अर्थात् आलस्यसे किलयुग बनता है और पूर्ण पुरुषाधैसे कृत युग होता है, और बीचकी अवस्थाएं द्वापर और त्रेता युगकी हैं। कृत, त्रेता, द्वापर और किल ये चार नाम पुरुषार्थके चार वर्गों के सूचक हैं। जो पुरुष प्रयत्न करके अपने हाथमें कृत नामक पुरुषार्थ लेता है, वह दूसरे हाथसे निश्चयपूर्वक विजय प्राप्त कर लेता है। 'कृत ' पुरुषार्थ मानो एक बढ़े जलप्रवाहकी प्रचंड धारा है, वह धारा निःसंदेह विजय प्राप्त करा देती हैं—

कृतस्य धारया मा सं नहात्। ( मं॰ ९ )

' कृत नाम श्रेष्ठ पुरुषार्थकी प्रवाह धारासे संयुक्त होकर उदिष्ट स्थानको मैं पहुंच जाऊं। ' कृतके साथ ' सत्य, अहिंसा, प्रबल पुरुषार्थ शक्ति, उद्यम, सरलता, धेर्य आदि सात्विक गुणोंका साहचर्य हमेशा रहता है। सत्सबुग कृतबुगको ही कहते हैं। सस्ययुगके मनुष्योंके जो गुण पुराणोंमें वर्णित हैं, वेही सात्विक शुभ गुण इस कृत नामक पुरुषार्थके साथ सदा रहते हैं,

'किल ' पुरुषार्थ युक्त नहीं है, यह शब्द पुरुषार्थहीनता-का छोतक है। जहां बिलकुल पुरुषार्थ नहीं है वहीं किल रहता है, आपसके झगड़े, अनाचार, अधर्म, अनीति अधः-पातका व्यवहार सब इसके साथ रहता है। इससे मनुष्यों-की अधोगित होती है। इसलिये इससे मनुष्योंको बचना आवश्यक है। बीचके दो पुरुषार्थ इन दो स्थितियोंके बीचमें हैं।

#### जुआरीको दूर करो।

अपने समाजमेंसे जुआरीको दूर करनेके विषयमें इस स्क-का मंत्र बढा बोधपद है, देखिये—

यथा वृक्षमशनिर्विश्वाहा हन्त्यप्रति । एवाहमद्य कितवानक्षेर्वध्यासमप्रति ॥ (मं॰ १)

'जैसे आकाशकी विद्युत् वृक्षका नाश करती है उसी
प्रकार में अपने समाजसे पाशोंके साथ जुआरियोंको दूर
करता हूं। 'समाजसे जुआरियोंको दूर करता हूं, अर्थात्
समाजमें एक भी जुआरीको नहीं रहने देना चाहिए। समाजसे जुआरियोंको दूर करना ही समाजके जुआरियोंका वघ है।
वध कोई शरीरके नाशसे ही होता है और अन्य रीतिसे नहीं
होता, ऐसी बात नहीं है। समाजमें जब तक जुआरी रहेंगे,
तबतक समाजमें पुरुषार्थका सामध्यं नहीं बढ सकता क्योंकि
थोडे प्रयत्नसे ही धनी होनेका भाव जुएसे जनतामें बढता
है। अतः समाजको पुरुषार्थी बनानेके छिये समाजमेंसे जुआरियोंको नष्ट करना चाहिए।

#### तीन प्रकारके लोग

समाजमें तीन प्रकारके छोग होते हैं, 'तुर, अतुर और अवर्जुष ' अर्थात त्वरासे काम करनेवाछे, प्रत्येक कार्यमें अत्यंत शीघ्रता करनेवाछे, जल्दी जल्दीसे कार्य करके कार्यको बिगाडनेवाछे जो होते हैं वे भी पुरुषार्थके छिये योग्य नहीं होते, क्यों कि वे शीघ्रता करके हाथमें छिये हुए कामको बिगाड देते हैं। दूसरे 'अतुर ' अर्थात् शिध्यल किंवा सुस्त, ये अपनी सुस्तीके कारण कार्यको बिगाडते हैं, अतः ये भी पुरुषार्थके छिये निकम्मे होते हैं। तीसरे 'अवर्जुष ' अर्थात वर्णन करनेयोग्य बातोंको भी तूर नहीं करते, बुराईको भी अपने पास रखते हैं। ये छोग भी कभी पुरुषार्थ करके अपनी

उन्नति नहीं कर सकते । ये तीनों प्रकारके लोग सदा हीन भवस्थामें ही रहेंगे, इनकी उन्नतिकी कोई भाशा नहीं है। इसलिये मंत्रमें कहा है कि—

तुराणामतुराणां विशामवर्जुषीणाम् । समैतु विश्वतो भगो अन्तर्हस्तं कृतं मम ॥ ( मं॰ २ )

'शीव्रता करनेवाले, सुस्त तथा बुराइयोंको भी दूर न करनेवाले ये जो तीन प्रकारके लोग अपनी उन्नतिकी साधना नहीं करते, वे सदा दुर्भाग्यमें दी रहेंगे। अतः उनके पास जानेवाला धन मेरे हाथमें रहनेके समान हो क्योंकि में पुरुषार्थ करता हूं।' इसका आशय यह है, कि पूर्वोक्त तीन दोषोंवाले लोग ये सदा दुर्भाग्यमें ही रहेंगे और विश्वके धनका जो भाग उनको प्राप्त होना है, वह उनका भाग पुरु-षार्थी लोगोंके इस्तगत होगा। उस उक्त धन पांच ही पुरु-षार्थी लोगोंमें बांटा जायगा और पांच लोग दुर्भाग्यमें ही सदते रहेंगे। यह मंत्र इस दृष्टिसे पाठकोंको विचार करने योग्य है। एक ही प्राममें कई लोग पुरुषार्थसे धन कमाते हैं और सुस्तीसे कई निर्धन अवस्थामें रहते हैं, इसका कारण इस मंत्रमें उत्तम रीतिसे कहा है।

तृतीय मंत्रमें कहा है कि प्रकाशक देवकी, हम उपासना करते हैं और उससे पर्याप्त धन हमें मिल सकता है। चतुर्थ मन्त्रमें भी यही बाशय स्पष्ट किया है—

वयं जयेम त्वया युजा। (मं. ४)

'हम तेरे (ईश्वरके) साथ रहनेपर विजय प्राप्त कर सकते हैं।' ईश्वरके साथ रहनेसे अर्थात् ईश्वरके अक्त होनेसे विजय प्राप्त होती हैं, यह विजय सची विजय होती हैं। ईश्वरके सत्य भक्त होनेसे बड़ी शक्ति प्राप्त होती हैं। इस विषयमें पञ्चम मंत्रका कथन यह है—

अजैषं त्वा संलिखितमजैषम्त संरुधम्। (मं. ५)

'सुरचनेवाले अर्थात् विविध प्रकारसे दुःख देनेवाले और प्रतिबंध करनेवाले तुझ जैसे राश्रुको में जीत लेता हूं।' अर्थात् में ईश्वरभक्त होनेके कारण अन मुझे सत्यमागंसे आगे बढनेमें कोई ढर नहीं है। में अपने पुरुषार्थसे अपनी उन्नति निःसन्देह सिद्ध करूंगा। पुरुषार्थके विषयमें एक नियम है, बह यह कि धार्मिक दृष्टिसे निर्दोष पुरुषार्थ प्रयत्न करनेवाला ही जीतता है, अन्तमें उसीकी विजय होती है। अधार्मिकको कुछ देर विजय प्राप्त हुई तो भी अन्तमें उसका नाश ही होता है, इस विषयमें षष्ट मन्त्रकी घोषणा विचार करने योग्य है—

९ ( मधर्व. सु. भा. कां. ७ )

उत प्रहामतिदीवा जयति । कृतमिव श्वघ्नी विचिनोति काले ॥ ( मं. ६ )

'निःसन्देह यह बात है कि (अतिदीवा) असंत विजिगीषु पुरुषार्थी मनुष्य (प्रहां जयित ) प्रहार करने-वालेको जीतता है। और (श्व-ध्नी, स्वध्मी) अपना आत्मधात करनेवाला मनुष्य (काले) समयमें अपने कृत-कर्मका फल प्राप्त करता है।

इस मंत्रमें दो शब्द विशेष महत्त्वके हैं। उनका विचार करना अत्यंत आवश्यक है।

१ श्व-ध्नी— [स्व-ध्नी]— आत्मवात करनेवाका
मनुष्य। जो मनुष्य अपना नाश करनेवाके कुकर्मोको करता
रहता है। जिससे अपनी अधोगित होती है ऐसे कुकर्म जो
करता है वह आत्मधातकी है। आत्मधातकी लोगोंकी अधोगति होती है इस विषयका वर्णन ईशोपनिषद् (वा. यजु.
४०।३) में है, वहां पाठक वह वर्णन अवस्य देखें।

२ अतिदीवा — इस शब्दमें 'दिव् 'धातु ' विजिगीषा, व्यवहार, स्तुति, मोद, गित ' इत्यादि अर्थमें है, अतः 'दीवा 'शब्दका अर्थ ' विजिगीषा अर्थात् जयकी इच्छा करनेवाला, व्यवहार उत्तम रीतिसे करनेवाला, स्तुति ईश-भक्ति करनेवाला, आनन्द बढानेवाले कार्य करनेवाला, प्रगति करनेवाला ' अतः 'अतिदीवा ' शब्दका अर्थ है 'अत्यत विजयके लिए पुरुषार्थ करनेवाला ' यह विजय प्राप्त करनेवाला अपने शबुको अवस्य ही जीत लेता है।

#### देवकाम मनुष्य

कई मनुष्य देवकामी होते हैं और कई असुरकामी होते हैं। देवोंके समान जिनकी इच्छा होती है, वे देवकामी मनुष्य और राक्षसोंके समान जिनकी कामना होती है, वे असुरकामी मनुष्य होते हैं। ये क्या करते हैं इस विषयका वर्णन इसी मंत्रमें किया है, वह अब देखिये। इसी मंत्रके शब्द निम्न प्रकार रखनेसे दोनोंके छक्षण स्पष्ट हो जाते हैं—

देवकामः धनं न रुणद्धि ।

असरकामः ] धनं रुणद्धि।(मं. ६)

'देवकामनावाला मनुष्य अपने धनको अपने पास ही इकट्ठा नहीं करता, परंतु आसुरी कामनावाला मनुष्य अपने पास धन इकट्ठा करके रखता है।'यह मंत्रभाग इन दोनोंके व्यवहार खरूप अच्छी प्रकार बता रहा है। कंजूस लोग धन अपने पास संग्रह करते हैं, उसको बाहर स्ववहारमें जाने नहीं देते, अथवा अपने स्वार्थी भोगोंके छिपे रखते हैं, अवः ये राक्षसी कामनाएं हैं। परंतु जो मनुष्य देवी प्रकृत्तिके होते हैं,, वे धन अपने पास कभी नहीं रोकते, अपितु अपने सर्व-स्वको सब जनताकी भछाईके छिपे समर्पित करते हैं, अपनी संपूर्ण शक्तियां उसी कार्यमें छगाते हैं, इसछिपे ये छोग उबातिके भागी होते हैं। यही बात इसी मंत्रके अंतमें कही हैं—

तं रायः स्वधाभिः संसुजति। (मं. ६)

'उसीको सब प्रकार के धन अपनी सब धारक शक्तियों के साथ प्राप्त होते हैं।' जो अपना धन देवकार्थ में लगाता है वही विशेष धन प्राप्त कर सकता है और वही बढ़ी विजय प्राप्त कर सकता है।

यहां देवकार्य कौनसा है, इसका भी दिचार करना चाहिये। 'साधुजनोंका परित्राण करना, दुष्कर्म करनेवालोंका नाश करना और धर्ममर्यादाकी स्थापना करमा 'यह त्रिविध कार्य देवकार्य कहलाते हैं। अर्थात् इसके विरुद्ध जो कार्य हो उसे राक्षस या आसुर कार्य समझना चाहिए। यह देव-कार्य जो करता है और इस देव कार्यमें अपनी शक्ति और धम जो लगाता है वह देवकाम मनुष्य है। इसके विरुद्ध कार्य करनेवाला मनुष्य आसुरी कामनावाका कहलाता है और वह अवनतिको प्राप्त होता है।

#### गोरधा

सप्तम मंत्रमें गोरक्षाके महत्त्वका वर्णन किया है। यदि हुर्गतिसे बचनेका कोई सचा साधन है तो एक मात्र गोरक्षा ही है देखिये—

दुरेवां अमर्ति गोभिः तरेम। (मं. ७)

'दुरवस्थाकी जो बुद्धिहीन स्थिति है वह हम गौओंकी रक्षासे दूर करें।' अर्थात् गौओंकी सहायतासे हम अपनी दुरवस्था हटावें। देशमें उत्तम गोरक्षा हो और विपुछ दूध हरएकको प्राप्त होने छगे तो देशकी दुरवस्था निःसन्देह दूर होगी। मनुष्यको सुधारनेका यही एकमात्र उपाय है। इसी प्रकार—

विश्वे यवेन क्षुधं [तरेम]। (मं. ७)

'हम सब जीसे भूखको तूर करें।' अर्थात् जी आहि धान्यका भक्षण करके ही हम अपनी भूखका शमन करें। यहां मांस आदि पदार्थोंका भूखकी नियुत्तिके क्रिये उल्लेख महीं है, यह बात विशेष ध्यानमें धारण करने योग्य है। गोका दूध पीना भीर जी गेहूं चावल भादि धान्यका सेवन करना, ये दो रीतियां हैं जिनसे मनुष्य उन्नत होता है भीर भत्यंत सुखी हो सकता है। अब अन्तिम मंत्रका उपदेश देखिये—

अक्षाः फलवतीं द्युवं दत्ता (मं. ९)

'हे ज्ञान विज्ञानो ! फलवाली विजय हमें दो ।' यहां 'अक्ष' शब्द है, यह शब्द कोशोंमें निम्नलिखित अथोंमें आया है— 'गाडीका मध्य दण्ड, आधार स्तंभ, रथ, गाडी, चक्र, तुलाका दण्ड, तोलनेका वजन (कर्ष), विभीतक (भिलावा), रुद्राक्षका वृक्ष, रुद्राक्ष, इन्द्राक्ष, सर्प, गरुड, आत्मा, ज्ञान, सत्यज्ञान, विज्ञान, तारक ज्ञान, ब्रह्मज्ञान, कानून (लॉ, law), कानूनी कार्यवाही, विधिनियम।' हमारे मतसे यहांका 'अक्ष' शब्द अन्तिम आठ या नौ अर्थोंको यहां व्यक्त कर रहा है और इसीलिये हमने इसका अर्थ ज्ञान विज्ञान ऐसा किया है।

यु और दीवाकी उत्पत्ति एक ही दिव् धातुसे होने के कारण 'क्षितिदीवा' शब्दके प्रसंगमें जो अर्थ बताया है वही 'युव' का यहां अर्थ है। 'विजिगीघा' यह इसका यहां अर्थ अभिप्रेत है। 'ज्ञान विज्ञानसे हमें फल युक्त विजय प्राप्त हो 'यह इस मंत्र भागका यहां आशय है। ज्ञान विज्ञानसे ही सुफल युक्त विजय प्राप्त हो सकती है।

विजय ऐसी हो कि जैसी (क्षीरिणीं गां इव) सदा दूध देनेवाली गी होती है। विजय प्राप्त करनेके बाद उसका मधुर फळ भविष्यमें मिलता रहे और पुनः हमारा अधः-पात कभी न होवे, यह आशय यहां है।

( कृतस्य घारयामा संनद्यत्। मं. ८) अपने किये हुए पुरुषार्थके धाराप्रवाहसे मैं उत्कर्षको सरलतया प्राप्त होऊं। बीचमें किसी प्रकारकी रुकावट न हो। जो ज्ञान विज्ञानयुक्त होकर इस प्रकार परमपुरुषार्थ करेंगे, वे ही निःसन्देह यज्ञके भागी होंगे।

## रक्षाकी मार्थना

[48(43)]

(ऋषिः - अक्रिराः । देवता - इन्द्राबृहस्पती । )

बृहस्पतिर्नुः परि पातु प्रश्नादुतोत्तरस्मादधराद्घायोः।

इन्द्रंः पुरस्तांदुत मंध्यतो नः सखा सखिम्यो वरीयः कृणोतु

11 9 11

अर्थ (बृहस्पितिः नः पश्चात्, उत उत्तरस्मात्) ज्ञानका स्वामी हमें पीछेसे, उत्तर दिशासे (अधरात् अधायोः पातु) नीचेके भागसे पापी पुरुषोंसे बचावे। (सखा इन्द्रः) मित्र प्रभु (नः) हमें (पुरस्तात् उत मध्यतः) आगेसे और बीचमेंसे (सखिभ्यः वरीयः कृणोतु) मित्रोंमें श्रेष्ठ बनावे॥ १॥

भावार्थ — ज्ञान देनेवाला पीछेसे, ऊपरसे और नीचेसे अर्थात् बाहरसे हमारी रक्षा करे और मित्र हमारी रक्षा संमुखसे और बीचके स्थानसे करे ॥ १॥

ज्ञान देनेवाला और सहायक मित्र ये दोनों रक्षा करते हैं, एक बाहरसे रक्षा करता है और एक अंदरसे रक्षा करता है। परमाहमा ज्ञान देकर बाहरसे और मित्र होकर अन्दरसे और सब ओरसे हमारी रक्षा करता है।

### उत्तम ज्ञान

[48 (48)]

(ऋषि:- अथर्वा। देवता- सामनस्यं, अश्विनौ।)

संज्ञानं नः स्वेभिः संज्ञानमरणिभिः। संज्ञानंमिधना युविमहास्मासु नि यंच्छतम्

11 8 11

सं जानामहै मनेसा सं चिकित्वा मा युंष्महि मनेसा दैव्येन । मा घोषा उत्स्थुर्वहुले विनिधिते मेषुंः पप्तदिनद्वस्याहन्यागंते

11 3 11

अर्थ — हे (अश्विनी) अश्विदेवो ! (नः स्वेभिः संशानं) हमें स्वजनोंके साथ उत्तम ज्ञान प्राप्त हो। तथा (अर-णोभिः संज्ञानं) निम्न श्रेणीके जो छोग हैं उनके साथ भी हमें उत्तम ज्ञान प्राप्त हो। (इह) इस संसारमें (युधं अस्मासु संज्ञानं नियच्छतं) तुम दोनों हमें उत्तम ज्ञान प्रदान करो॥ १॥

(मनसा संजानामहै) इम मनसे उत्तम ज्ञान प्राप्त करें (चिकित्वा सं) ज्ञान प्राप्त करके एकमतसे रहें। (मा युष्मिहि) परस्पर विरोध न करें। (दैक्येन मनसा) दिन्य मनसे हम युक्त होवें। (बहुले विनिर्हते घोषा मा उत्त् स्थुः) बहुतोंका वध होनेके कारण दुःखके शब्द न उत्पन्न हों। (आगते अहनि) भविष्य काळमें (इन्द्रस्य इषुः मा पतत्) इन्द्रका बाण हमपर न गिरे॥ २॥

## दीर्घायु

[43 (44)]

(ऋषि:- ब्रह्मा । देवता- आयुः, बृहस्पतिः, अधिनौ च।)

अमुत्रभ्यादधि यद्यमस्य वृहंस्पतेर्शिश्चरतेमुञ्चः । प्रत्यौहतामश्चिनां मृत्युमुसाद्देवानांमग्ने भिष्जा श्रचींभिः

11 8 11

अर्थ— हे (वृहस्पते) बृहस्पते ! हे (अग्ने ) अग्ने ! तू (यत् अमुत्र-भूयात् ) जो परलोकमें होनेवाले (यमस्य अभिशस्तेः अमुञ्चः ) यमकी यातनाओंसे मुक्त करता है । हे (देवानां भिषजी अश्विनी ) देवोंके वैद्य अश्विनीदेवो ! (शर्चोभिः मृत्युं अस्मत् प्रति औहतां ) शक्तियोंसे मृत्युको हमसे दूर करो ॥ १ ॥

भावार्थ — परलोकर्से देहपातके पश्चात् जो दुःख होते हैं उनसे मनुष्यका बचाव होवे, और मनुष्यकी शक्तियोंकी उन्नति होकर उसका मृत्युसे बचाव होवे॥ १॥

| सं क्रांमतुं मा जहीतुं शरीरं प्राणा <u>पानौ ते सयुजाविह स्ताम् ।</u> |      |
|----------------------------------------------------------------------|------|
| श्वतं जीव शरदो वर्धमानोऽप्रिष्टे गोपा अधिपा वसिष्ठः ॥ २              | H    |
| आयुर्धेचे अतिहितं पराचैरंपानः प्राणः पुनरा ताविताम् ।                |      |
| अभिष्ठदाहार्निर्भतेरुपश्थात्तदात्मानि पुन्रा वैश्वयामि ते ॥ ३        | 11   |
| मेमं प्राणो ह सिन्मो अंपानो बिहाय पर्रा गात्।                        | - 30 |
| सप्तर्षिम्यं एनं परिं ददामि त एनं स्वस्ति जरसे वहन्तु ॥ ४            | 11   |
| प्र विञ्चतं प्राणापानावनुड्वाहांविव ब्रजम् ।                         | NZ.  |
| अहं जिर्मिणः शेविधररिष्ट इह विधेताम् ॥ ५                             | 1)   |

अर्थ— हे (प्राणापानों) प्राण और अपानो ! (सं क्रामतां) शरीरमें उत्तम प्रकार संचार करो (शरीरं मा जहीतं) शरीरको मत छोडो । वे दोनों (इह ते सयुजों स्ताम्) यहां तेरे सहचारी होकर रहें । (वर्धमानः शरदः शतं जीव) बढता हुआ तू सौ वर्ष जीवित रह । (ते अधिपाः वसिष्ठः गोपाः अग्निः) तेरा अधिपति निवासक और रक्षक तेजस्वी देव है ॥ २ ॥

(ते यत् आयुः पराचैः अतिहितं) तेरी जो आयु विरुद्ध भाचरण करनेके कारण घट गयी है, उस स्थानपर (तौ प्राणः अपानः पुनः आ इतां) वे प्राण और भपान पुनः भावें। (अग्निः निर्ऋतेः उपस्थात् तत् पुनः आहाः) वह तेजस्वी देव तुझे दुर्गतिके समीपसे पुनः छाता है, (ते आत्मानि तत् पुनः आवेदा यामि) तेरे भन्दर उसको पुनः स्थापन करता हूँ ॥ ३॥

अर्थ— (इमं प्राणः मा हासीत् ) इसको प्राण न छोडे और (अपानः अवहाय परा मा गात् उ ) अपान भी इसको छोड कर दूर न जावे। (सप्तर्षिभ्यः एनं परिददामि ) सात ऋषियों के समीप इसको देता हूं, (ते एनं जरसे स्वस्ति वहन्तु ) वे इसको वृद्धावस्थातक सुखपूर्वक ले जावें॥ ४॥

है (प्राणापानों) प्राण और अपान ! ( व्रजं अनड्वाहों इव प्रविशतं ) जैसे गोशालामें बंछ घुसते हैं उसी प्रकार तुम दोनों प्रविष्ट होवो ! ( अयं जिस्णाः शेवाधिः ) यह वार्धक्यतककी पूर्ण आयुका खजाना है, यह ( इह अरिष्टः वर्धतां ) यहां न घटता हुआ बढे ॥ ५ ॥

भावार्थ-- मनुष्यके शरीरमें प्राण और अपान ठीक प्रकार संचार करते रहें। वे शरीरको शीघ्र न छोडें। ये ही जीवके सहचारी दो मित्र हैं। मनुष्य बढता हुआ सौ वर्षतक जीवित रहे, मनुष्यका रक्षक, पालक, संवर्धक और यहां का जीवन सुखमय करनेवाला एकमात्र परमेश्वर है॥ २॥

जो आयु विरुद्ध आचरणोंके कारण घट जाती है, उसको प्राण और अपान पुनः हे आवें और यहां स्थापित करें। वही तेजस्वी देव दुर्गतिसे आयुको वापस हे नावे और इसके अन्दर सुरक्षित रखे॥ ३॥

इस मनुष्यको प्राण और अपान न छोडें। सप्तर्षिसे बने जो सप्त ज्ञानेद्वियें हैं, उनके समीप इस जीवको छोड देते हैं। वे इसको सौ वर्षकी पूर्ण आयु प्रदान करें॥ ४॥

शरीरमें प्राण भीर अपान वेगसे संचार करें भीर इस शरीरमें रखा हुआ दीर्घायुका खजाना बढावें ॥ ५॥

आ ते प्राणं सुवामि परा यक्ष्मं सुवामि ते । आयुंनी विश्वती दघद्रयम्भिर्वरेण्यः उद्भ्यं तमंस्पिर रोहेन्तो नाकंग्रसम् । देवं देवता सर्थमगंनम ज्योतिरुत्तमम्

11 & 11

11 9 11

अर्थ— (ते प्राणं आ सुवामिस ) तेरे प्राणको मैं प्रेरित करता हूं। (ते यक्ष्मं परा सुवामि ) तेरे क्षयरोगको मैं दूर करता हूं। (अयं वरेण्यः अग्निः) यह श्रेष्ठ अग्नि (नः आयुः विश्वतः द्धत्) हमारे अन्दर आयु सब प्रकारसे स्थापित करे॥ ६॥

(वयं तमसः परि उत्) इम अन्धकारके जपर चढें, वहांसे ( उत्तरं नाकं रोहन्तः ) श्रेष्ठ स्वर्गमें आरोहण करते हुए ( देवत्रा उत्तमं ज्योतिः सूर्यं अगन्म ) सब देवोंके रक्षक ष्ठत्तम तेजस्वी सूर्य-सबके उत्पादक-देवको प्राप्त हों ॥७॥

भावार्थ — तेरे प्राणींको प्रेरित करनेसे तेरे रोग दूर होंगे और तेरी आयु वृद्धिगत होगी ॥ ६॥

हम अन्धकारको छोडकर प्रकाशकी प्राप्तिके छिये उत्पर चढते हैं, उत्पर स्वर्गमें आरोहण करते हुए सबके रक्षक तेजस्वी देवताको प्राप्त करते हैं ॥ ७॥

### द्धांयु

#### दीर्घ आयु कैसे प्राप्त हो ?

इस स्कमें दीर्घ भायु प्राप्त करनेका उपाय बताया है। दीर्घ भायु करनेवाले दो देव हैं, वे भपनी शक्तियोंसे मनुष्य-की मृत्युसे रक्षा करते हैं, ये दो देव भिश्वनी देव हैं। भिश्वनी देव कौन हैं और कहां रहते हैं, इसका विचार करके निश्चय करना चाहिये।

#### देवोंके वैद्य।

अश्विनी कुमार ये देवोंके दो वैद्य हैं, इस मंत्रमें भी इनको-देवानां भिषजों ( मं॰ १ )

'देवोंके दो वैद्य ये हैं 'ऐसा कहा है। यहां देव कौनसे हैं और उनकी चिकित्सा करनेवाछे ये वैद्य कौनसे हैं, यह एक विचारणीय प्रश्न है। इनके नामोंका मनन करनेसे एक नाम हमार सन्मुख विशेष प्रामुख्यसे आता है, जो 'नास-त्यौ 'है। (नास-त्यौ=नासा-स्थौ) नासिकाके स्थानपर रहनेवाछे। प्राणका स्थान नासिका है। प्राणके स्थानपर रहने-वाछे ये दो 'श्वास उच्छ्वास' अथवा 'प्राण अपान 'ही हैं। प्राण और अपान ये दो देव इस शरीरमें रहकर इस शरीरमें जो इंद्रियस्थानोंमें अनेक देवगण हैं उनकी चिकित्सा करते हैं। प्राणसे पुष्टि प्राप्त होती है और अपानसे दोष दूर होते हैं। इस प्रकार दोष दूर करके पुष्टिके द्वारा ये दो देव इन सब इंदियोंकी चिकित्सा करते हैं। यहां यह अर्थ देख-नेसे इनका 'नास—त्य 'नाम बिलकुल सार्थ प्रतीत होता है। प्राण और अपान अशक्त हो जाएं अथवा इनमेंसे कोई भी एक अपना कार्य करनेमें असमर्थ हो जाए, तो इंदियगण भी अपना अपना कार्य करनेमें असमर्थ हो जाते हैं। इतना इंदियोंके आरोग्यके साथ प्राणोंके स्वास्थ्यका संबंध है। अर्थात् वेदोंमें और पुराणोंमें 'देवोंक वैद्य अधिनी कुमार' के नामसे जो प्रसिद्ध वैद्य हैं, वे अध्यात्मपक्षमें अपने देहमें प्राण और अपान हैं, और येदी इंदियरूपी देवोंकी चिकित्सा करते हुए इस मनुष्यको दीर्घायु देते हैं। यदि प्राणोंकी कृपा न हुई तो कोई दूसरा उपाय दी नहीं है कि जिससे मनुष्य दीर्घायु प्राप्त कर सके। यह विचार ध्यानमें रखकर यदि पाठक निम्नलिखित मंत्र देखेंगे तो उनको उसका ठीक अर्थ ध्यानमें आ सकता है, देखिये—

(हे) देवानां भिषजी अश्विनी ! शचीभिः मृत्युं अस्मत् प्रत्यीहताम् । (मं॰ १)

' हे देवोंके वैद्य प्राण और अपानो ! अपनी विविध शक्ति-योंसे मृत्युको हमसे दूर करो । ' अर्थात प्राण और अपानही इस देहस्थानीय सब अयमवों और अंगोंकी चिकित्सा करते हैं और उनको पूर्ण निर्दोष करते हुए मनुष्यको मृत्युसे बचाते हैं। अतः मृत्यु दूर करनेके छिये उनकी प्रार्थमा यहां की गई है। जो देव जिस वस्तुको देनेवाले हैं उनकी प्रार्थना उस वस्तुकी प्राप्तिके छिये करना योग्य ही है। इसी अर्थको मनमें धारण करके निम्नलिखित मंत्र देखिये—

(हे) प्राणापानी ! सं कामतं, शरीरं मा जहीतम्। (मं॰ २)

'हे प्राण और अपानो ! शरीरमें उत्तमरीतिसे संचार करो, और शरीरको मत छोडो । 'यहां अधिनो देवताके बदके 'प्राणापानो 'शब्द ही है, और यह बताता है कि हमने जो अधिनौका अर्थ प्राण और अपान किया है वह ठीक ही है। ये प्राण और अपान शरीरमें उत्तम प्रकार संचार करें। शरीरको इनके उत्तम संचारके लिये योग्य बनाना नीरोग रहनेके लिये अत्यंत आवश्यक है। शरीरको प्राणसंचार योग्य बनानेके लिये योगशास्त्रमें कहे धौती, बस्ति, नेति आदि कियाएं हैं। इनसे शरीर शुद्ध होता है, दोषरहित बनता है और प्राणसंचार द्वारा सर्वत्र अनारोग्य स्थिर होता है। शरीरमें प्राणापानोंका यह महस्त्व है। प्राणापानोंका बहुत महत्त्व है, इसीलिये कहा है कि—

इह प्राणापानी ते सयुजी स्याताम्। ( मं० २ )

'यहां प्राण और अपान ये दोनों तेरे सहचारी मित्र बन कर रहें।' तेरे विरोध करनेवाले न बनें। सहचारी मित्र सदा साथ रहते हैं और सदा हित करनेवाले होते हैं इस प्रकार ये प्राणापान मनुष्यके सहचारी मित्र हैं। मनुष्य इनको ऐसा समझे और उनकी मित्रता न छोडें। ऐसा करनेसे क्या होगा सो इसी मंत्रमें लिखा है—

वर्धमानः रातं रारदः जीव। (मं०२)

'वृद्धि और पृष्टिको प्राप्त होता हुआ तू सौ वर्ष जीवित रहेगा 'अर्थात् प्राण और अपानको अपने अंदर उत्तम अवस्था-में रखेगा तो तू पुष्ट और बिष्ठष्ठ होकर सौ वर्षकी दीर्घायु प्राप्त कर सकेगी। दीर्घाय प्राप्त करनेका यह उपाय है, मनुष्य योगशासमें कहे उपायोंका अवलंबन करके तथा प्राणा-यामका अभ्यास करके अपने शरीरमें प्राणापानोंको बलवान् करके कार्यक्षम बनावे, जिससे मनुष्य दोर्घायु बन सकता है। प्राण अपान ये ऐसे सहायक हैं कि वे दोषोंसे घटी हुई आयुको भी पुनः प्राप्त करा देते हैं, देखिये—

यत् ते आयुः पराचैः अतिहितं प्राणः अपानः तौ पुनः आ इताम्॥ ( मं॰ ३ ) "जो तेरी भाय हीन दोषोंके कारण घट गई है, वे प्राण भीर भपान, पुनः उस स्थानपर भावें भीर वे उस भायुको वहां पुनः स्थापन करें। ''यह है प्राणापानोंका भिषकार । कुमार भथवा तरुण अवस्थामें कुछ अनियमके कारण यदि कोई ऐसे कुव्यवहार हो गये और उस कारण यदि आयु क्षीण हो गई तो युक्तिसे प्राण और अपान उस दोषको हटा देते हैं और दीर्घ आयु प्राणोपासना करनेवाले मनुष्यको मनुष्यको अपेण करते हैं। इसलिए कहा है—

इमं प्राणः मा हासीत् , अपानः अवहाय मा परा गात् । ( मं॰ ४ )

' इसको प्राण न छोड देवे और भपान भी इसको छोडकर दूर न चला जावे।' क्योंकि प्राण भीर अपान इस मनुष्यके देहको छोडने लगे तो कोई दूसरी शक्ति मनुष्यको भायु देनेमें समर्थ नहीं हो सकती। इनके रहनेपरही भन्य शक्तियां सहायक होती हैं। भन्य शक्तियां इस मंत्रमें सप्तर्षि नामसे कही हैं, जो इस देहमें रहकर मनुष्यकी सहायता करती हैं—

सप्तर्षिभ्य एनं परिददामि त एनं स्वस्ति जरसे वहन्तु। (मं. ४)

'में इस मनुष्यको सप्त ऋषियोंके पास देता हूं, वे इसको बुढापेतक उत्तम कल्याणके मार्गसे ले चलें। ' ये सप्त ऋषि सप्त ज्ञानेन्द्रियां—पंच ज्ञानेन्द्रियां और मन तथा बुद्धि हैं, इनके विषयमें पूर्व स्थलमें कईवार लिखा जा चुका है। जब प्राण और अपान उत्तम अवस्थामें रहते हैं तब ये सातों इंद्रियां उत्तम अवस्थामें रहती हैं और मनुष्य दीर्घ जीवन प्राप्त करता है। ये प्राणापान शरीरमें बलवान रहने चाहिये। इनका बल कैसा होना चाहिये इस विषयमें निम्नमंत्र देखिये—

अनड्वाही वज्रं इव प्राणापानी प्रविशतम् (मं. ५)

'जैसे बैल गोशालामें वेगसे प्रवेश करते हैं, वैसे प्राण प्राण और अपान वेगसे शरीरमें प्रवेश करें। प्राणका अन्दर प्रवेश बलसे होवे और अपानका बाहर निःसरण भी वेगके साथ हो। इनमें निर्बलता न रहे यही तात्पर्य यहां है। अवास्तविक वेग उत्पन्न हो यह इसका मतलब नहीं है। इस प्रकार मनका वेग योग्य प्रमाणमें रहे तो यह आयुका खजाना वार्षक्यतक ठीक अवस्थामें रहेगा। इस विषयमें मंत्र देखिये—अयं जरिम्णः शोवाधिः इह अरिष्टः वर्धताम् (मं. ५)

'यह दीर्घ आयुका खजाना, न्यून न होता हुआ यहाँ बढे।' अर्थात् पूर्वोक्त प्रकार प्राणापान अपना अपना कार्य करनेके किये समर्थ हों तो दीर्घायुका स्वजाना बदता जाता है । दीर्घायु प्राप्त करनेका उपाय प्राणापानकी बळवान् बनाना ही है । इसी विषयमें और देखिये—

ते प्राणं आसुवापि, ते यक्ष्मं परा सुवामि। (मं. ६)

"प्राणसे तेरा जीवन बढाता हूं, और अपानसे तेरा क्षय तूर करता हूं।" प्राण अपने साथ जीवनकी शक्ति छाता है तथा शरीर जीवनमय करता है और अपान अपने साथ शरीरके क्षयको बाहर नि हाउता है, जिससे शरीर निर्दोष होता है इस प्रकार ये दोनों शरीरको जीवनपूर्ण और निर्दोष बनाते हुए इसको दीर्घजीवन देते हैं। यही बात निम्नलिखित मंत्रभागमें कही है—

"प्राणसे उत्पन्न होनेवाला श्रेष्ठ अग्नि हमारी आयु सब प्रकारसे धारण करे " यहां प्राणके साथ रहनेवाला जीवनाग्नि अपेक्षित है। प्राणायाम करनेसे विशेष कर अस्ना करनेसे शरीरमें अग्नि बढनेका अनुभव तत्काल आता है। इस स्क्तमें कहा अग्नि यही शरीरस्थानकी उष्णता है। यहां बाह्य अग्नि अपेक्षित नहीं है—

अगले सप्तम मन्त्रमें कहा है कि हम अंधकारसे दूर होकर उत्तम प्रकाशमें आवें और सूर्यकी ज्योतिको प्राप्त हों। इस मन्त्रमें जो यह बात कही है, आयुष्य बढानेकी हष्टीसे इसकी बढी आवश्यकता है। इससे निम्नलिखित बोध मिलता है-

१ वयं तमसः परि उत् रोहन्तः— हम अंधकारके जपर चढें। अर्थात् अंधकारके स्थानमें निवास करना आयुको घटानेवाला है, अतः हम अंधकारके स्थानको छोडते हैं और जपर चढते हैं और—

२ उत्तमं नाकं रोहन्तः — उत्तम सुखदायक प्रकाश-पूर्ण स्थानको प्राप्त करते हैं, क्योंकि प्रकाश ही जीवन देने-वाला और रोगादि दोषोंको दूर करनेवाला है, इसलिये —

रे देवत्रा देवं उत्तमं ज्योतिः सूर्यं अगन्म— सब देवोंके रक्षक उत्तम तेजस्वी सूर्यदेवको प्राप्त करते हैं। सूर्य ही सब स्थावर जंगमके द्वारा प्राप्य है अतः प्राणरूपी सूर्य-को प्राप्त करनेके कारण हम अवस्य दीर्धजीवी बनें।

दीर्घायु प्राप्त करनेकी इच्छा करनेवाले लोग सूर्य प्रकाश-वाले घरमें रहें और कभी अधेरे कमरोंमें न रहें। इस प्रकार दीर्घायु बननेके दो उपाय इस सूक्तमें कहे हैं। एक प्राण और अपानको बळवान बनाना और सूर्य प्रकाशको प्राप्त करना और अधेरे कमरोंमें न रहना।



## ज्ञान और कर्म

[48 (44, 40-8)]

(ऋषः- भृगुः । देवता- इन्द्रः ।)

ऋचं सामं यजामहे याम्यां कमीणि कुर्वते । एते सदंसि राजतो युज्ञं देवेषुं यञ्छतः

11 8 11

अर्थ— (याभ्यां कर्माणि कुर्वते ) जिनके द्वारा कर्म करते हैं उन (ऋचं साम यजामहे ) ऋचाओं और सामोंसे हम संगतिकरण करते हैं। (एते सद्सि राजतः ) ये दोनों इस यज्ञस्थलमें प्रकाशमान् होते हैं। और ये (देवेषु यहां यच्छतः ) देवोंमें श्रेष्ठ कर्मका अर्पण करते हैं॥ १॥

भावार्थ— ऋचा और साम इन मन्त्रोंसे मानवी उन्नतिके सब कर्म होते हैं, इसिलिये हम इन वेदोंका अध्ययन करते हैं। ये ही वेद इस जगत्की कर्म भूमिमें प्रकाश देनेवाले मार्गदर्शक हैं। क्योंकि ये ही देवोंमें सत्कर्मकी स्थापना करते हैं॥ १॥ ऋचं साम यदप्राक्षं हुविरोजो यजुर्वेलम् । एष मा तस्मानमा हिंसीहेदंः पृष्टः यंचीपते

11 7 11

अर्थ— (यत् ऋषं साम, यजुः) जिन ऋषा, साम और यज तथा (हाविः ओजः वलं अप्राक्षं) हवन, मोज और बलके विषयमें मैंने पूछा, हे (राचीपते) बुद्धिमान्! (तस्मात् एषः पृष्टः वेदः) उस कारण यह पूछा हुमावेद (मा मा हिंसीत्) मेरी हिंसा न करे॥ २॥

भाषार्थ में गुरुसे ऋचा, साम और यजुके विषयमें पूछता हूं, और हवनकी विधि, शारीरिक बल कमानेका उपाय और मानसिक बल प्राप्त करनेका छपाय भी पूछता हूं। यह सब प्राप्त किया हुआ ज्ञान मेरी उन्नतिका सहायक होवे और बाधक न बने ॥ २॥

इस सूक्तमें कहा है कि करचा, यज और साम ये ज्ञान देनेवाले मंत्र हैं और इनसे श्रेष्ठतम कमें किया जाता है। इन कमोंको करके मनुष्य उन्नतिको प्राप्त करता है और लोज तथा बलको बढ़ाता है। उक्त मन्त्रोंसे मनुष्य ज्ञान प्राप्त करता है और उस ज्ञानसे कर्म करके उन्नत होता है। परन्तु किसी किसी समय मनुष्य मोहवश होकर ज्ञानका दुरुपयोग भी करता है और अपना नाश कर लेता है। उदाहरणार्थ कोई सनुष्य बल श्राप्तिके उपायका ज्ञान प्राप्त करता है और उसका अनुष्ठान करके बहुत बल कमाता है। शरीरमें बल बढ़नेसे वह वमण्डी हो जाता है और वही मनुष्य निवंत्रोंको सताने लगाता है और गिरता है। अतः इस स्कू में अन्तिम मन्त्रमें प्रार्थना की है कि वह प्राप्त हुआ ज्ञान हमारा घात न करें। ज्ञान एक शिक्त है जो उपयोग कर्ताके भले जुरे प्रयोगके अनुसार भला बुरा परिणाम करनेवाली होती है। इसीलिये परमेश्वरसे प्रार्थ- मा की जाती है कि वह हमारी सरप्रवृत्ति रखे और हमें घातपातके मार्गमें जाने ही न दें।



### क्काशका मार्ग

[44(40-2)]

(ऋषः- भृगुः । देवता- इन्द्रः ।)

ये ते पन्थानोडवं दिवो येभिविश्वमैर्यः । तेभिः सुम्रवा विहि नो वसो ॥ १॥

अर्थ— हे ( थसो ) सबके निवासक प्रभो ! ( ये ते दिवः पन्थानः ) जो वेरे प्रकाशके मार्ग हैं, ( येभिः विश्वं अब ऐरयः ) जिनसे तू सब जगत्को चलाता है, ( तेभिः नः सुस्त्रया घेहि ) उनके साथ हम सबको सुखसे युक्त कर ॥ १॥

भावार्थ— हे प्रभो ! जो तेरे प्रकाशके मार्ग हैं और जिनसे तू सब जगत्को चलाता है, उनसे हमें सुखके मार्गसे ले

मार्ग हो हैं। एक प्रकाशका और दूसरा अन्धेरेका। ईश्वर प्रकाशका मार्ग सबको बताता है और सबको सुखी करता है। परम्तु जो इस प्रभुको छोडकर अन्धेरेके मार्गसे जाते हैं वे दुःख भोगते हैं। इसीलिये इस प्रभुकी ही प्रार्थना करना चाहिये कि वह अपना प्रकाशका मार्ग हमें दर्शावे और हमें ठीक मार्गसे के चले।

## विषाचि कित्सा

#### [44 (46)]

(ऋषि:- अथर्वा । देवता- वृश्चिकादयः, २ वनस्पतिः. ४ ब्रह्मणस्पतिः ।)

तिरंशिराजेरसितात्पृद्धिः। पिर संभूतम्।

तत्कृङ्कपर्वणो विषमियं वीरुद्देनीनश्चत् ॥ १॥

ह्यं वीरुन्मध्रेजाता मधुश्रुन्मधुला मुध्रः।

सा विहुंतस्य भेषुज्यथो मश्कृत्जम्भेनी ॥ २॥

यतौ दृष्टं यतौ धीतं तर्तस्ते निह्वियामसि ।

श्रभस्यं तृप्रदेशिनो मश्कंस्यार्सं विषम् ॥ ३॥

श्रमं यो वको विष्ठुव्धिको मुश्कंस्यार्सं विषम् ॥ ३॥

श्रमं यो वको विष्ठुव्धिको मुश्कंस्यार्सं विषम् ॥ ३॥

तानि त्वं ब्रह्मणस्पत ह्यीकांमिव सं नमः ॥ ४॥

अर्थ— (तिरश्चि-राजेः असितात् ) तिरछी रेखावाले, काले (पृदाकोः कंकपर्वणः ) नाग और कौवे जैसे पर्व-वाले सांपसे (संभृतं तत् विषं ) इक्टे हुए उस विषको (इयं वीरुत् परि अनीनशत् ) यह वनस्पति नष्ट करती है ॥ १॥

(इयं वीरुत् मधु-जाता मधुला) यह वनस्पति मधुरताके साथ उत्पन्न हुई मधुरता देनेवाली (मधुरुखुत् मधूः) मधुरताको चुआनेवाली और स्वयं भी मधुर है। (सा विह्रुतस्य भेषजी) वह कुटिल सांपके विषकी भीषि है और वह (मशक-जम्मनी) मच्छरोंका नाश करनेवाली है॥ २॥

(यतः दृष्टं) जहां काटा गया है, (यतः धीतं) जहांसे खून पिया गया है, (ततः) वहांसे (तृप्रदंशिनः अर्भस्य मशकस्य) तीक्ष्णतासे काटनेवाले छोटे मच्छरके (अरसं विषं निः ह्वयामिस ) रसहीन विषको हम हटा देते हैं ॥ ३ ॥

है (ब्रह्मणस्पते ) ज्ञानके स्वामिन् ! (यः अयं वकः वि-परुः ) जो यह टेढा और संधिपधानमें शिथिल और (व्यंगः ) कुरूप अंगवाला हो गया है और जो (मुखानि वक्रा वृजिना कृणोषि ) मुख टेढे मेढे और विरूप बनाता है, (तानि त्वं इषिकां इव सं नमः ) उनको त् मुक्षके समान सीधा कर ॥ ४॥

भावार्थ — जिसपर तिरछी छकीरें होती हैं और जिसके पर्व होते हैं ऐसे सांपके विषको मधु नामक वनस्पति दूर करती है ॥ १ ॥

यह वनस्पति मीठे रसवाली है, मिठासके किये प्रसिद्ध है, इसका नाम मधु है। यह विषवाधासे टेढेमेढे हुए हुए अंगवाले रोगीके लिए उत्तम मौपधी है। इससे मच्छर भी दूर होते हैं॥ २ ४

जहां काटा है और जहांसे रक्त पीया है, वहांसे मच्छर आदिके विषको उक्त औषधिके प्रयोगसे हटा देते हैं ॥ ३ ॥ विषवाधासे जो रोगी टेढा मेढा, विरूप अंगवाला, ढीले संधियोंवाला हो गया है और जो अपने मुख टेढे मेढे करता है, उस रोगीको इस औषधीद्वारा ठीक किया जा सकता है ॥ ४ ॥

| अरुसस्यं शुकोंटंस्य नीचीनंस्योषुसर्पतः।                       |         |
|---------------------------------------------------------------|---------|
| निषं सं1्रस्यादिष्यथौ एनमजीजभम्                               | ॥५॥     |
| न ते बाह्योर्बर्लमस्ति न शीर्षे नोत मध्यतः।                   |         |
| अथ कि पापयामुया पुच्छे विमर्धर्भिकम्                          | 11 8 11 |
| अदन्ति त्वा <u>पि</u> पीलिं <u>का</u> वि वृक्षन्ति मयूर्यीः । |         |
| सर्वे मल बवाय शार्कें। टमरुसं विषम्                           | 11011   |
| य उमाभ्यां प्रहरंसि पुच्छेन चास्येनि च ।                      |         |
| अष्ये । वे विषं किस्रं ते पुच्छधार्वसत्                       | 11211   |

अर्थ— (अरसस्य नीचीनस्य उपसर्पतः ) नीरस और नीचेसे आनेवाले (अस्य दार्कोटस्य विषे ) इस किन्छू या सर्पके विषको (आ अदिषि ) नष्ट करता हूं, (यथो एनं अजीजमं ) और इसको मार डालता हूं ॥ ५॥

है बिच्छू ! (ते बाह्वोः बलं न अस्ति ) तेरी बाहुओं में बल नहीं है। (न शीर्षे उत न मध्यतः ) न सिरमें और ना ही मध्य भागमें ही बल है। (अथ किं अमुया पापया ) किर क्यों इस पापवृत्तिसे (पुच्छे अर्भकं बिभिषें ) पुच्छमें थोडासा विष धारण करता है ? ॥ ६॥

(पिपीलिकाः त्वा अद्नित ) चींटियां तुझे खाती हैं, (मयूर्यः विवृश्चन्ति ) मोरिनयां काट डालती हैं। (सर्वे भल ब्रवाथ ) सब मलीप्रकार कहते हैं कि ( হাাर्कोटं विषं अरसं ) बिच्छुका विष खुष्की करनेवाला है ॥ ७ ॥

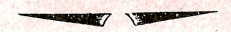
(यः पुच्छेन च आस्येन च उभाभ्यां ) जो तू पूंछ और मुख इन दोनोंसे (प्रहरिस ) प्रहार करता है, परंतु (ते आस्ये विषं न ) तेरे मुखमें विष नहीं है, (किं उ पुच्छधी असत् ) किर प्रमें ही क्यों है ?॥ ८॥

भावार्थ- नीचेसे आनेवाले, खुष्की पैदा करनेवाले सांपके या बिच्छूके विषको हम इससे दूर करते हैं और उनको हम मार भी देते हैं ॥ ५ ॥

बिच्छूका बल बाहुकोंमें, सिरमें भथवा मध्यभागमें नहीं है। केवल पूंछके अग्रभागमें उसका विष रहता है ॥ ६ ॥ चींटियां, मोरनियां या मुर्गियां उसको (बिच्छू और सांपको भी) खा जाती हैं। इनका विष गुक्कता उत्पन्न करने-बाला है किंवा इस वनस्पतिसे यह निर्बल हो जाता है॥ ७॥

बिच्छू पुंछसे प्रदार करता है, मुखसे भी योडा बहुत काटता है। परन्तु इसके मुखमें विष नहीं हे केवल पुंछमें है।।।।

इसमें सर्पविष अथवा बिच्छूका विष दूर करनेके लिये मधुनामक औषधिका उपयोग करनेको कहा है। यह शर्तिया औषध है। परंतु यह कौनसी वनस्पति है इसका पता नहीं चलता। विषवाधासे शरीरपर जो परिणाम होता है, उसका वर्णन चतुर्थ मंत्रमें है। भयंकर सर्पविषसे मनुष्य ऐसा कुरूप और टेढामेढा हो जाता है। इस सूक्तमें कहा हुआ अन्य भाग सुबोध है। इसलिये उस विषयमें अधिक लिखनेकी आवश्यकता नहीं है।



## मनुष्यकी शक्तियां

[40(49)]

(ऋषः- वामदेवः । देवता- सरस्वती ।)

यदाश्रमा वर्षतो मे विञ्चक्षुमे यद्याचंमानस्य चरतो जनाँ अर्जु । यदारमनि तुरवो मे विशिष्टं सरंस्वती तदा पृणद्यृतेनं सप्त श्रंरन्ति शिशंवे मुरुरवंते पित्रे पुत्रासो अप्यंवीवृतसृतानि । उमे इदंस्योमे अस्य राजत उमे यंत्रेत उमे अस्य पुष्यतः

11 8 11

11 7 11

अर्थ (यत् आशांसा बदतः ये विचुक्षुभे) जो दिसासे बोलने के कारण मेरा मन क्षोभित हो गया है, (यत् जनान् अनुचरतः याचमानस्य) जो लोगोकी संवा करते हुए याचना करनेवाली स्याकुलता है, (तत् आत्मिनि मे तन्वः विरिष्टं) तथा अपनी आत्मामें और शरीरमें जो हीनता पैदा हो गई है, (तत् सरस्वती घृतेन आ पृणत्) उसको सरस्वती घृतसे भर देवे ॥ १॥

जिस प्रकार (पित्रे पुत्रासः ऋतानि अपि अवीतृतन्) पिताके लिये पुत्र सत्य कर्मोंको करते हैं। उसी प्रकार (महत्वते शिश्वे सप्त क्षरन्ति ) प्राणवाले वालकके लिये सात प्राण अथवा सात इन्द्रियशक्तियां जीवनरस देती हैं। (अस्य उसे इत् ) इसके पास दो शक्तियां हैं, (अस्य उसे राजतः ) इसकी दोनों शक्तियां प्रकाशित होती हैं, (उसे यतेते ) दोनों प्रयत्न करती हैं और (उसे अस्य पुष्यतः ) दोनों इसका पोषण करती हैं ॥ २ ॥

भावार्थ— वक्तृत्व करनेके समय अथवा जैनसवा करनेके समय किंवा सेवाके लिये प्रार्थना करनेके समय तथा कर-नेके योग्य हलचलमें जो भी शरीरमें अथवा मनमें या आत्मामें दुःख हुआ हो वह सरस्वती दूर करें ॥१॥

चैतन्यपूर्ण बालकमें सात देवी शक्तियां कार्य करती हैं। ये शक्तियां उसके लिए ऐसे कार्य करती हैं कि जैसे बालक अपने पिताका कार्य करते हैं। उसके पास दो शक्तियां होती हैं जो तेज बढाती, कार्य कराती और पोषण करती हैं॥ २॥

#### जनसेवा।

जनसेवा करनेके समय जो कष्ट होते हैं (जनान् अनुचरतः यद् विचुक्षुमे । मं. १) जनताकी सेवा करनेके समय जो क्षोम होता है, जो मानसिक छंश होते हैं अथवा जो शारीरिक छेश भोगने पडते हैं, वे सरस्वती अर्थात् विद्या देवीकी सहायतासे दूर हों। अर्थात् मनुष्यको जनताकी सेवा करनी चाहिये और उस पवित्र कार्यके करनेके समय जो कष्ट हों, उनका आनंदसे सहना चाहिये। विद्याके उत्तम प्रकार प्राप्त होनेके पश्चात् यह सहन शक्ति प्राप्त होती है। ज्ञानी मनुष्य ऐसे कष्टोंकी परवाह नहीं करता।

मानवी बालकके तथा बढ़े मनुष्यके शरीरमें सात शक्तियां रहती हैं। बुद्धि, मन और पांच श्रानेंद्रियां, ये सात शक्तियां हैं, जो हरएक मानवी बालकमें जन्मसे रहती हैं। मानो ये सातों इसके पुत्र ही हैं। जिस प्रकार पुत्र अपने पिताके कार्य सहावनासे करते हैं और कोई कपट नहीं करते, उसी प्रकार ये शक्तियां इसके कार्य अपनी शक्तिके अनुसार निष्कपट भावसे करती हैं।

इसके पास प्राण और अपान ये दो और विशेष प्रकारके बल हैं, इन दोनों बलोंसे इसका तेज बढता है, इन दोनोंके कारण यह प्रयत्न कर सकता है और इन दोनोंकी सदायतासे इसकी पुष्टि दोती है।

इन सब शक्तियोंसे मनुष्यकी उन्नति होती है। इनके साथ सास्वती अर्थात् सारवाली विद्यादेवी है जो मनुष्यकी सहायक देवता है। मानवी उन्नति होती है यह जानकर मनुष्य इन शक्तियोंकी रक्षा और वृद्धि करे और अपनी उन्नति अपने प्रयत्नसे सिद्ध करे।

### बलदायी अन्न

[46 (40)]

( ऋषि:- कौरुपथि: । देवता- मन्त्रोक्ता इन्द्रावरुणौ । )

इन्द्रांवरुणा सुतपाविमं सुतं सोमं पिवतं मद्यं घतवती । यवो रथों अध्वरो देववीतये प्रति स्वसंरमुपं यात पीतर्ये इन्द्रांवरुणा मधुंमत्तमस्य वृष्णाः सोमंस्य वृष्णा वृषेथाम् । इदं वामन्धः परिषिक्तनासद्य स्मिन्वहिषि मादयेथाम्

11 8 11

11311

अर्थ— हे ( सुतपो धृतवृतौ इन्द्रावरुणा ) उत्तम तप करनेवाले, नियमके अनुसार चलनेवाले इन्द्र और वरुणो ! (इमं सुतं मद्यं सोमं पिवतं ) इस निचोडे हुए आनंद बढानेवाले सोमरसका पान करो। ( युवोः अध्वरः रथः ) तुम दोनोंका बिंसावाला रथ ( देववीतये, पीतये प्रतिस्वसरं उपयातु ) देवप्राप्ति और रक्षा करनेके लिये प्रतिध्वनि करता हुना जावे ॥ १ ॥

हे (वृषणा इन्द्रावरुणा) बलवान् इन्द्र और वरुण! (मधुमत्तमस्य वृष्णः सोमस्य वृष्णां) अत्यन्त मधुर बलकारी सोमरसकी वर्षा करो अथवा इससे बल प्राप्त करो। (वां अन्धः परिषिक्तं इदं) तुम दोनोंका यह अस पवित्र करके रखा हुआ है। (अस्मिन् वर्हिषि आसद्य मादयेथां) इस आसनपर बैठकर आनन्द करो॥ २॥

#### बलदायी अन्न

इस स्कर्म मनुष्य किस प्रकार रहें और क्या खाएं और किस प्रकार आनंद शास करें इस विषयमें लिखा है—

१ सुत्रपो= मनुष्य उत्तम तप करनेवाले हों, शीत उष्ण जादि द्वंद्वोंको सहन करनेकी शक्ति अपने अंदर बढावें।

२ धृतव्रती= नियमीका पालन करें। नियमके विरुद्ध शाचरण कदापि न करें। सब अपना आचरण उत्तम नियमा-जुकुक रखें!

३ वृषणी= मनुष्य बलवान् बनें, अशक्त न रहें।

४ इन्द्रावरुणी= मनुष्य इन्द्रके समान शूरवीर ऐश्वर्य-वान, भीर गंभीर, शत्रुओंको दबाने और परास्त करनेवाला बने । वरुणके समान वरिष्ठ और श्रेष्ठ बने । जो जो इन्द्रके और वरुणके गुण वेदमें अन्यत्र वर्णन किये हैं, मनुष्य इन गुणोंको अपने अंदर धारण करें और इन्द्रके समान तथा वरुणके समान बननेका यत्न करें ।

५ अध्वरः रथः= हिंसा रहित, कुटिलतारहित रथ हो ।

अर्थात् जहां गमन करना हो वहां अहिंसा और अकुटिलताका संदेश स्थापन करनेका यत्न किया जावे ।

६ देववीतये= देवत्वकी प्राप्तिके लिये प्रयत्न होता रहे। राक्षसत्वसे निवृत्ति होवे और दिन्य गुणोंका भारण हो।

७ पीतये=रक्षा करनेका प्रयत्न हो । सातमरक्षा, समाज-रक्षा, राष्ट्ररक्षा, जनरक्षाके लिए प्रयत्न होवे ।

८ इदं वां अन्धः= यह तुम्हारा अब है। हे मनुष्यो !
यही अब तुम खाओ। यह अब कीनसा है ? यह अब है—
( मद्यं सुतं सोमं ) हर्ष उत्पन करनेवाला सोम बादि
औषधि वनस्पतियोंसे संपादित रस भादि हे मनुष्यो ! इस
( वृष्णः मधुमत्तमस्य सोमस्य वृषेथां ) बलवर्धक
तथा मधुर सोमादि बीषधियोंके रससे तुम सब लोग बलवान्
बना ।

इस प्रकार देवोंका वर्णन अपने जीवनमें ढालनेका प्रयत्न करनेसे वेदका ज्ञान जीवनमें उत्तरता है और श्रेष्ठ अदस्था मनुष्यको प्राप्त होती है।



### शायका परिणाम

[49 (48)]

(ऋषि:- बादरायणिः । देवता- अरिनाशनस् ।)

यो नः शपादश्वपतः भ्रपेतो यश्च नः शपीत्। वृक्ष ईव विद्युतां हत आ मृलादत्तं शुष्यत

11 3 11

अर्थ— (यः अदापतः नः द्यापात् ) जो द्याप न देने पर भी हमें द्याप देने और (यः च दापतः नः द्यापात् ) जो शाप देने पर भी हमें शाप देने वह (आ मूलात् अनु शुष्यतु ) जडते उसी प्रकार सूख जावे, जैसे (विद्युता आहतः नृक्षः इच ) विजलीसे बाहत हुआ नृक्ष सूख जाता है ॥ १ ॥

किसीको शाप देना, गाली देना या बुराभला कहना या निन्दा करना बहुत ही बुरा है। उससे गाफी देनेवालेका ही नुकसान होता है।

### रमणीय वर

[६0(६२)]

( ऋषः- ब्रह्मा । देवता- गृहाः, वास्तोष्पतिः । )

ऊर्जे बिश्रंद्रसुवनिः सुमेघा अघीरेण चक्षुंषा मित्रियेण । गृहानिमि सुमना वन्दंमाना रमंघ्वं मा बिभीत मत् इमे गृहा मं<u>योभ्रव ऊर्जेस्वन्तः पर्यस्वन्तः ।</u> पूर्णी <u>त्रा</u>मेन तिष्ठंन्तुस्ते नी जानन्त्वायुतः

11 8 11

1131

अर्थ— (ऊर्ज विश्वत् वसुवनिः) अञ्चको घारण करनेवाला, घनका दान करनेवाला, (सुमेघाः) उत्तम इदिन्मान् (अघोरेण मित्रियेण चक्षुषा सुमनाः) शान्त और मित्रकी दृष्टि घारण करनेके कारण उत्तम मनवाला होकर तथा (वन्द्मानः) सब श्रेष्ट पुरुषोंको नमन करता हुना, में (गृहान् एमि) अपने घरके पास जाता हूं। यहां तुम (रमध्वं) आनन्दसे रहो, (मत् मा विभीत) मुझसे मत दरो॥ १॥

(इमे गृहाः) ये हमारे घर (मयो-भुवः ऊर्जस्वन्तः पयस्वन्तः) सुखदायी, बळदायक धान्यसे युक्त, श्रीर दूधसे युक्त हैं। ये (वामेण पूर्णाः तिष्ठन्तः) सुखसे परिपूर्ण हैं, (ते नः आयतः जानन्तु) वे हम श्रानेवाले सबकी जाने ॥ २ ॥

भावार्थ— में स्वयं उत्तम अञ्च, विपुलधन, श्रेष्ठबुद्धि, और मित्रकी दृष्टिको घारण करके उत्तम विचारोंके साथ पूजनीयोंका सत्कार करता हुआ वरमें प्रवेश करता हूं, सब लोग यहां आनन्दसे रहें और किसी प्रकार किसीको भी यहीं मुझसे दर उत्पन्न न हो॥ १॥

इन चरोंसे हमें सुख मिके, बळ प्राप्त हो, और सब आनन्दसे रहें ॥ २ ॥

| येषां मुध्येति प्रवस्नन्येषुं सौमनुसो बुहुः । |         |
|-----------------------------------------------|---------|
| गृहानुपं ह्वयामहे ते नी जानन्त्वायतः          | 11 3 11 |
| उपहूता भूरिधनाः सखायः स्वादुसंमुदः ।          |         |
| अक्षुष्या अंतृष्या स्त गृहा मास्मिद्धिभीतन    | 11.8.11 |
| उपहूता इह गाव उपहूता अजावयः।                  |         |
| अथो अर्भस्य कीलाल उपह्रतो गृहेषु नः           | ॥५॥     |
| सून्तीवन्तः सुभगा इरावन्तो हसामुदाः ।         |         |
| अतृष्या अक्षुष्या स्त गृहा मास्मर्थिदभीतन     | 11 4 11 |
| इहैव स्त मानुं गात विश्वां ह्रवाणि पुष्यत ।   |         |
| एष्यांमि मद्रेणां सह भूयांसो भवता मर्या       | ॥७॥     |

अर्थ— (प्रवसन् येषां अध्येति ) अन्दर रहता हुआ जिनके विषयमें जानता है, कि (येषु बहुः सौमनसः ) जिनमें बहुत सुख है, ऐसे (गृहान् उपह्वयामहे ) घरोंके प्रति हम इष्ट मित्रोंको बुलाते हैं; (ते नः आयतः जानन्तु ) वे आनेवाले हम सबको जाने ॥ ३॥

( भूस्थिनाः स्वादुसंमुदः सखायः उपद्ताः ) बहुतः धनवाले, मीठेपनसे आनिन्दत होनेवाले अनेक मित्र बुलाये हैं । हे ( गृहाः ) घरो ! तुम ( अक्षुध्याः अ-तृष्याः स्त ) क्षुधावाले और तृषावाले न होवो, तथा ( अस्मत् मा विभी-तन ) हमसे मत डरो ॥ ४ ॥

(इह गावः उपहूताः) यहां गौवें बुलाई गईं तथा (अज-अवयः उपहूताः) बकरियां और भेडें भी लाई गईं। (अथो अग्नस्य कीलालः) और अञ्चका सत्वभाग भी (नः गृहेषु उपहूतः) हमार घरमें लाया गया है॥ ५॥

हे (गृहाः ) घरो ! तुम (सूनृता-वन्तः सुभगाः ) सत्ययुक्त और उत्तम भाग्यवाले, (इरावन्तः हसा-मुदाः ) अश्ववान् और बहां हास्य विनोद चल रहे हैं ऐसे, (अतृष्याः अक्षुध्याः ) बहां श्रुधा और तृषाका भय नहीं ऐसे (स्त ) हो। (अस्पत् मा विभीतन ) हमसे मत डरो ॥ ६॥

(इह एव स्त ) यहीं रहो, (मा अनु गात ) इमसे दूर मत जाओ, (विश्वा रूपाणि पुष्यत ) विविधरूपवाले प्राणियोंको पृष्ट करो, (भद्रेण सह आ एष्यामि ) कल्याणके साथ में तुम्हें प्राप्त होता हूं। (मया भूयांसः भवत ) मेरे साथ बहुत हो जाओ ॥ ७॥

भावार्थ— इन घरोंमें रहकर हमें सुलका अनुभव हो, हम यहां इष्टमित्रोंको बुलावें और सब आनन्दसे रहें ॥ ३ ॥ अबुत धनी, आनन्दवृत्तिवाले बहुतमित्र घरमें बुलाये गए हैं, उनको यहां जितना चाहे उतना खानपान प्राप्त हो, यहां सबकी विपुलता रहे और कोई भूखा प्यासा न रहे ॥ ४ ॥

हमारे घरमें गौवें, बकरियां और भेढें रहें, सब प्रकारका सत्ववाला अस रहे, किसी प्रकार न्यूनता न रहे ॥ ५ ॥ घर घरमें सत्य, भाग्य, अस, जानन्द, हास्य और खान और पानकी विपुलता रहे ॥ ६ ॥

घर सुदृढ़ हों, अस्थिर न हों, घरमें सबका उत्तम पोषण होता रहे । कल्याण और सुख सबको प्राप्त हो और हमारी

रमणीय घर कैसा होना चाहिये, यह विषय इस सूक्तमें सुबोध रीतिसे कहा गया है, धर के प्रेम रहे, द्वेष न रहे, सब कोग जानन्दसे रहें, परस्पर भीति न हो, वहां धनधान्यकी सुख समृद्धि हो, गोरंस विप्रक, हो किसी प्रकार सुखभोगकी न्यूनता न हो। इष्टमित्र जावें, जानन्द करें, कोई कमी भूखा न रहे, जबपान सत्ववाका हो, हरएक हृष्टपुष्ट हो, कोई किसी कारण पीडित न हो। इस प्रकारके घर होने चाहिये। यही गृहस्थाश्रम है।



## तपसे मैंचाकी कासि

[ ६१ (६३ ) ]

(ऋषि:- अथर्वा। देवता- अग्निः।)

यदंगे तपंसा तपं उपत्त्वामंहे तपंः।

प्रियाः श्रुतस्यं भ्यास्मायुंष्मन्तः सुमेधसंः

अमे तपस्तप्यामह उपं तप्यामहे वपः ।

श्रुतानि शृण्वन्ती वयमार्थुष्मन्तः सुमेधसंः

11 8 11

11 7 11

अर्थ— हे (अरे ) अरे ! (तपसा यत् तपः) तपसे जो तप किया जाता है। उस (तपः उप सप्यामहे) तपको हम करते हैं। उससे हम (श्रुतस्य प्रियाः) ज्ञानके प्रिय (आयुष्मन्तः सुमेधसः भूयास्म) दीर्घायुषी और उत्तम बुद्धिमान हों॥ १॥

है (असे) असे ! (तपः तत्यामहे ) इम तप करते हैं और (तपः उपतप्यामहे ) तप विशेष रीतिसे करते हैं। ( वयं श्रुतानि श्रुणवन्तः ) इम झानोपदेश श्रवण करते हुए (आयुष्मन्तः सुमेधसः ) दीर्घायुषी और उत्तम हुदिन् मान् हों॥ २॥

भावार्थ हम तप करके ज्ञान प्राप्त करें और दीर्घायु, बुद्धिमान् और ज्ञानको चाहनेवाले बनें ॥ १-२ ॥
तप करनेसे यह सिद्धि प्राप्त होती है यह सुक्तका भाशय है, अतः जो दीर्घायु और बुद्धिमान् बनना चाहते हैं वे तप करें।

# शूरबीर

[६२(६४)]

(ऋषि:- मरीचिः, कास्यपः। देवता- क्षप्तिः।)

अयम्ब्रिः सत्पंतिर्वृद्धवृंष्णो रथीवं पत्तीनंजनत्पुरोहितः । नामां पृथ्विच्यां निहितो दविद्युतदघरपदं कृंणुतां ये पृत्नयर्वः

11 8 11

अर्थ— (अयं अग्निः) यह अग्निके समान वेजस्वी पुरुष (सत्पतिः वृद्ध वृष्णः) सज्जनोंका पालक, महाबल-बान्, (पुरः-हितः) सबका अग्रणी (रथी इव पत्तीन् अजयत्) महारथी जिस प्रकार पैदल सैनिकोंको जीवता है, वैसे बीतवा है। (पृथिक्यां नामा निहितः) मूमिपर केन्द्रमें रखा है, (द्विद्युतत्) वह प्रकाशता है, वह (ये पृतन्यवः अधस्पदं कृणुतां) जो सेना लेकर चढाई करते हैं उनको पांचके नीचे करे॥ १॥

भावार्थ— यह तेजस्वी पुरुष सज्जनोंका पालन करे, बलवान् बने, जनोंका अप्रणी बने, शत्रुसेनाका पराभव करे, महारथी होवे, पृथ्वीके केन्द्र स्थानपर आरूढ होवे, तेजसे प्रकाशित होवे और सैन्य लेकर चढाई करनेवालोंको पांवक वर्षे ववा देवे ॥ १ ॥

मनुष्य इसप्रकार अपने गुण कर्म प्रकाशित करे और अपने राष्ट्रके केन्द्रमें विराजमान रहे।

## बचानेवाला देव

[ ६३ ( ६५ ) ]

( ऋषि:- मरीचिः, काश्यपः । देवता- जातवेदाः । )

पृत्नाजितं सहमानम्श्रिमुक्थेहेवामहे पर्मात्स्थस्थात् । स नीः पर्वदति दुर्गाणि विश्वा क्षामेहेवोऽति दुरितान्यशिः

11 8 11

अर्थ — ( पृतनाजितं सहमानं अप्तिं ) शत्रुसेनाका पराजय करनेवाले सामध्यवान् तेजस्वी देवको हम ( उक्थैः परमात् सधस्थात् हवामहे ) स्तोत्रोंसे उत्कृष्ट स्थानसे बुलाते हैं। ( सः नः विश्वा दुर्गाणि अति पर्षत् ) वह हमें सब दुःखोंसे पार ले जावे। और ( वह अग्निः देवः ) तेजस्वी देव ( दुरितानि अति क्षामत् ) दुरवस्थाओंका नाश करे॥ १॥ सब दुःखोंसे पार ले जावे। और ( वह अग्निः देवः ) तेजस्वी देव ( दुरितानि अति क्षामत् ) दुरवस्थाओंका नाश करे॥ १॥

भावार्थ- शत्रुका पराभव करनेवाला और शत्रुके भाक्रमणोंको सहनेवाला तेजस्वी प्रभु है, उसका हम गुणगान करते हैं और उसको अपने श्रेष्ठ स्थानसे यहां अपने पास बुलाते हैं। वह निःसन्देह हमें कष्टोंसे बचावेगा और किंदनताओंसे पार करेगा ॥ १ ॥

इस प्रभुकी स्तुति, प्रार्थना, उपासना हरएक मनुष्य करे और उसके ये गुण अपनेमें बढावे। अर्थात् उपासक भी शत्रुसेनाका पराभव करे, शत्रुके हमछेको सहे अर्थात पीछ न भागे, दूसरोंको कष्टोंसे बचावे और दूरवस्थामें उनका सहायक वन ।

## काकसे बचाव

[ ६४ ( ६६ ) ]

(ऋषिः- यमः । देवता- मन्त्रोक्ता, निर्ऋतिः ।)

ष्ट्रदं यत्कुष्णः श्रकुनिरभिनिष्पत्कापीपतत् । आपो मा तस्मात्सवसमाहुरितात्पान्त्वंहंसः

1) 8 11

द्वरं यत्कृष्णः श्रृकुनिर्वामृंश्विक्षिक्षेते ते ग्रुखेन । अभिर्मा तस्मादेनेसो गाईपत्यः प्र ग्रुश्चतु

11711

मर्थ— ( इदं यः कृष्णः राकुनिः ) यह जो काला शकुनी पक्षी ( अभि निष्पतन् अपीपतत् ) झुकता हुमा गिरता है। ( तस्मात् सर्वस्मात् दुरितात् अंहसः ) उस सब गिरावटकं पापसे ( आपः मा पान्तु ) जल मेरी रक्षा करें॥ १॥

है (निर्ऋते) दुर्गित ! (इदं यः कृष्ण शकुनिः) यह जो काला शकुनी पक्षी (ते मुखेन अवासृक्षत्) तेरे मुखेके पास भाकर गिरवा है (गाईपत्यः अग्नि) गाईपत्य भग्नि (तस्मात् एनसः) उस पापसे (मा प्रमुखतु) मुझे खुडावे॥ २॥

इन दोनों मन्त्रोंके प्रथम चरण दुनोंघ हैं। दूसरे चरणोंमें बताया है कि जल और अग्नि दोषमुक्त करके पापसे बचाते हैं। पृष्टिक चरणोंसे प्रतीय होता है कि शकुनिपक्षीका गिरना या उडना अग्नुभ या ग्रुभका सूचक है। परन्तु ये मन्त्र खोजके

बोग्य हैं।



### अवामार्ग औषधी

[ 44 ( 40 ) ]

( ऋषि:- ग्रुकः । दैवता-, अपामागैवीरुत् । )

प्रतीचीनंफलो हि त्वमपांमार्ग रुरोहिंथ। सर्वानमच्छपयाँ अधि वरीयो यावया इतः

11 8 11

यहुं कृतं यच्छ मं छं यहां चे रिम पापयां। त्वया तद्विश्वतोमुखापामागीप मृज्यहे

11 7 11

र्यावदंता कुनुखिनां बण्डेन यत्सहासिम । अपामार्ग त्वयां वयं सर्वे तदवं मृज्महे

11 3 11

अर्थ— हे (अपामार्ग) बपामार्ग बौषधी ! (त्वं प्रतीचीनफलः हि क्रोहिश्व) त् उल्टे मोने हुए फलवाली होकर उगती है। अतः ( मत् सर्वान् शपथान् ) मुझसे सब शार्षोको ( इतः वरीयः अधियावय ) यहांसे दूर हटा दे ॥ १॥

(यत् दुष्कृतं) जो पाप, (यत् शमलं) जो दोष या कलंक मैंने किया हो अथवा (यत् वा पापया चेरिम) जो पापीके साथ व्यवहार किया हो, हे (विश्वती-मुख अपामार्ग) सर्वतोमुख अपामार्ग! (त्वया तत् अप मृज्महे) तेरी सहायतासे उसको हम दूर करते हैं ॥ २॥

(यत् रयावदता) काले दांतवाले (कुनाखिना) जो बुरे नास्नोंवाले (वण्डेन सह आसिम) विरूपके साथ हम बैठते हैं, हे अपामार्ग ! ( तत् सर्वे वयं त्वया अपमृज्यहे ) वह सब दोष हम तेरी सहायतासे हटा देते हैं ॥ ३ ॥

भावार्थ- अपामार्ग औषधिक फल उल्रटी दिशासे बढते हैं, इसलिये इस वनस्पतिसे उल्रटे बाचरणके सब दोष हटाये जाते हैं। दुराचार, पाप, दोष, पापीका सहवास, दन्तदोष, बुरे नाखून तथा रक्तदोषीका सहवास, ये स्वयं आचरित अथवा संगतसे आये दोष अपामार्गके प्रयोगसे दूर होते हैं ॥ १-३ ॥

वैद्योंको इस सुक्तका विशेष विचार करना चाहिये । दन्तदोष अपामार्गका दात्न करनेसे दूर होता है, यह अनुभव है। पाठक भी इसका अनुभव हें, अपामार्ग औषधी दोषनिवारक है तथापि इसका विविध रोगोंपर कैसा उपयोग करना चाहिये. यह विषय अन्वेष्टव्य है । महाराष्ट्रमें विशेषतः ऋषिपञ्चमीके पर्वमें अपामार्गके काष्ट्रसे ही दन्तधावन करनेकी परिपाटी इस दिन तक चली आयी है। प्रायः इसका पालन इस समय खियां ही करती हैं। तथापि इस मन्त्रमें दन्तरोगका दर होना अपामार्ग प्रयोगसे कहा है और यहांकी परिपाटी भी वैसी ही है। अतः इसकी अधिक खोज करना योग्य है।

#### 事事

[६६(६८)] (ऋषः- ब्रह्मा। देवता- ब्रह्म।)

यद्यन्तरिक्षे यदि वातु आसु यदि वृक्षेषु यदि वोलंपेषु । यदश्रवनपञ्चनं उद्यमानं तद्वाह्मणं पुनर्समानुपैतुं

11 8 11

अर्थ-(यदि अन्तरिक्षे यदि वाते) यदि अन्तरिक्षमें और यदि वायुमें (यदि वृक्षेषु यदि वा उल्पेषु) यदि वृक्षोंमें अथवा यदि घासमें आए देखेंगे तो उसमें जो (आस) सदा रह रहा है, (यत् परावः अस्त्रवन् ) जो प्राणियोंमें च्ता है, (तत् उद्यमानं ब्राह्मणं) वह प्रकट होनेवाला ब्रह्म (पूनः अस्मान् उपैति ) पुनः हमें प्राप्त होता है ॥ १ ॥

भावार्थ- जो बहा इस अवकाशमें, वायुमें, वृक्षोंमें, घासमें विराजता है, जो पशुकोंमें अर्थात् प्राणियोंमें प्रवाहित होता है अर्थात् जो स्थिर चरमें विद्यमान है, वह सर्वत्र प्रकाशित होनेवाला ब्रह्म दुमें प्राप्त होता है ॥ 1 ॥

बहा नाम महान् जात्मतत्त्व जो सर्वम्र स्थिर चरमें न्यापक है, वह सर्वत्र प्रकाशित होता है, जिसकी शक्तिसे संपूर्ण जगत्को यह सुंदर रूप भिका है, वह ब्रह्म इम सब मनुष्योंको प्राप्त हो सकता है। भतः उसकी प्राप्तिके किये मनुष्य प्रयस्त करे।

### THITE

[ ६७ (६९ ) ]

(ऋषि:- ब्रह्मा । देवता- आत्मा ।)

पुनर्भेत्विन्द्रियं पुनरात्मा द्रविणं जासणं च। प्नेरमयो बिष्ण्यां यथास्थाम कंल्पयन्तामिहैव

11 8 11

अर्थ- (मा इन्द्रियं पुनः एतु ) मुझे इन्द्रियशक्ति पुनः प्राप्त हो। (आत्मा द्रविणं ब्रह्मणं च पुनः ) मुझे जारमा चेतना जीर ब्रह्म पुनः प्राप्त हो । ( धिष्णयाः असयः यथा-स्थाम ) बुद्धि आदि स्थानकी अप्नियाँ यथायोग्य स्थानमें ( इह एव पुनः कल्पयन्तां ) यहीं ही समर्थ हों ॥ १ ॥

भावार्थ- सब इन्द्रियकी शक्तियां, ज्ञान, चेतना, भारमा, बुद्धि, मन आदिकी सब चेतन्यशक्तियां मुझे प्राप्त हों

मीर यहाँ उसत हों ॥ १ ॥

इंद्रियां ज्ञानेन्द्रियां पांच और कर्मेन्द्रियां पांच मिलकर दस हैं, आत्मा नाम जीवका है, द्रविणका अर्थ यहां मनका उत्साह जथवा चैतन्य है, ब्राह्मणका मर्थ ब्रह्म-आत्माकी ज्ञानशक्ति है । धिषणा-धिष्ण्याका मर्थ बुद्धि अथवा अन्तःकरणकी शक्तियां हैं। ये अग्निस्वरूप चेतन हैं। ये सब आत्माकी शक्तियां यहां स्थिर रहें, उन्नत हों और प्रकाशरूप होकर मुझे सदायक हो।

### सरस्वती

[ ६८ (७०, ७१)] ( ऋषिः- शन्तातिः । देवता- सरस्वती । )

सरस्वति व्रतेषु ते दिच्येषु देवि धामसु । जुपस्वं हुन्यमार्द्धतं प्रजां देवि ररास्व नः इदं ते इच्यं घृतवंत्सरस्वतीदं पितृणां हविशास्यं र यत्। हुमानि त उदिता शंतमानि तेमिर्वयं मधुमन्तः स्याम

11 9 11

11 7 11

शिवा नः शंतमा भव सुमृडीका संरम्वति । मा ते युयोम संदर्शः

11311

अर्थ — हे ( सरस्वति ) सरस्वती देवि (ते दिव्येषु धामसु ब्रतेषु ) तेरे दिव्य धामोंके वर्तोमें ( आहुतं हव्यं जुषस्व ) इवन किया हुणा हवन सेवन कर और है (देवि) देवि! ( नः प्रजां ररास्व ) हमें प्रजा दे॥ १॥

हे (सरस्वति ) सरस्वति ! (ते इदं घृतवत् हब्यं ) तेरा यह धीवाळा हवन है। (इदं पितृणां हाविः यत् आस्यं = आर्युं ) यह पितरोंका इवि है जो खाने योग्य है ! (ते इमानि उदिता दांतमानि ) तेरे ये प्रकाशित कल्याण-कारी सामर्थ्य हैं, ( तेभिः वयं प्रधुमन्तः स्याम ) उनसे हम मीठे वने ॥ २॥

है (सरस्वति ) सरस्वती ! (नः सुमृडीका शिवा शंतमा भव ) हमारे किये स्तुतिकरने योग्य, शुभ और सुसकारी हो, (ते संदशः मा युयोम ) तेरी दृष्टिसे हम कदापि वियुक्त न हों ॥ ३ ॥ [सरस्वतीके उपासकोंका सदा करुपाण होता है ! ]

### स्ब

[ ६९ (७२) ]

(ऋषि:- शंतातिः । देवता- सुखम् । )

शं नो वातों वातु शं नंस्तपतु स्यैः।

अहांनि यं भवनतु नः शं रात्री प्रति धीयतां यभुषा नो व्यु विछतु

11 8 11

अर्थ— (नः वातः रां वातु ) हमारे लिये वायु सुबकर रीतिसे बहे । (नः सूर्यः रां तपतु ) हमारे लिये स्मैं सुबकारी होकर तथे। (नः अहानि रां भवन्तु ) हमारे दिन सुखदायक हों। (रात्री रां प्रतिधीयतां ) रात्री सुबकारी हो। (उपा नः रां व्युच्छतु ) उषःकाल हमें सुख देवे॥ १॥

वायु, सूर्य, दिन, रात और उषा ये तथा अन्य सब पदार्थ हमें सुखदायक हों। हमारी अन्तरिक्ष अवस्था ऐसी रहे कि

हमें बाह्य जगत् सदा सुखकारी होवे और कभी दु:खदायी न हो।



### शबुद्मन

[ ( \$0 ) 00 ]

( ऋषि:- अथर्वा । देवता- इथेनः, देवाः ! )

यत्कि <u>चा</u>सौ मनं<u>सा</u> यचं <u>वाचा यञ्जे</u> कुहोति ह्विषा यर्जुषा ।
तन्मृत्यु<u>ना</u> निक्केतिः संविद्वाना पुरा सत्यादाहुंति हन्त्वस्य ॥ १ ॥
यातुषाना निक्केतिरादु रश्चस्ते अस्य झन्त्वनृतेन सत्यम् ।
हन्द्रेषिता देवा आज्यंमस्य मध्नन्तु मा तत्सं पादि यद्वसौ जुहोति ॥ २ ॥
अजिराधिराजौ रुपेनौ संपातिनांविव ।
आज्यं प्रतन्यतो हंतां यो नः कश्चांम्य<u>घायति</u> ॥ ३ ॥

अर्थ — (असौ यत् किं च मनसा ) यह शत्रु जो कुछ भी मनसे और (यत् च वाचा) जो कुछ वाणीसे करता है तथा जो कुछ (यजुषा हविषा यक्षैः जुहोति) यजु, हिन और यशोंसे हवन करना है। (अस्य यत् संविद्याना निर्ऋतिः) इसका वह उद्देश्य जाननेवाली संहारशक्ति (सत्यात् पुरा मृत्युना आहुर्ति हन्तु) यक्षकी पूर्णता होनेक पूर्वही मृत्युकी सहायतासे आहुति नष्ट करे॥ १॥

( थातुघानाः रक्षः निर्ऋतिः ) यातना देनेवाले, राक्षस और विनाशशक्ति ये सब (आत् उ अस्य सत्यं अनृतेन झन्तु ) निश्चयपूर्वक इस दुष्टशत्रुके सत्यका भी अनृतसे घात करें। ( इन्द्र-इषिताः देवाः ) इन्द्र द्वारा प्रेरित देव (अस्य आज्यं मध्नन्तु ) इस दुष्ट शत्रुके ष्टतको मथें। और ( यत् असौ जुहोति तत् मा संपादि ) जिस बद्देश्यसे यह इवन करता है वह सिद्ध न हो॥ २॥

(अजिर अधिराजी संपातिनो इयेनी इव ) शीव्रगामी पक्षीराज बाज जैसे एक दूसरेपर आधात करते हैं, उस प्रकार (यः कः च नः अभि अघायति) जो कोई हमें पापसे कष्ट देता है उस (पृतन्यतः आज्यं हतां ) सेनाबाके शत्रुकी हिव नष्ट करें ॥ ३ ॥ अपांखी त उमी बाहू अपि नह्याम्याम्य म् । अमेर्देवस्यं मन्युना तेनं तेऽविषयं हुविः अपि नह्यामि ते बाहू अपि नह्याम्यास्य म् । अमेर्घोरस्यं मन्युना तेनं तेऽविषयं हुविः

11811

11411

अर्थ— (ते उभी बाहू अपाञ्ची) तुझ शत्रुके दोनों बाहू में पीछे मोडकर बांधता हूं तथा (आस्यं अपि नह्या।में) तेरा मुंह भी में बांध देता हूं। (अक्षेः देवस्य तेन मन्युना) अग्निदेवके उस क्रोधसे (ते हाविः अविधिषं) तेरी हिवका में नाश करता हूं॥ ४॥

(ते बाहू अपि नह्यामि) तुझ शत्रुके दोनों बाहुओंको बांधता हूं (आस्यं अपि नह्यामि) मुखको भी बांधता हूं। (घोरस्य अक्षे: तेन मन्युना) भयानक अक्षिके उस क्रोधसे (ते हविः अवधिषं) तेरी हविका मैं नाश करता हूं॥५॥

जो शत्रु अपने ( पृतन्यतः ) सैन्यसे हमें सताता है, और ( नः अघायित ) हमें पापी युक्तियोंसे विविध कष्ट देता है, उस दुष्ट शत्रुके अन्य सब यज्ञादि प्रयत्न भी सफल न हों। ऐसे दुष्ट शत्रु जो भी सत्य कर्म करते हैं उसका उद्देश इतना ही होता है कि उससे उनकी शक्ति बढे और उस शक्तिका उपयोग हमें दबानेकी युक्तियोंमें वे करें। दुष्ट लोग जो उन्छ सत्कर्म करते हैं, वह सत्यके प्रेमसे नहीं करते, अपितु अपनी शक्ति बढानेके लिये करते हैं और वे मनमें यही इच्छा धारण करते हैं कि, इस शक्तिसे हम निर्वलोंको लूटें और अपने भोग बढावें। अतः इस स्कृतों ऐसी प्रार्थना की है कि ऐसे दुष्टोंके सत्कर्म भी सफल न हों और उनकी शक्ति न बढे; दुष्टोंकी शक्ति घटनेसे जगत्में शान्ति रह सकती हैं।

### क्रमुका ध्यान

[ (80 ) 90 ]

(ऋषः- अथर्वा। देवता- अप्तिः।)

परि त्वामे पुरं व्यं विषं सहस्य धीमहि । धृषद्वं दिवेदिवे हन्तारं भङ्गुरावंतः

11 8 11

अर्थ— हे (सहस्य अप्ने ) बलवान् तेजस्वी देव ! (वयं पुरं विष्रं ध्रुषद्वर्णं ) हम सब परिपूर्ण, ज्ञानी, राष्ट्रका धर्षण करनेवाले (भंगुरावतः हन्तारं ) विनाशकको मारनेवाले (त्या दिवे दिवे परि धीमहि ) तुझ ईश्वरकी प्रतिदिन सब भोरसे स्तुति गाते हैं ॥ १ ॥

भावार्थ— परमेश्वर बलवान्, अग्नि समान तेजस्वी, सर्वत्र परिपूर्ण, ज्ञानी, शत्रुका पराजय करनेवाला, बातपात करनेवालेका विनाश करनेवाला है, अतः उसकी सब प्रकारसे स्तुति करनी चाहिए ॥ १ ॥

यनुष्य ईश्वरके गुणगान गावे, उन गुणोंको अपने अंदर धारण करे और ईश्वरके गुणोंको अपनेसें बढावे। मनुष्य इन गुणोंको धारण करे यह बतानेके छिये ही ईश्वरके गुणोंका वर्णन स्थान स्थानपर किया जाता है। यहां अग्नि नामसे ईश्वरका वर्णन है। अग्नि भी उसी प्रभुकी आग्नेयशक्ति छेकर अग्नि गुणसे युक्त बना है। इसी प्रकार अन्यान्य नाम उसी एक प्रभुके छिये प्रयुक्त होते हैं।

#### नायनाम

[७२ (७५, ७६)]

(ऋषि:- अथवी । देवता- इन्द्रः । )

उत्तिष्ठुतावं पद्यतेन्द्रंस्य भागमृत्वियेम् । यदि श्रातं जुहोतंन यद्यश्रातं मुमत्तंन

11 8 11

श्रातं हविशो ब्विन्द्र प्र यांहि जगाम स्रो अध्वनी वि मध्यंस् । परि त्वासते निधिमिः सखायः कुलुपा न बांजपूर्ति चर्रन्तम्

11 3 11

श्रातं मन्य ऊर्धनि श्रातमग्री सुर्धृतं मन्ये तद्दतं नवीयः ।

माध्यन्दिनस्य सर्वनस्य दुधः पिबेन्द्र वजिन्पुकुकुज्जुंबाणः

11 3 11

अर्थ- ( उत् तिष्ठत ) उठो भीर ( इन्द्रस्य ऋत्वियं भागं अवपद्यत ) प्रभुके ऋतुके अनुकृष्ठ भागको देखो। (यदि श्रातं ) यदि भच्छी तरह पका हुना हो तो (जुहोतन ) स्वीकार करो और (यदि अश्रातं अमन्तन ) यदि बच्छी तरह न पका हो तो उसके परिपाक होनेतक जानन्द करो ॥ १ ॥

है (इन्द्र ) प्रभो ! ( श्रातं हिवः ओ सुप्रयाहि ) इवि सिद्ध हो गई है उसके प्रति त् उत्तम प्रकारसे जा, ( सूरः अध्वनः मध्यं वि जगाम ) सूर्यं अपने मार्गके मध्यमें गया है। (सखायः निधिभिः त्वा परि आसते ) समान विचारवाले कोग अपने संप्रहोंके साथ तेरे चारों ओर उसी प्रकार बैठते हैं ( कुलपाः वाजपार्ति चरन्तं न ) जैसे कुछ-

पालक पुत्र संघपति पिताके विचरते हुए उसके पास आते हैं ॥ २ ॥

( ऊधनि श्रातं मन्ये ) गायके स्तनमें पका हुना दूध है ऐसा में मानता हूं । तत्पश्चात् ( अग्नी श्रातं ) निर्पाप परिपक्व हुआ है अतः ( तत् ऋतं नवीयः सुश्टतं मन्ये ) वह सन्ना नवीन दुग्ध उत्तम प्रकारसे परिपक हुआ है ऐसा मैं मानता हूं। हे (पुरुकृत् विजिन् इन्द्र ) बहुत कर्म करनेवाले वज्रधारी प्रभो ! (जुषाणः ) उसका सेवन करता हुणा (माध्यंदिनस्य सवनस्य द्धाः पिब ) मध्यंदिन सवनके दहीका पान कर ॥ ३॥

भावार्थ— उठो और ईश्वरके द्वारा दिये हुए ऋतुके अनुकूछ अन्न भागको देखो । जो परिपक्व हुआ हो उसको छो भीर यदि कुछ अस भाग परिपक्व न हुआ हो, तो उसके परिपाक होने तक आनंदसे रही ॥ १ ॥

हे प्रभो ! यह अक्सभाग परिपन्त हुआ है, यह सिद्ध है, यहां प्राप्त हो, सूर्य मध्यान्हमें आगवा है। सब मित्र अपने अपने संप्रहोंको लिये हुए प्राप्त हुए हैं जैसे पुत्र पिताके पास इकट्टे होते हैं वैसे ही हम सब तेरे पास इकट्टे हुए हैं ॥ २॥ में मानता हूं कि एक तो गायके स्तनोंमें दूध परिपक होता है, पश्चात् अग्निपर परिपक्व होता है। जब अग्न ग्रस

प्रकार सिद्ध होता है। हे प्रभो! मध्यदिनके समय इसका सेवन करो और दही पीको ॥ ३ ॥

#### खानपान

#### मोजनका समय

सूर्यके मंध्यान्हमें मानेपर भोजन करना चाहिये, यह बात इस स्कसे प्रतीत होती है, देखिये-

सूरः अध्वनः मध्यं विजगाम । श्रातं हावेः सुप्रयाहि। (मं०२)

' सूर्य मार्गके मध्यमें पहुंच चुका है अतः परिपक्व हुए असके प्रति जा। 'यह वाक्य भोजनका समय दोपहरके बारह बजेका या उसके किंचित पश्चात्का है, इस बातको स्पष्ट करता है। इवि नाम असका है। यह अस परिपक हुआ हो। अस एक तो स्वयं ( ऊधनि श्रातं ) गायके स्तर्मोमें परिपक्व होता है, जिसको इस दूध कहते हैं, यह दूध दुहे

जानेके पश्चात् (असी श्रातं ) क्षप्तिपर पकाया जाता है। एक स्वभावतः परिपक्ता होती है पश्चात् अग्निपर परिपक्ता होती है, पश्चात् देवताओंको समर्पित करके भोजन करना होता है। दुध एकनेके पश्चात् उसका दही बनाया जाता है। यह दही ( मध्यन्दिनस्य दध्नः पिव ) मध्यान्हके भोज-नके समय पीना योग्य है। रात्रीके समय, या सवेरे दही पीना उचित नहीं, क्यों कि दही शीतवीर्य होता है इस कारण वह दोपहरके उष्ण समयमें ही पीना योग्य है।

जैसे गायके स्तनमें दध परिपक होता है, उसी प्रकार 'गो ' नाम भूमिके अंदर धान्य आदिकी उत्पत्ति होती है। इसको भी परिपक दशामें लेना चाहिये, पश्चात् अग्निपर पकाकर या भूनकर उसको सेवन करना चाहिये। यह अस द्ध हो या अन्य धान्यादि हो, वह ( ऋतं नवीयः ) सञ्चा नया छेना योग्य है। दूध भी ताजा लेना चादिये और धान्य भी बहुत पुराना छेना योग्य नहीं । अन्न भी पकने पर ही छेना चाहिये अर्थात् दोचार दिनके बासे पदार्थ लेने योग्य नहीं है। भगवद्गीतामें कहा है कि-

यातयामं गतरसं पृतिपर्युषितं च यत्। उच्छिष्टमपि चामेध्यं भोजनं तामसप्रियम् ॥

( भ० गी० १७।१० )

" जिस असको तैयार होकर तीन घण्टे व्यतीत हुए हैं, जो नीरस है, जो दुर्गंधयुक्त है, जो उध्छष्ट है और अपवित्र है वह तामस लोगोंको प्रिय होता है। " अर्थात् असको पकाकर तीन घंटोंके पश्चात् उसका सेवन करना योग्य नहीं पकनेके तीन घंटेतक उसको ( ऋतं नवीयः ) नया या ताजा कहते हैं, इसी अवस्थामें उसका सेवन करना चाहिए।

परमेश्वर (ऋत्वियं भागं ) ऋतुके योग्य अस भागको देता है। जिस ऋतुमें जो सेवन करने योग्य होता है वह अस, फूल, फल, रस आदि देता है। उसको पक अवस्थामें प्राप्त करना चाहिये और पश्चात् उसका सेवन करना चाहिये। यदि कोई फल पका न हो तो उसकी प्रतीक्षा आनंदके साथ करनी चाहिये।

सब परिवारके तथा ( सखायः ) इष्टामेत्र अपनी अपनी थालीमें (निधिभिः) अपने अस संग्रहको लें और साथ साथ पंक्तिमें बैठें, सब अपने असमागसे कुछ भाग देवता-ओंके उद्देश्यसे समार्पत करें। सब इष्टमित्र ऐसा मानें की ईश्वर इम सबके बीचमें है अथवा इम उसके चारों भोर हैं और इस प्रकार जो अस भाग मिले उसका भानदके साथ सेवन करें।



### माय और यज्ञ

[ ( 00 ) \$0 ]

(ऋषः- अथर्वा। देवता- घर्मः, अधिनी।)

समिद्धो अभिवैषणा रथी दिवस्तप्ती घर्मी दुंहाते वामिषे मधुं। वयं हि वा पुरुदमोसो अश्विना हवांमहे सधमादेषु कारवेः

11 8 11

अर्थ- हे ( वृषणौ अश्विनौ ) दोनों बलवान् अधिदेवों ! ( दिवः रथी अग्निः सामिद्धः ) प्रकाशके रथ जैसे मित्र प्रदीस हुना है। यह ( घर्मः तप्तः ) तपी हुई गर्मीही है। यह ( वां इषे मधु दुह्यते ) भाप दोनोंके लिये मधुर रसका दोहन करता है। (वयं पुरु-दमासः कारवः सध-मादेषु वां हवामहे ) इम सब बहुत घरवाले और कार्य करनेवां पुरुष साथ साथ मिलकर आनंद करनेके समय तुम दोनोंको बुलाते है ॥ १ ॥

भावार्थ — हवनकी भाग्नि प्रदीप्त हो चुकी है, गौका दोहन किया जाता है भीर हम सब ऋखिज देवताओं को बुढाते 8 11 9 11

| समिद्धो अग्निरंश्विना तुप्तो वां घुर्म आ गतम्।                   |      |      |
|------------------------------------------------------------------|------|------|
| दुह्यन्ते नूनं वृषणेह धेनवो दस्रा मदेन्ति वेषसंः                 | 11 3 | 11   |
| स्वाहांकृतः शुचिंदेवेषुं युज्ञो यो अश्विनीश्रमसो देवपानः।        |      |      |
| तमु विश्वे अमृतांसो जुषाणा गंनधर्वस्य प्रत्यास्ता रिहन्ति        | 11 3 | 11   |
| यदुस्तियास्वाहुतं घृतं पयोऽयं स वामिश्वना भाग आ गतम्।            |      |      |
| माध्वी धर्तारा विद्यस्य सत्पती तुप्तं घुमें पिवतं रोचने द्विवः   | 11 8 | 11   |
| तुप्तो वां घुमीं नेश्चतु स्वहीता प्र वामध्यप्रश्चरतु पर्यस्यान । |      |      |
| मधोर्दुग्धस्यांश्विना तनायां वीतं पातं पर्यस उस्त्रियांयाः       | 11 4 | i li |
| उपं द्रव पर्यसा गोधुगोषमा घर्मे सिञ्च पर्य उस्त्रियायाः।         |      |      |
| वि नाकंमरूयत्सिविता वरेण्योऽनुप्रयाणं मुषसो वि राजिति            | 11 8 | 11   |

अर्थ— हे (बृषणो अश्विनों) बलवान् अधिदेवो ! (अग्निः समिद्धः) अग्नि प्रदीप्त हुआ है, (वां धर्मः तप्तः) आपके लिए दि यह दूध तप रहा है। इसलिए (आगतं) आओ। (नृनं इह धेनवः दुशान्ते) निश्रयसे यहां गीवें दुही जाति हैं। हे (दस्त्री) दर्शनीय देवो ! (वेधसः मदन्ति) ज्ञानी आनंद करते हैं॥ २॥

(यः अश्विनोः देवपानः चमसः यज्ञः) जो अश्विदेवोंका देव जिससे रसपान करते हैं ऐसा चमसरूपी यज्ञ है वह (देवेषु स्वाहाकृतः शुचिः) देवोंके छिए स्वाहा किया हुआ होनेसे पवित्र है। (विश्वे अमृतासः तं उ जुषाणाः) सब देव उसीका सेवन हैं और (तं उ गन्धर्वस्य आस्ना प्रत्यारिहन्ति) उसीकी गंधर्वके मुखसे पूजा भी करते हैं ॥ ३ ॥

है (अश्विनौ) अश्विदेवो ! (यत् उस्त्रियासु आहुतं घृतं पयः ) जो गौओं से रखा हुआ घृतमिश्रित दूभ है, (अयं सः वां भागः ) यह वह आपका भाग है, तुम दोनों (आगतं ) आओ। हे (माध्वी) मधुरतायुक्त (विद्धस्य धर्तारों ) यक्तके धारक, (सत्पती ) उत्तम पाछको ! (दिवः रोजने ततं धर्म पिवतं ) खुलोकके प्रकाशमें तपा हुआ यह दूभ रूपी तेज पीओ ॥ ४॥

है (अश्विनों ) अश्विद्वो ! (तप्तः घर्मः वां नक्षतु ) तपा हुआ तेजरूपी यह दूध तुम दोनोंको प्राप्त होवे। (पयस्वान स्वहोता अध्वर्धः वां प्रचरतु ) दूध लिये हुए हवनकर्ता अध्वर्धः तुम दोनोंको सेवा करे। (तनायाः उस्त्रियायाः मधोः दुग्धस्य पयसः ) हृकुपुष्ट गौके दुदे हुए मधुर दूधको (वीतं पातं ) प्राप्त करो और पीको ॥ ५॥

हे (गे। धुक्) गायका दोहन करनेवाले ! (पयसा ओषं उपद्रव) दूधके साथ श्रातशीघ्र यहां था, (उद्मियायाः पयः घमें आसिञ्च) गौका दूध कढाईमें रख, और तपा। (वरेण्यः सविता नाकं वि अख्यत्) श्रेष्ठ सविता सुखपूर्ण स्वगंधामको प्रकाशित करता है और वह (उपसः अनुप्रयाणं विराजित) उषःकालके गमनके पश्चात् विराजिता है ॥ ६॥

भावार्थ — हे देवो ! अग्नि प्रदीस हुई है, दूध तप रहा है, इसिंख यहां आओ, यह गौवें दुही जाती हैं जिससे ज्ञानी आनंदित होते हैं ॥ २ ॥

यह यज्ञ ऐसा है कि जिसमें देवतालोग रसपान करते हैं, और वे इस पवित्र यज्ञका सेवन करते हैं, और सत्कार करते हैं ॥ ॥

गौके दूधमें देवोंका आग है, इसिंछए इस यज्ञमें पधारो । और इस तपे हुए मधुर गोरसको पीको ॥ ४ ॥

हे देवों! यह तपा हुआ रस तुम्हें प्राप्त हो। गौके इस मधुर गोरसका पान करो॥ ५॥

हे गौका दोहन करनेवाले दूध लेकर यज्ञमें झाओं। गायका दूध तपाओ। हवन करो, श्रेष्ठ सविताने यह सुसमय : स्वर्ग तुम्हारे लिये खुला किया है ॥ ६ ॥

| उपं ह्वये सुद्धां घेतुमेतां सुहस्तां गाधुगृत दोहदेनाम्।      |          |
|--------------------------------------------------------------|----------|
| श्रेष्ठं सवं संविता साविषन्नोऽभी द्वा घर्मस्तदु पु प्र वीचत् | 11 9 11  |
| हिङ्कृष्वती वंसुपत्नी वस्नां वत्समिच्छन्ती मनंसा न्यागंन् ।  |          |
| दुहामुश्चिभ्यां पयां अध्येयं सा वंधीतां महते सीमंगाय         | 11 2 11  |
| जुष्टो दर्मुना अतिथिर्दुरोण इमं नौ यज्ञमुपं याहि विद्वान् ।  |          |
| विश्वां अग्ने अभियुजों विहत्यं शत्रूयतामा भंरा भोजनानि       | 11911    |
| अशे अधे महते सौभंगाय तर्व द्युम्नान्यं त्रमानि सन्त ।        |          |
| सं जांस्पत्यं सुयममा कृंणुष्य शत्रूयतामाभि तिष्ठा महांसि     | 11 80 11 |
| स्यवसाद्भगवती हि भूया अर्घा व्यं भगवन्तः स्याम ।             |          |
| अदि तणमञ्चय विश्वदानीं पित्रं शुद्धमुंदकमाचर्रन्ती           | 11 88 11 |

अर्थ—(सुहस्तः एतां सुदुघां धेनुं उपह्नये) उत्तम हाथवाला में सुबसे दुहे जाने योग्य इस धेनुको बुलाता हूं। (उत गोधुक् एनां दोहत्) और गायका दोहन करनेवाला इसका दोहन करे। (सविता श्रेष्ठं सवं नः साविषत्) सविता यह श्रेष्ठ अन्न हमें देवे। (अमीद्धः धर्मः तत् उ सु प्रवोचत्) प्रदीप्त तेजरूपी दूध यही बतावे॥ ७॥

(हिंकुण्वती वसूनां वसुपत्नी ) रंभानेवाली, ऐश्वयोंका पालन करनेवाली यह गाय (मनसा वत्सं इच्छन्ती क्रिआगन्) मनसे बढ़देकी कामना करती हुई समीप आई है। (इयं अच्न्या अश्विभ्यां पयः दुहां ) यह गौ दोनों

अधिदेवोंके लिये दूध देवे। और ( सा महते साभागाय वर्धतां ) वह बढ़े सौभाग्यके लिये बढ़े ॥ ८॥

(दमूना अतिथिः दुरोणे जुष्टः) दमन किये हुए मनवाहा अतिथि घरमें सेवित होकर यह (विद्वान्) ज्ञानी (नः इमं यहां उपयाहि) हमारे इस यज्ञमें आवे । दे अग्ने ! (विश्वा अभियुजः विहत्य) सब शत्रुओंका नध करके (शत्रुयतां भोजनानि आभर) शत्रुता करनेवाहोंके अन्न हमारे पास हा ॥ ९॥

है (शर्ध अग्न) बलवान अग्ने। (तव उत्तमानि द्युम्नानि महते सौभगाय सन्तु) तेरे उत्तम तेज बढे सौभाग्य बढानेवाले हों। (जास्पत्यं सुयमं सं आकृणुष्व) स्वीपुरुष संबंध उत्तम संयमपूर्वक होवे। (शत्रृयतां

महांसि अभितिष्ठा ) शत्रुता करनेवालोंके बलोंका मुकाबला कर ॥ १०॥

है (अवन्ये) न मारने योग्य गी! तू (सु-यवस-अद् भगवती हि भूयाः) उत्तम वास खानेवाली भाग्यशालिनी हो! (अधा वयं भगवन्तः स्याम) और हम भी भाग्यवान् हों। (विश्वदानीं तृणं अद्धि) सदा तृण अक्षक कर और (आचरन्ती शुद्धं उदकं पिव) अमण करती हुई शुद्ध जल पी॥ ११॥

भावार्थ— में दूध दोहनेमें कुशल हूं, और गायको दोहनेके लिये बुलाता हूं। दोहनेवाला इसका दोहन करे। सविताने इस श्रेष्ठ रसको दिया है॥ ७॥

रंभाती हुई, मनसे बछडेकी इच्छा करनेवाली गी यहां भाई है। यह अहननीया गी देवोंके लिये दूध देवे और बडे

सौभाग्यकी वृद्धि करे ॥ ८॥

यह इन्द्रियसंयमी अतिथि विद्वान् हमारे यज्ञमें आवे । हमारे सब शत्रुओंका नाश करके, शत्रुओंके भोग हमारे पास कै आवे ॥ ९ ॥

हे देव ! जो तेरे उत्तम तेज हैं वह दमारा भाग्य बढावे । खीपुरुशके संबंधमें उत्तम नियम रहे, अनियमसे व्यवहार न हो । शत्रुता करनेवालोंका पराभव करो ॥ १०॥

हे गौ ! तू उत्तम वास खा, और भाग्यवान् बन । तेरे कारण हम भी भाग्यशाली बनें । गाय वास खावे और इधर उधर अमण करती हुई शुद्ध पानो पीते ॥ १९॥

१२ ( अथर्व. सु. भा. कां. ७ )

### गाय और यज्ञ

#### गोरक्षा

गौकी रक्षा कैसे की जावे इस विषयमें इस स्कारे आदेश स्मरण रखने योग्य हैं। देखिये—

रे स्यवस-अद् = उत्तम वास खानेवाली, अर्थात् ब्रुरा वास अथवा बुरे जी न खानेवाली गी हो। गायके दूथमें उसके द्वारा खाये हुए पदार्थका सत्त्व आता है, इसलिये यदि गाय उत्तम वास खावेगी तो दूध भी नौरोग और पृष्टिकारक होगा। इसलिये यह आदेश स्मरण रखने योग्य है। साधारण अनाडी लोग प्रातःकाल गायको अमणके लिये ले जाते हैं, और उस समय गौको मनुष्यकी शौच-विष्ठा-भी खिलाते हैं। पाठक ही विचार कर सकते हैं कि ऐसे पदार्थ खिलानेसे उत्पन्न हुआ दूध कैसा होगा। विष्ठामें जो बुरे पदार्थ होंगे, जो कृमि होंगे, उन सबका परिणाम उस दूधपर होगा, और वैसा दूध रोगकारक होगा। अतः यह वेदका संदेश गोपालन करनेवाले लोग अवस्य ध्यानमें धारण करें। (मं० ११)

२ द्युद्धं उदकं पिवन्ती = ग्रुद्धं जल पीनेवाली गौ हो। अग्रुद्धं, मलिन, गंदा, दुर्गंधयुक्त जल गौ न पीवे। इसका कारण उपर दिया हुआ समझना योग्य है। ( मं० ११ )

रे आचरन्ती = अमण करनेवाली। गौ इधर उधर अच्छी प्रकार अमण करे। गौ केवल घरमें बंधी नहीं रहनी चाहिये। वह सूर्यप्रकाशमें अमण करनेवाली हो। सूर्यप्रकाश में घूमनेवाली गौका दूध ही पीने योग्य होता है।

(मं० ११)

४ विश्वदानीं तृणं अदि = गी सदा तृण-घास-ही खावे।दूसरे पदार्थ न खावे। जीके खतेंम भ्रमण करे और जी खावे।इस प्रकारकी गीका दूध उत्तम होता है।(मं० ११)

५ भगवतीः भूयाः = बलवती, प्रेममयी, शुभगुणयुक्त गौ हो। गायपर प्रेम करनेसे वह भी घरवालों पर प्रेम करती है। इस प्रकार प्रेम करनेवाली गौका दूध पीनेसे पीनेवालेका कल्याण होता है। ( मं० ११)

ये शब्द गायका पालन कैसे करना चाहिये, इस बातकी सूचना देते हैं।

६ सुदुघा= जो विना भाषास दुदी जाती है। दोहन करनेके समय जो कष्ट नहीं देती। ( मं० ७ ) असुहस्तः गोधुक् एनां दोहत् = उत्तम हाथवाला मनुष्य ही गौका दोषण करे । अर्थात् दोहन करनेवाला मनुष्य अपने हाथ पहिले स्वच्छ करे, निर्मल करे और गौको दुहे। हाथ फोडे फुन्सीसे रहित हों, वैसे उत्तम हाथसे दोहन करे । इस आदेशका अत्यन्त महत्व है । जो दोष गवालियोंके हाथपर होगा, वह दोष दूधमें उतरेगा और वह सीधा पीने-वालोंके पेटमें जावेगा । अतः हाथ स्वच्छ रखकर गायका दोहन करना चाहिये (मं० ७)

८ अध्न्या= गाय अवध्य है, अतः उसको मारना भी नहीं चाहिये। अपनी माताके समान प्रेमसे उसका पाउन करना चाहिये (मै०८)

९ सा महते सौभगाय वर्धतां= ऐसी पाछी हुई गौ बड़े सौभाग्यके साथ बढ़े। इरएक घरमें ऐसी गोमाता रहे, इमारी भी यही इच्छा है। (मं. ८)

१० वत्सं इच्छन्ती = गौ बछडेवाछी हो। मृतवत्सा न हो। मृतवत्सा गौका दूध पीनेसे पीनेवाछोंके घरमें भी वही बात बन जायगी। क्योंकि यदि गौके दूधके दोषके कारण उसका बछडा मरा हो, तो वह दोष पीनेवाछोंके वीथमें भी बढेगा। अतः बछडेवाछी गाय हो और बछडेकी इच्छा करती हुई वह प्रेमसे घरमें आये। (गं. ८)

११ गोधुक् पयसा उपद्रव, उस्त्रियायाः पयः धर्मे सिंच = गायका दोइन करनेवाला मनुष्य दूध लेकर शीध-तासे आवे और वह गायका दूध अग्निपर रखे। इसका मतलब यह है कि बहुत देर तक दूध कचा न रखा जावे। चाहे मनुष्य धारोष्ण ही पीबे, निचोडते ही पीबे, परंतु रखना हो तो शीघ्र ही अग्निपर तपाकर रखे। क्योंकि दूधमें नाना प्रकारके क्रिमी हवामेंसे जाकर जम जाते हैं और वहां वे बढते हैं। अतः कची अवस्थामें दूध बहुत देरतक रखना नहीं चाहिये। शीघ्र ही अग्निपर चढाना चाहिये। (गं. ६)

१२ मधु दुद्यते = गायका दोइन करके जो निचोडा जाता है वह मधु अर्थात् शहद ही है। क्योंकि वह बड़ा मीठा होता है। (अं. १)

१३ ततं पिवतं = तपा हुआ दूध पीओ। इसका कारण जपर दिया ही है ( मं. ४ )

देवोंके छिये इसी प्रकारके दूधका समर्पण करना चाहिये। विशेषतः शिक्षनी देवोंका भाग गायका दूध और घी ही है, यह बात चतुर्थ मंत्रमें कही है। अश्विनी देव स्वयं देवोंके दुध और घी पीना चाहिये, और मैसकी नहीं। इसी प्रकार वैष हैं अतः उनको मालूम है कि कौनसा द्ध अच्छा है भीर कौनसा अच्छा नहीं है। अश्विनी देव दूसरा दूध पीते ही नहीं और दूसरा घी भी नहीं सेवन करते । यह बात हम सबको सारण रखनी चाहिए। अतः मनुष्यांको गायका ही

बाजारका दूध भी नहीं लेना चादिये, क्योंकि वह दूध इतनी ही स्वन्छतासे रखा हमा होता है यह कहना कठिन है। अतः घरघरमें गौ पाछनी चाहिये और उसका दूध यज्ञमें समर्पित करना चाहिये और हतशेष भक्षण करना चाहिये।

### गण्डमाला-चिक्तित्मा

[(30)80]

( ऋषि:- अथवाङ्गिराः । देवता- मन्त्रोक्ताः, ४ जातवेदाः । )

अपित्रतां लोहिनीनां कृष्णा मातेति शुश्रुम । मुनेर्देवस्य मुलेन सर्वी विध्यामि ता अहम् 11 8 11 विष्यांम्यासां प्रथमां विष्यांम्युत मंध्यमाम् । इदं जंबन्यामासामा विलनावा स्तुकामिव 11 7 11 त्वाष्ट्रणाहं वसंसा वि तं ईव्यीमंमीमदम्। अथो यो मुन्युष्टें पते तमुं ते शमयामसि 11311 ब्रुतेन स्वं बंतपते समक्ती विश्वाही सुमनी दीदिहीह। तं त्वां व्यं जातवेदः समिद्धं प्रजावन्त उपं सदेम सवे 11811

अर्थ— (लोहिनीनां अपचितां) लाल गण्डमालाकी (कृष्णा माता इति शुश्रुम) कृष्णा उत्पादक है ऐसा सुना जाता है। (ताः सर्वाः) उस सब गण्डमालाओंको (देवस्य मुनेः मूलेन अहं विध्यामि) मुनि नामक दिन्य वनस्पतिके मूळ-जड-से में नाश करता हूं ॥ १ ॥

(आसां प्रथमां विध्यामि) इनकी पहिली गण्डमालाको में वेघता हूं, (उत मध्यमां विध्यामि) भीर मध्यमको वेषता हूं। (आसां जधन्यां इदं आ छिनिश्चि) इनकी अत्यन्त निकृष्टको भी मैं उसी प्रकार छेदता हूं (स्तुकां इव) जिस प्रकार ग्रंथीको खोलते हैं॥ २॥

(त्वाष्ट्रेण वचसा) सूक्ष्मता उत्पन्न करनेवाळी वाणीसे (अहं ते ईप्याँ वि अमीमदम् ) में तेरी ईप्यां दूर करता हूं। है (पते ) पते ! (अथ यः ते मन्युः ) और जो तेरा क्रोध है, (ते तं शमयामिस ) तेरे उस क्रोधको हम शान्त करते हैं ॥ ३॥

हे ( व्रतपते ) वर्तपालन करनेवाले ! (त्वं व्रतेन समक्तः ) त् वर्तसे संयुक्त होकर (इह विश्वाहा सुमनाः दीदिहि ) यहां सर्वदा उत्तम मनवाला होकर प्रकाशित हो। हे ( जातवेदः ) अग्ने ! ( सर्वे वयं तं त्वा समिद्धं ) इम सब उस तुझ प्रदीप्त हुए को (प्रजावन्तः उपसेदिम ) प्रजावाले होकर प्राप्त हों॥ ४॥

भावार्थ — लाल रंगवाली गण्डमालाका नाश करनेके लिये मुनि गामक औषधीकी जड बढी उपयोगी होती है॥ १॥ इससे पहिली बीचकी और अन्तकी गण्डमाला दूर होती है ॥ २॥

क्रोध भीर ईर्ज्या सूक्ष्मविचारके द्वारा दूर किये जांयें ॥ ३ ॥

नियमपालनसे सदा उत्तम मन रहता है और मनुष्य प्रकाशमान हो सकता है। इस प्रकार हम सब तेजस्वी होकर, बाळबचोंको साथ छेते हुए तेजस्वी ईश्वरकी उपासना करें ॥ ४ ॥

मुनि नाम " दमनक, बक, पढ़ाश, प्रियाल, मदन ' इत्यादि अनेक औषधियोंका है, उनमेंसे कौनसी औषधि गण्ड-माला दूर करनेवाली है इसका निश्चय वैद्योंको करना चाहिये। क्रोधको मनसे हटाना, पथ्यके नियमोंका पालन करना इत्यादि बार्ते आरोग्य देनेवाली हैं इसमें संदेह नहीं है।

### गायकी पालना

[ ७५ (७९)]

(ऋषि:- उपरिवश्रवः । देवता- अञ्चाः ।)

प्रजारंतीः सूंयवंसे रुशन्तीः शुद्धा अपः संप्रपाणे पिवंन्तीः । मा वं स्तेन हैंशत माधश्रंसः परि वो रुद्रस्यं हेतिवृणक्त

11 8 11

पद्जा स्थ रमंतयः संहिता विश्वनां सीः । उप मा देवीदेवे भिरेतं ।।

इमं गोष्ठमिदं सदी घृतेनास्मान्त्समुक्षत

11 5 11

अर्थ— (प्रजावतीः) उत्तम बछडोंवाछी (सूयवसे चरन्तीः) उत्तम वासके छिये विचरती हुई (सु-प्र-पाने शुद्धाः अपः पिवन्तीः) उत्तम अलस्थानपर शुद्ध जल पान करनेवाली गौवें हों। हे गौवो! (स्तेनः वः मा ईशत) चोर तुमपर शासन न करे। (मा अघशंसः) पापी भी तुमपर हुकूभत न करे। (स्तूस्य हेतिः वः परि वृणक्तु) स्द्रका शस्त्र तुम्हारी रक्षा करे॥ ॥

हे (रमतयः) जानन्द देनेवाली गौवो ! तुम (पद्ञाः स्थ ) अपने निवास-स्थानको जाननेवाली हो। तुम (संहिताः विश्वनाम्नीः देवीः) इकट्ठी हुईं बहुत नामवाली दिन्य गौवो (देविभिः मा उप एत) दिन्य बछडोंके लाथ मेरे पास आओ। (इमं गो-स्थं, इदं सदं) इस गोशालाको जीर इस घरको तथा (अस्मान्) इम सबको ( घृतेन सं उक्षत ) घीसे युक्त करो॥ २॥

भावार्थ— गौवें उत्तम घास खानेवाली और ग्रुद्धजल पीनेवाली हों । उनके बहुत बछडे हों । कोई चोर और कोई पापी उनको अपने आधीन न करे । महावीरके शखा उनकी रक्षा करें ॥ १॥

गीवें हमें आनंद दें। वे अपने निवासस्थानको पहचानें, मिलकर रहें, अनेक नामवाली दिन्य गीवें अपने बलडोंके साथ हमारे पास आवें। और हमें भरपूर घी देवें ॥ २ ॥

इसमें भी गोपालनके आदेश दिये गए हैं वे स्मरण रखने योग्य हैं।

# मण्डमालाकी चिकित्सा

「四年(60,68)]

(ऋषि:- अथर्वा । देवता- १, २ अपचिद्रैषज्यं, ३-६ जायान्यः, इन्द्रः ।)

आ सुस्रसं: सुस्रसो असंतीम्यो असंतराः। सहोररसतंरा लवणादिक्लेंदीयसीः

11 8 11

अर्थ— ( सुस्रसः सुस्रसः आ ) बहनेवालीसे भी अधिक बहनेवाली, (असतीभ्यः असत्तराः ) ब्रुरीसे भी ब्रुरी, (सेहोः अरसतराः ) गुक्तसे भी अधिक गुक्क और (लणवात् विहेदीयसीः ) नमकसे भी अधिक पानी निकालनेवाली गण्डमाला है ॥ १ ॥

भावार्थ — सब गण्डमालामें बहनेवाली, बुरी, खुब्की उत्पन्न करनेवाली और द्रव उत्पन्न करनेवाली होती हैं ॥ १॥

| या ग्रैच्यां अपुचितोऽधो या उंपपुक्षािः।                   |         |
|-----------------------------------------------------------|---------|
| विजाम्नि या अपूचितंः स्वयंस्रसंः                          | 11211   |
| यः कीकंसाः पशृणाति तलीद्यमित्रविष्ठंति ।                  | - Atria |
| निहीस्तं सर्वे जायान्यं यः कश्चं कुकुदिं श्चितः           | 11311   |
| पृक्षी जायान्यंः पताति स आ विश्वति पूरुंषम् ।             |         |
| तदक्षितस्य भेषुजमुभयोः सुक्षंतस्य च                       | 11811   |
| विद्य वै ते जायान्यं जानं यती जायान्य जायंसे।             |         |
| कथं ह तत्र त्वं हेनो यस्यं कृण्मो हिविर्गृहे              | ॥ ५ ॥   |
| धृषत्पिब कलशे सोमीमिन्द्र वृत्रहा श्रूर समरे वर्धनाम्।    |         |
| मार्च्यन्दिने सर्वन आ वृंषस्य रियष्ठानी रियम्स्मासुं बेहि | ॥६॥     |

अर्थ— (याः अपिचतः श्रेव्याः ) जो गण्डमाला गलेमें होती है, (अर्था या उपपक्ष्याः ) और जो कन्धों या बगलोंमें होती है तथा (याः अपिचतः विजाक्ति ) जो गंडमाला गुप्तस्थानपर होती है, ये सब (स्वयं स्त्रसः ) स्वयं बहनेवाली हैं ॥ २ ॥

(यः कीकसाः प्रश्नुणाति) जो पसिलयोंको तोडता है, जो (तलीदां अवितिष्ठति) तलवेमें बैठता है, (यः कः च ककुदि श्रितः) जो रोग पीठमें जम गया होता है, (तं सर्वे जायान्यं) उस सब स्नीद्वारा भानेवाले रोगको (निः हाः) निकाल दो ॥ ३॥

(पक्षी जायान्यः पतित ) पक्षीके समान यह रोग क्षीसे उत्पन्न होकर उडता है और (सः पुरुषं आविशति ) वह अनुष्यके पास पहुंचता है। (तत् आक्षितंस्य सुक्षतस्य उभयोः च ) वह चिरकाळसे रोगप्रस्त न हुए अथवा उत्तम क्षत किंवा वणयुक्त बने दोनोंका (भेषजं ) भीषध है॥ ४॥

हे (जायान्य) खीसे उत्पन्न होनेवाले क्षयरोग ! (यतः जायसे) जहांसे तू उत्पन्न होता है, (ते जानं विद्य वै) तेरा जन्म हम जानते हैं। (यस्य गृहे हिव कृण्मः) जिसके घरमें हम हवन करते हैं (त्वं तत्र कथं हनः) तू वहां कैसे मारा जाता है यह भी हम जानते हैं॥ ५॥

हे (शूर घुषत् इन्द्र) शूर, शत्रुको दबानेवाछे इन्द्र! (कलशे सीमं पिब) पात्रमें रखा हुना सोमरस पी। तू (वस्तां समरे बृत्रहा) धनोंके युद्धमें शत्रुका पराजय करनेवाला है (माध्यन्दिने सवने आवृषस्व) मध्यदिनके सवनके समय तू बलवान हो (रिय-स्थान: अस्मासु रियं धोहि) तू धनके स्थानमें रहकर हमें धन दे॥ ६॥

भावार्थ कई गण्डमाला गलेमें, कन्धेमें, कई गुप्तस्थानपर होती हैं और ये सब स्नाव करनेवाली होती हैं ॥ २ ॥ हड्डीमें, तलवेमें, पीठमें एक रोग होता है वह स्त्रीसंबंधसे रोग होता है ॥ ३ ॥

इसके बीज पक्षीके समान हवामें उडते हैं, ये मनुष्यमें जाते हैं और रोग उत्पन्न करते हैं। जो लोग ऐसे रोगसे चिर-कालसे प्रस्त होते हैं, अथवा जिनमें वण होते हैं, ऐसे रोगका भी औषधसे उपचार करना चाहिये॥ ४॥

स्त्रीसे उत्पन्न होनेवाला क्षयरोग कैसे उत्पन्न होता है यह जानना चाहिये। जिसके घरसें हवन होता है वहांके रोगबीज इवनसे जल जाते हैं ॥ ५ ॥

हे शूर प्रभो ! इस सोमरसका सेवन करो । तुम शत्रुओंका नाश करनेवाले और बलवान हो । हमें धन दो ॥ ६ ॥

#### गण्डमाला

इस एक स्कतों वस्ततः भिन्न भिन्न हो स्वत हैं। बौर एकका दूसरेके साथ कोई संबंध नहीं। परंतु यदि इन दो स्कतोंका संबंध देखना हो, तो एक ही विचारसे देखा जा सकता है। पहिले दो मंत्रोंमें जिस गण्डमालाका उल्लेख है, वह गण्डमाला क्षयरोगसे उत्पन्न होती है जो क्षयरोग खीके विषयातिरेकसे उत्पन्न होता है। इस प्रकार संबंध देखनेसे ये दो स्कृत विभिन्न होते हुए भी एक स्थानपर क्यों रखे हैं, इसका ज्ञान हो सकता है।

यह गण्डमाला बहनेवाली, खुष्की वढानेवाली, नमक जैसी गीली रहनेवाली, बुरा परिणाम करनेवाली, गळेमें उत्पन्न होनेवाली, पसुलियोंमें उत्पन्न होनेवाली, जिसकी उत्पत्ति गृप्त स्थानके विषयातिरेकसे होती है।

इसके रोगबीज पसिलयों और दिश्वयोंको कमजोर करते हैं, दाथ पांचके तलवोंमें बैठकर गर्मी पैदा करते हैं, पीठ की रीडमें रहते हैं। इन स्थानोंसे इनको दटाना चाहिये।

इस अयके रोगबीज पक्षी जैसे हवामें उहते हैं और वे-

पक्षी जावान्यः पतिति। स पृष्ठप आविशति। ( मं० ४ )

"पक्षी जैसे क्षयरोगके बीज उडते हैं, और वे मनुष्यमें प्रवेश करते हैं " तथा ये ( जायान्यः ) स्नीसंबंधसे उत्पन्न होते हैं अर्थात् स्नीसे अति संबंध करतेसे शरीर शीर्यदीन होता है और इनको बढनेका अवसर मिळता है।

#### इवनसे नीरोगता

यस्य गृहे हाविः कृण्यः तत्र हनः। (मं० ५)

" जिसके घरमें हवन करते हैं वहां इनका नाश होता है " ये क्षयरोगके बीज हवामें उडकर आते हैं और हवन होते ही इनका नाश होता है। यह हवनका महत्त्व है। पाठक इसका अवश्य स्मरण रखें। हवन आरोग्य देनेवाला है। इस प्रकार नीरोग बने मनुष्य शूर होते हैं, वे सोमरस पान करें, और अपने शत्रुओंका दमन करने द्वारा अपने किये यश और धन संपादन करें।

# बन्धनसं मुन्ति

[(52)02]

(ऋषि:- अङ्गिराः । देवता- मरुतः ।)

सार्तपना इदं हिविर्मरुत्स्त क्रंजिष्टन । असाकोती रिश्वादसः यो नो मर्ती मरुतो दुईणायुस्तिरश्चित्तानि वसनो जिघांसति ।

11 8 11

द्रुद्दः पाशान्त्रति मुश्चतां सस्तपिष्ठेन तपंसा हन्तना तम्

11 7 11

अर्थ— हे (सां-तपनाः मरुतः= मर्-उतः ) अच्छी प्रकार शत्रुको तपानेवाले मरनेके लिये तैयार वीरो ! (इदं तत् हिवः जुजुष्टन ) इस हवि-अन्नका सेवन करो । हे (रिश-अद्सः) शत्रुओंका नाश करनेवालो ! (अस्माक उती ) इमारी रक्षा करो ॥ ॥

है ( वसवः महतः ) निवासक महतो ! ( यः नः मर्तः दुर्द्दणायुः ) हममेंसे जो मनुष्य दुष्टभावसे युक्त होकर ( चित्तानि तिरः जिघांसित ) हमारे चितोंको छिपकर नाश करना चाहता है। ( सः दुहः पाशान् प्रतिमुञ्जतां ) उसपर दोहीके पाश छोडो और (तं तिपिष्ठेन तपसा हन्तन ) उसको तापदायक तपनसे मार डालो ॥ १ ॥

भावार्थ- शत्रुको ताप देनेवाले वीर हमारे द्वारा दिये गए असभागको स्वीकार करके, शत्रुओंका नाश कर, हमारी रक्षा कर ॥ 3 ॥

इसमें से कोई दुष्ट मनुष्य यदि छिपकर हमारे मनोंका नाश करना चाहे, उसको पाशोंसे बांधकर मार बालो ॥ २ ॥

संवत्सरीणां मरुतेः स्वकी उरुश्चंयाः सर्गणाः मार्जुषासः । ते असत्पाञ्चान्त्र स्रेश्चन्त्वेनसः सांतपना मत्सरा माद्यिष्णवंः

11 3 11

अर्थ— (संवत्सरीणाः सु-अर्काः) वर्षभरतक प्रकाशनेवाले (सगणाः उरुक्षयाः) सेनासमूहके साथ बडे घरोंमें रहनेवाले, (मानुषासः) मानवी वीर (सांतपनाः माद्यिष्णवः मत्सराः) शत्रुको संवाप देनेवाले हर्ष बढाने-वाले प्रसन्त (ते मर्-उतः) वे मरनेतक लडनेवाले वीर (एन सः पाशान् अस्मत् प्रमुश्चन्तु) पापके पाशोंको हमसे खुढावें ॥ ३ ॥

भावार्थ— सालभर रहनेवाले, तेजस्वी, अनुयाशियोंके साथ बड़े वरोंमें रहनेवाले, अञ्जूको ताप देनेवाले मानवी वीर पापसे हमें बचावें ॥ ३ ॥

इसमें क्षत्रियधर्म बताया है। क्षत्रिय शत्रुको ताप देनेवाला श्रूचीर हो, स्वजनोंकी रक्षा करे, अपनेमें यदि कोई दुष्ट मनुष्य निकल आवे, तो उसको भी दण्ड देवे, सबको निर्भय बनावे और पापसे जनोंको दूर रखे।



### बन्धमुक्तता

[(53)30]

(ऋषः- अथर्वा । देवता- अग्नः ।)

वि ते मुञ्चामि रश्चनां वि योक्त्रं वि नियोर्जनम् । इहैव त्वमर्जस्न एध्यम्ने ॥ १ ॥ अस्मै श्वत्राणि धारयन्तमम्ने युनर्जिम त्वा ब्रह्मंणा दैव्येन । दीदिह्यं १ समभ्यं द्रविणेह भद्रं प्रेमं वोचो हिवदां देवतांसु ॥ २ ॥

अर्थ — हे (अरो ) अरो ! (ते रशनां विमुश्चामि ) तेरी रस्सीको मैं खोलता हूं । तेरे (योक्त्रं वि ) बंधनको भी मैं छोडता हूं । ( नियोजनं वि ) तेरे खींचकर बांधनेवाले बंधको भी मैं छोडता हूं । (इह एव त्वं अजस्त्रः एधि ) यहीं तू अहिंसित होकर रह ॥ १॥

है (अग्ने) अमे ! (अस्मे क्षत्राणि धारयन्तं त्वा) इसके लिये यहां क्षत्रधर्मने धारण करनेवाले तुझको (दैव्येन ब्रह्मणा) दिन्यज्ञानके साथ (युनिज्म) युक्त बनाता हूं। (अस्मभ्यं इह द्रविणा दीदिहि) हमारे लिये यहां धन दे। (हमं देवतासु हिवर्दा प्रवोचः) इसके विषयमें देवताओं है हिवसमर्पण करनेवाला करके वर्णन किया जाता है ॥२॥

भावार्थ- पहिला, बीचका भीर निचला इस प्रकार तीनों बंधनोंको में खोलकर तुझे मुक्त करता हूं, इस प्रकार तू मुक्त होकर यहां था ॥ १ ॥

वीरता धारण कर, दिव्यज्ञानसे युक्त हो, धन समर्पण कर, देवताओं में दिव अर्पण कर, इसीसे तेर। यश बढ़गा॥२॥

#### रीन बंधन

बंधन तीन प्रकारके रहते हैं, एक मनका बंधन, दूसरा बीचका अथवा वाणीका और तीसरा निचली देहका। इन तीन बंधनोंसे मनुष्य बंधा हुआ है अर्थात् बद्ध हुआ है। इससे उसको मुक्त होना है। ये बंधन जब खोले जाते हैं तब वह मुक्त होता है, तबतक उसकी बद्ध स्थिति है ऐसा कहते हैं।

बंधनसे छूटनेके किये क्षत्र अर्थात् पुरुषार्थं करनेका सामर्थ्यं अवस्य होना चाहिये। इसके विना कोई मनुष्य बंधन-मुक्त होनेका यान भी नहीं कर सकता। इसके पश्चात् उसको ज्ञान चाहिये। ज्ञानके विना बंधनसे मुक्ति प्राप्त नहीं हो सकती। ज्ञानका अर्थ (मोक्षे धीर्ज्ञानं ) वंधमुक्त होनेका उपाय जानना है। पुरुषार्थ द्वारा धन आदि प्राप्त करना और उस प्राप्त धनका ईश्वरार्पण बुद्धिसे समर्पण करना, ये दो कार्य करना मनुष्यको योग्य है। इसीसे मनुष्यके बंधन दूर होते हैं। विशेष कर अपने धनका समर्पण अर्थात त्याग, (द्वतासु ह्विद्री) देवताओंको समर्पण करनेसे मनुष्य बंधनसे मुक्त होता है।

यह सूक्त थोडासा अस्पष्ट है, तथापि उक्त प्रकार इसका विचार करनेसे इसका भाव समझमें आ सकता है।



### **FERRITE**

[(83)90]

(ऋषः- अथर्वा । देवता- अमावास्या । )

यत्तं देवा अर्कुण्वन्भागध्यममावास्य संवसंन्तो महित्वा।
तेनां नो यत्तं पिष्टिह विश्ववारे स्पि नो घेहि सुभगे सुवीरंम् ॥१॥ अहमेवास्म्यंमावास्याद्धे सामा वंसन्ति सुकृतो मयीम ।
मिय देवा उभयं साध्याश्चेन्द्रं ज्येष्ठाः समंगच्छन्त सर्वे ॥२॥ आगुत्रात्री संगमनी वर्धनामूर्ज पृष्टं वस्त्रावेश्यंन्ती ।
अमावास्यापि हविषां विश्वेमोर्ज दुहाना पर्यसा न आगन् ॥३॥ अमावास्यो न त्वदेतान्यन्थो विश्वां रूपाणि परिभूजीजान ।
यत्कांमास्ते जुहमस्त्रको अस्तु व्यं स्यांम पर्तयो स्यीणाम् ॥ ४॥

अर्थ— हे (अमावास्ये) अमावास्ये! (ते महित्वा) तेरे महत्त्वसे (संव सन्तः देवाः) एकत्र निवास करने वाले देव (यत् भागवेयं अकृण्वन्) जो भाग्य बनाते हैं, (तेन नः यशं पिपृहि) उससे हमारे यज्ञकी पूर्णता कर। हे (विश्ववारे सुभगे) सबको वरनेयोग्य उत्तम भाग्यवती देवी! (सुवीरं रियं नः धाहि) उत्तम वीरवाला धन हमें दे॥ १॥

( अहं एव अमावास्या अस्मि ) में ही बमावास्या हूं। ( मां इमे सुकृतः माय आवसन्ति ) मेरी इच्छा करते हुए ये पुण्य करनेवाल लोग मेरे बाश्रयसे रहते हैं। ( साध्याः इन्द्रज्येष्टाः सर्वे उभये देवाः ) साध्य और इन्द्र बादि सब दोनों प्रकारके देव ( माय समगच्छन्त ) मुझमें बाकर मिलते हैं ॥ २॥

(वस्नां संगमनी) सब असुओंको मिलानेवाली, (पुष्टं ऊर्जं वसु आवेशयन्ती) पुष्टिकारक और बलवर्धक धन देनेवाली (रात्री आगन्) रात्री आगई है। (अमावास्या वै हविषा विधेम) अमावास्याके लिखे हस हवनसे यजन करते हैं। क्योंकि वह (ऊर्ज युहाना पयसा नः आगन्) अन्न देनेवाली दूधके साथ आई है॥ ३॥

हे (अमावास्ये ) लमावास्ये ! (त्वत् अन्यः एतानि विश्वा रूपाणि ) तेरेसे भिन्न इन सब रूपोंको (परिभूः न जजान ) घरकर कोई नहीं बना सकता। (यत् कामाः ते जुहुमः) जिसकी इच्छा करते हुए इस तेरा यजन करते हैं, (तत् नः अस्तु ) वह हमें प्राप्त होवे। (वयं रयीणां पतयः स्याम ) इम धनोंके स्वामी बनें॥ ४॥

भावार्थ— सब देव जो भाग्य देते हैं वह हमें प्राप्त होवे और उससे हमारा यज्ञ पूर्ण होवे तथा हमें ऐसा धन प्राप्त होवे कि जिसके साथ वीर हों ॥ १ ॥

में समावास्या हूं, अतः साध्य आदि सब देव तथा पुण्यकर्म करनेवाले मनुष्य मेरे आध्यसे रहते हैं॥ २॥ अमावास्या सब धन देती है, पृष्टि बल और धन भी देती है, अतः इसके लिये इवन किया जावे॥ ३॥

हे अमावास्त्रे ! तेरेसे भिन्न दूसरा कोई भी नहीं है कि जो इस जगत्को घेरकर बना सकता है। जिस कामनासे हम तेरा यजन करते हैं वह कामना इमारी पूर्ण होवे और इस धनके स्वामी बनें॥ ४॥

#### अमावास्या

"अमावास्या " का अर्थ है 'एकत्र वास करानेवाली '। सूर्य और चन्द्र एक स्थानपर रहते हैं अतः इस तिथिको अमावास्या कहते हैं। सूर्य उपस्वरूप है और चन्द्र शान्त स्वरूप है। उप और शान्तको एक घरमें रखनेवाली यह अमावास्या है। इसी प्रकार सब देवोंको एकत्र निवास करानेवाली भी यही है। यह गुण मनुष्योंको अपने अंदर धारण कराना स्वाहिये। परस्पर विरोधी स्वभाववाले जितने अधिक मनुष्योंको धारण करनेका सामध्य मनुष्यों हो उतनी उसकी योग्यता होगी। "अमावास्या" से यह बोध मनुष्योंको प्राप्त हो सकता है।

अमानास्या पर यह सूक्त एक सुंदर कान्य है। यह कान्यरस देता हुआ मनुष्यको उत्तम बोध देता है। विभिन्न प्रकृतिवाले मनुष्योंको एक घरमें, एक जातिमें, एक धर्ममें, एक राष्ट्रमें, एक कार्यमें रखकर, उन सबसे एक ही कार्य कराना और उन सबकी उन्नति सिद्ध करना, यह इस सूक्तका उपदेशविषय है। जो हरएक व्यवहारमें निःसन्देह बोधपद होगा।

**ELMAL** 

[60(64)]

( ऋषिः- अथर्वा । देवता- पौर्णमासी, प्रजापतिः । )

पूर्णा पृथादुत पूर्णा पुरस्तादुनमं ध्यतः पौर्णमासी जिंगाय ।
तस्याँ देवैः संवसंनतो महित्वा नार्कस्य पृष्ठे सिम्पा मंदेम ॥ १॥ १॥ वृष्मं वाजिनं वयं पौर्णमासं यंजामहे ।
स नो ददात्विक्षंतां रियमर्ज्यदम्बतीम् ॥ २॥ प्रजापते न त्वदेतान्यन्यो विश्वां रूपाणि परिभूजीजान ।
यत्कांमास्ते जुदुमस्तको अस्तु वयं स्यांम पर्तयो स्यीणाम् ॥ ३॥

अर्थ— (पश्चात् पूर्णा ) पीछसे परिप्र्ण, (उत पुरस्तात् पूर्णा ) और आगसे भी पूर्ण तथा ( मध्यतः ) बीच-मेसे भी परिप्र्ण ( पीर्णमासी उत् जिगाय ) पूर्णमा है। (तस्यां देवैः संवसन्तः ) उसमें देवेंके साथ रहते हुए हम सब ( महिरवा नाकस्य पृष्टे इषा संमदेम ) महिमासे स्वर्गके पृष्ठपर इच्छाके अनुसार आनन्दका उपभोग करें॥ १॥

( वृषमं वाजिनं पौर्णमासं ) बलवान् अजवान् पौर्णमासका (वयं यजामहे ) हम यजन करते हैं। (सः नः )

वह हम सबको (अक्षितां अन्-उपदस्वतीं रियं ददातु ) अक्षय और अविनाशी धन देवे ॥ २॥

हे (प्रजापते) प्रजापते ! (त्वत् अन्यः) तेरेसे भिन्न (एतानि विश्वा रूपाणि) इन संपूर्ण रूपोंको (परिभूः न जजान) सर्वत्र व्यापकर कोई नहीं उत्पन्न कर सकता। (यत्-कामाः ते जुहुमः) इसकी कामना करते हुए इम तेरा यजन करते हैं, (तत् नः अस्तु) वह हमें प्राप्त हो। (वयं रयीणां पत्यः स्याम) हम सब धनोंके स्वामी बनें ॥ ३॥

भावार्थ — सब प्रकारसे परिपूर्ण होनेसे पौर्णमासीको पूर्णमा कहते हैं। इस समय जो लोग देवोंकी समामें -यज्ञमें -लगे दोते हैं, वे अपनी महिमासे स्वर्गधाम प्राप्त करते हैं॥ १॥

पूर्णमास बल भीर अञ्चले युक्त होता है, इसीलिये हम सब उसका यजन करते हैं। इससे इम अक्षय धन प्राप्त करेंगे ॥ २ ॥

इस जगत्के अनन्त रूपोंको उत्पन्न करनेवाळा प्रजापतिसे भिन्न कोई नहीं है। जिस कामनासे हम यज्ञ करते हैं वह पूर्ण दो और इम धन संपन्न बनें ॥ ३॥

१३ ( अथवे. सु. भा. कां. ७ )

पौर्णमासी प्रथमा यज्ञियासीदह्वां रात्रीणामतिक्षर्वरेषुं । ये त्वां यज्ञैयीज्ञिये अर्घयन्त्यमी ते नाके सुकृतः प्रविष्टाः

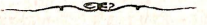
11811

अर्थ— (पौर्णमासी) पूर्णिमा (अहां रात्रीणां अतिहार्वरेषु) दिनोंमें तथा रात्रियोंके अंधेरोंमें (प्रथमा यित्रया आसीत्) प्रथम पूजनीय है। दे (यित्रये) पूजनीय ! (ये त्वां यहाँ: अर्घयन्ति) जो तुम्हें यहाके द्वारा पूजते हैं, (ते अमी सुकृतः नाके प्रविष्टाः) वे ये सत्कर्म करनेवाले स्वर्गमें प्रविष्ट होते हैं॥ ४॥

भावार्थ — पूर्णिमा दिनमें और रात्रीमें पूजनेयोग्य है। दे पूर्णिमां! तेरा यजन दम करते हैं, हमें स्वगैधाममें प्रवेश प्राप्त होवे॥ ४॥

ये दोनों सूक्त अमावास्या और पौणमासीके 'दर्श और पूर्णमास ' यज्ञोंके सूचक हैं। अमावास्याके समय जैसा यजन करना चाहिये, उसी प्रकार पूर्णिमांके समय भी करना चाहिये। इससे इह-पर लोकवें लाम होता है।

इसीका वर्णन इन सूक्तोंमें पाठक देख सकते हैं। दर्शपूर्णमास यज्ञकी आवश्यकता इन दो सूक्तोंमें स्पष्ट शब्दोंमें कही है।



### घरके देरे बालक

[ ८१ (८६)]

(ऋषिः- अथर्वा । देवता- सावित्री, सूर्यः, चन्द्रः ।)

पूर्वाप्रं चरतो माययैतौ शिशू क्रीडंन्तौ परि यातोऽण्वम् । विश्वान्यो भवंना विचर्ष क्रत्रू रुन्यो विदर्धजायसे नवंः नवोनवो भवसि जायंमानोऽह्वौ केतुरुषसामेष्वग्रंम् । भागं देवेभ्यो वि देधास्यायन्त्र चेन्द्रमस्तिरसे दीर्घमायुः

11 8 11

11 7 11

अर्थ— ( एती शिशू कीडन्ती ) ये दोनों बालक अर्थात् सूर्य और चन्द्र, खेलते हुए ( मायया पूर्वापरं चरतः ) शक्ति आगे पीछे चलते हैं । और ( अर्णवं परि यातः ) समुद्रतक अमण करते हुए पहुंचते हैं । ( अन्यः विश्वा मुवना विचष्टे ) उनमेंसे एक सब मुवनोंको प्रकाशित करता है । और ( अन्य, ऋतून् विद्धत् नवः जायसे ) दूसरा ऋतुओंको बनाता हुआ नया नया बनता है ॥ १ ॥

(जायमानः नवः नवः भवसि) प्रकट होता हुआ नया नया होता है। एक (अन्हां केतुः) दिनोंको बतानेवाल है वह (उपसां अग्रं एपि) उपःकालोंके अग्रभागमें होता है। (आयन् देवेभ्यः भागं विद्धासि) वह आता हुआ देवोंके लिये विभाग समर्पण करता है। तथा (चन्द्रमः! दीर्घ आयुः प्र तिरसे) हे चन्द्रमा! त् दीर्घ आयु अर्पण करता है। २॥

भावार्थ— इस घरमें दो बाढ़क हैं, वे एकके पीछे दूसरे अपनी शक्ति ही खेळते हैं। खेळते हुए समुद्रतक पहुंचते हैं, उनमेंसे एक सब जगत्को प्रकाशित करता है और दूसरा ऋतुओंको बनाता हुआ वारंवार नवीन बनता है ॥ १ ॥

इनमेंसे एक दिनके समयका चिन्द है जो उषःकालके अन्तिम समयमें प्रगट दोता है और सब देवोंको योग्य विभाग समर्पित करता है। जो दूसरा बालक है वह स्वयं वारंवार नवीन नवीन बनता है और सबको दीर्घ बायु देता है॥ २॥

| सोमंस्यांको युधां पुतेऽन्तो नाम वा असि ।                         |         |
|------------------------------------------------------------------|---------|
| अर्न्तं दर्भ मा कृषि प्रजयां च धर्नेन च                          | 11311   |
| दुर्कोि दर्शवो (इसि समग्रोडिस समन्तः ।                           |         |
| समंग्रः समन्तो भूयासं गोभिरखैंः प्रजयां प्रश्निर्मृहैर्धनेन      | 11811   |
| यो देस्मान्द्रेष्टि यं व्यं द्विष्मस्तस्य त्वं शाणेना प्यापस्य । |         |
| आ व्यं प्यांशिषीमि गोमिरश्वैः प्रजयां पश्चिमिगृहैर्धनेन          | 11411   |
| यं देवा अंग्रमाप्याययंन्ति यमक्षितमक्षिता अक्षयंन्ति ।           |         |
| तेनासानिन्द्रो वर्रुणो बृहस्पित्रा प्याययन्तु अवनस्य गोपाः       | 11 8 11 |

अर्थ—हे ( युधां पते, सोमस्य अंदाः ) युद्धोंके स्वामी! हे सोमके अंश! ( अनूनः नाम वै असि ) त् अन्यून बसदाका है। हे (दर्श) दर्शनीय! ( मा प्रजया धनेन च अनूनं क्षाध ) मुझे प्रजा और धनसे परिपूर्ण कर ॥ ३॥

(दर्शः असि) तू दर्शनीय है, तू (दर्शतः असि) दर्शनके लिये योग्य हो। तू (सं अन्तः समग्रः असि) सब अन्तोंसे समग्र हो। (गोभिः अश्वेः प्रजया पशुभिः गृहैः धतेन) गौवें, बोहे, संतान, पशु, बर और धनसे मैं (समन्तः समग्रः भ्रयासं) अन्ततक परिपूर्ण होऊं॥ ४॥

(यः अस्मान् द्वेष्टि) जो इम सबसे द्वेष करता है, (यं वयं द्विष्मः) जिससे इम सब द्वेष करते हैं, (तस्य प्राणेन आप्यायस्व) उसके प्राणसे त् बढ जा, (गोभिः अश्वेः प्रजया, पशुभिः, गृहैः, धनेन वयं, आप्याशिषी-

महि ) गीवं, घोडे, संतति, पशु, घर और धनसे हम बढें ॥ ५॥

(यं अंधुं देवाः आप्याययन्ति) जिस सोमको देव बढाते हैं, (यं अक्षितं अक्षिताः मक्षयन्ति) जिस अवि-नाशीको खाते हैं, (तेन) उस सोमसे (अस्मान्) हम सबको (भूवनस्य गोधाः इन्द्रः वरुणः बृहस्पातिः) भुवनके रशक इन्द्र बरुण बृहस्पति ये देव (आप्याययन्तु) बढावें ॥ ६ ॥

भावार्थ— हे युद्धोंके स्वामी! सोमके अंश! तू पूर्ण और दर्शनीय हो, अतः मुझे संतान और धनसे परिपूर्ण बना॥३॥ तू दर्शनीय और अत्यन्त परिपूर्ण है, में भी गाय, घोडे आदि पशु, संतति, घर, धन आदिसे पूर्ण बनूं॥ ४॥ जो दुष्ट हमसे द्वेष करता है और जिससे हम द्वेष करते हैं उसके प्राणका तू हरण कर और हम धनादिसे परिपूर्ण बनें॥ ५॥

जिस सोमको देव बढाते मीर भक्षण करते हैं उससे हम पुष्ट हों, त्रिशुवनके रक्षक देव हमारी उसति करें ॥ ६ ॥

### घरके दो बालक

#### जगत्र्दी घर

यह संपूर्ण जगत् एक बडाभारी घर है, इस घरमें इम सब रहते हैं। इस घरमें दो आदर्श बालक हैं, इन बालकोंका नाम ' सूर्य और चन्द्र ' है। इमारे घरमें बालक कैसे हों, और माता पिताको प्रयत्न करके अपने घरके बालकोंको किस प्रकारकी शिक्षा देनी चाहिये और बालक कैसे बनने चाहिये, इस विषयका उपदेश इस स्कमें दिया है। हरएक घरके भातापिता इस दृष्टिसे इस स्कका विचार करें।

#### खेलनेवाले बालक

घरमें बालक (क्रीडन्तो शिशू) खेलनेवाले होने चाहिये, रोनेवाले नहीं। बालक कमजोर, बीमार और दोषी होनेपर ही रोते हैं। यदि वे बलवान्, नीरोग और किसी शारीरिक दोषसे दूषित न हों, तो प्रायः रोते नहीं। मातापिताओंको उचित है कि वे गृहस्थाश्रममें ऐसा योग्य और नियमानुकूल ज्यवहार करें कि, जिससे सुदृढ, हृष्टपुष्ट, नीरोग और आनंदी बालक उत्पन्न हों।

#### अपनी शक्तिसे चलना

बालकों से दूसरा गुण यह चाहिय कि वे (मायया पूर्वा-परं चरन्तः ) अपनी आंतरिक शक्ति ही आगे पीछे चलते रहें। दूसरेके द्वारा उठानेपर उठें, दूसरेके द्वारा चलाये तो चलें ऐसे परावलंबी बालक न हों। मातापिता बलवान हों और वे नियमानुक्ल चलनेवाले रहें, तो उनको ऐसे अपनी शक्तिसे अमण करनेवाले बालक होंगे। जो मातापिता दुर्व्य-सनी नहीं हैं, सदाचारी हैं और ऋतुगामी होकर गृहस्था-अमका व्यवहार ऐसा करते हैं कि जिसे धार्मिक व्यवहार कहा जाये तो उनके सुयोग्य बालक ही होते हैं। जो नीरोग और सुहह बालक होते हैं वे कितना भी कष्ट हो तो भी अपने शयरनसे आगे बहनेका यहन करते ही रहते है।

#### दिग्विजय

ये आगे बढकर विद्वान् और पुरुषार्थी होकर (अर्णवं परियातः) समुद्रके चारों ओरके देशदेशान्तरमें अमण करते हैं, दिग्वजय करते हैं। अपने ही प्राममें कूपमण्डूकके समान बैठ नहीं रहने, समुद्रके ऊपरसे अथवा अन्तरिक्षमेंसे संचार करते हैं, और देशदेशान्तरमें परिअमण करते हैं और धर्म, सदाचार तथा सुशीळता आदिका उपदेश करते हैं और सब जनताको योग्य आदर्श बताते हैं।

#### जगतको प्रकाश देना

इस प्रकार परमपुरुषार्थसे व्यवहार, करते हुए उनमेंसे एक (अन्यः विश्वानि भुवनानि विचष्टे) सब जगत्को प्रकाश देता है, अन्धकारमें डूबी हुई जनताको प्रकाशमें लाता है। सब देशदेशान्तरमें यह अमण करता हुआ जन-ताको अन्धरेसे छुडवाकर प्रकाशमें लानेका यत्न करता है।

दूसरा गृहस्थाश्रमी (ऋतून विधद्त्) ऋतुगामी होकर, ऋतुओं के अनुकूल रहकर (नवः जायते) नवीन जैसा होता है। कितनी भी बडी आयु हो तो भी पुनः नवीन तरुण जैसा होता है। ऋतुगामी होना, ऋतुके अनुकूल रहनासहना रखना, सोमादि भौषधियोंका उपयोग करने आदिसे बृद्ध भी तरुणके समान नवीन हो सकता है।

सूर्य और चन्द्रपर यह रूपक प्रथम मंत्रमें है। पाठक इसका उचित विचार करें और अपने बालकोंकी शिक्षा भादिके विषयमें योग्य उपदेश प्राप्त करें। एक सूर्य जैसा पुत्र होने जो जगत्को प्रकाश देने, अथवा एक चन्द्र जैसा पुत्र होने कि जो (नयः नवः भवति) नवजीवन प्राप्त करनेकी विद्या संपादन करके नवीन जैसा होवे और ( दीर्घ आयुः प्रतिरते ) दीर्घायु प्राप्त करे और छोगोंको भी दीर्घायु बनावे ।

#### कर्त्वयका भाग

जो जगत्को प्रकाश देता है वह (देवेभ्यः भागं विद-धाति ) देवोंके लिये भाग्य देता है, अथवा देवोंके छिये कर्तव्यका भाग देता है, अर्थात् यह इस कार्यको करे वह उस कार्यको संभाले, इस प्रकार कार्यविभागके विषयमे आज्ञाएं देता है और विभिन्न कार्यकर्ताओं से विभिन्न कार्य कराकर एक महान् कार्य परिपूर्ण करा देता है। मनुष्योंको भी यह जादश सामने रखना चाहिये। इस सृष्टिमें जळ शान्ति देनेका कार्य करता है, अग्नि तपानेके कार्यमें तत्पर है, वायु सुखाता है, भूमि बाधार देती है, हत्यादि देव विभिन्न कार्योंके भाग सिरपर लेकर अपने अपने कार्यक्र तत्पर रहकर सब जगत्का महान् कार्य निभा रहे हैं। मानो यह सुख्य देव परमात्मा इन गौण देवोंको करनेके क्षिये कार्य भाग देता है। इसी प्रकार राष्ट्रमें मुख्य नेता भान्य गौण नेताओंको कर्तब्यका भाग बांट देवे और वे समको योग्य रीतिसे करें, तो सबके अपने अपने कार्यका भाग कर-नेसे मदान कार्यकी सिद्धि हो सकती है।

### पूर्ण हो

एक 'पूर्ण सोम ' होता है जो पूर्णिमाके दिन प्रकाशता है। दूसरा सोमका अंशः होता है। अंश भी हुआ तो भी वह पूर्ण बननेकी शक्ति रखता है, इस कारण वह न्यून नहीं है। इसीलिय उसकी (अनून: अस्मि) अन्यून-परि-पूर्ण कहा है। यह सोम अंशरूप हो या पूर्ण हो वह अन्यून ही है, क्योंकि यदि वह आज अंशमय हुआ तो कुछ दिनेंकि बाद वह पूर्ण होगा ही अतः वह न्यून रहनेवाला नहीं है। न्यून होनेपर भी वह प्रयत्नपूर्वक पूर्ण बनता है, यह पूर्ण बनतेका उसका पुरुषार्थ हरएक मनुष्यके लिये अनुकरणीय है। इसलिय उसकी प्रार्थना तृतीय मंत्रमें की गई है कि (अनूनं मा छाधि) 'अन्यून-परिपूर्ण-मुझ कर; ' क्योंकि तू परिपूर्ण करनेवाला है, में पूर्ण बनना चाहता हूं। धन, आरोग्य, प्रजा, गीएं, घोडे आदिमें भी परिपूर्ण में होऊं यह अभिशाय यहां है।

यही भाव चतुर्थ मंत्रमें कहा है। (समन्तः समग्रः असि) त् सब प्रकारसे समग्र अर्थात् पूर्ण है, मैं भी तेरी उपासनासे (समग्रः समन्तः) पूर्ण और समग्र होऊं।

#### दुषका नाभ

जो दुष्ट हम सबसे द्वेष करता है और जिस अकेले दुष्टसे देष हम सब करते हैं, उसके दोषी होनेमें कोई संदेह ही नहीं है। यदि ऐसा कोई मनुष्य सब संघका घात करे तो उसका नियमन करना आवश्यक होता है। यह द्वेष करनेवाला यहां अलप संख्यावाला कहा है। 'जिस अकेलेसे हम सब देष करते हैं और जो अकेला हम सबसे द्वेष करता है।' इसमें बहु संख्यांक सज्जन और अल्पसंख्यांक दुर्जन होनेका उल्लेख है। ऐसे दुष्टोंको दबाना और सजनोंकी उन्नतिका मार्ग खुला करना, यही, धार्मिक मनुष्यका कर्तन्य है।

#### दिव्यमोजन

जो देवोंका भोजन दोता है उसको देवभोजन अथवा दिन्य-

भोजन कहते हैं। यह देवोंका भोजन क्या है इस विषयमें इस सुक्तके षष्ट मंत्रमें कहा है।—

> देवाः अंशुं आप्याययन्ति । अक्षिताः अक्षितं भक्षयन्ति ॥ ( मं॰ ६ )

"देव लोग सोमको बढाते हैं और ये अमर देव इस अक्षय सोमका भक्षण करते हैं।" सोम एक वनस्पति है। देव इसको बढाते और उसका भक्षण करते हैं क्योंकि यह देवोंका अब है। अर्थात् देव शाकाहारी थे। जो लोग देवोंके लिये मांसका प्रयोग करते हैं, उनको वेदके ऐसे मन्त्रों पर विशेष विचार करना चाहिये। सोम देवोंका अब है, इस विषयमें अनेक वेदमन्त्र हैं। और सबका तात्पर्य यही है कि जो उपर कहा है।



### PP TT

### [ ( ( ( ( ( ) ) ]

(ऋषि:- शौनकः (संपत्कामः )। देवता- अप्तिः।)

अभ्य चित सुद्धृति ग्रन्थमाजिमस्मासं भद्रा द्रविणानि घत्त । इमं युज्ञं नंयत देवतां नो घृतस्य घारा मधुमत्पवन्ताम् मय्प्रेमे अग्नि गृंज्ञामि सुद्द क्षत्रेण वर्षसा बलेन । मयि युजां मय्यायुद्धामि स्वाहा मय्याग्नम्

11 8 11

11 7 11

अर्थ — ( सु-स्तुति गर्व्य आर्जि अभ्यर्चत ) उत्तम स्तुति करने योग्य गौ संबंधी प्रगतिकी सीमाका कादर करो। ( अस्मासु भद्रा द्रविणानि धत्त ) हमारे मध्यमें कल्याणकारी धन धारण करो। ( नः इमं यशं देवता नयत ) हमारे इस यज्ञको देवतानीतक पहुंचाओ। ( घृतस्य धाराः मधुमत् पवन्तां ) धीकी धाराएं मधुरताके साथ बहें ॥ १॥

(अग्रे मिथ क्षत्रेण वर्चसा वलेन सह अग्निं गृह्णामि) पहिले में अपने अन्दर क्षात्रशौर्य, ज्ञानका तेज और बक्के साथ रहनेवाले अग्निका ग्रहण करता हूं। (मिथ प्रजां) अपने अन्दर प्रजाको, (मिथ आग्नुः) अपने अन्दर आग्नुको, (मिथ आग्निं) अपने अन्दर अग्निको (द्धामि) धारण करता हूं, (स्वाहा) यह ठीक ही कहा है॥ २॥

भावार्थ— गौओंकी उन्नतिका विचार करो, क्योंकि यही उत्तम प्रशंसाके योग्य कार्य है। घीकी मीठी घाराएं विपुक्त हों अर्थात् घरमें घी विपुक्त हो, कल्याण करनेवाला विपुक्त जन प्राप्त करे और इन सबका विनियोग प्रभुकी संतुष्टताके यहां किया जावे ॥ १ ॥

मेरे अन्दर शौर्थ, ज्ञान, बल, संतति, आयु आदि स्थिर रहें ॥ २ ॥

| इहैवाग्रे अबि धारया रुपि मा त्वा नि ऋन्पूर्वेचित्ता निकारिणीः।         |         |
|------------------------------------------------------------------------|---------|
| क्षत्रेणांमे सुयमंमस्तु तुम्यंग्रुपस्चा वर्धतां ते अनिष्टृतः           | 11 3 11 |
| अन्विभिरुपसामग्रमक्यदन्वहांनि श्रथमा जातवेदाः।                         |         |
| अनु सर्वे उपसो अनु र्रमीननु द्यावाष्ट्रियी आ विवेश                     | 11811   |
| प्रत्यप्रिरुपसामग्रमख्यत्प्रत्यहानि प्रथमो जातवदाः।                    |         |
| प्रति स्पेर्य पुरुषा चं र्दमीनप्रति द्यावापृथ्विती आ ततान              | 11411   |
| घृतं ते अमे दिन्ये स्थ स्थे युतेन त्वां मनुर्या समिन्धे ।              |         |
| र्युतं ते देवीर्नेष्ट्यं श्र आ वंहन्तु घृतं तुम्यं दुह्तां गावीं अग्ने | 11 & 11 |

अर्थ— हे (असे) असे ! (इह एव रार्थे आधिधारय) यहीं धनका धारण कर । (पूर्विचत्ताः निकारिणः त्वा मा निक्रन्) पूर्वकालसे मन कगानेवाले अपकारी लोग तेरे सम्बन्धमें अपकार न करें । हे (असे ) असे ! (क्षत्रेण तुभ्यं सुयमं अस्तु ) क्षत्रबलसे तेरा उत्तम नियमन होवे । (उपसत्ता अनिष्टृतः वर्धतां ) तेरा सेवक अहिसित होता हुआ बढे ॥ ३ ॥

(आग्नः उपसां अग्नं अनु अख्यत्) अग्नि-सूर्य-उपःकालोंके अप्रभागमें प्रकाश करता है। (प्रथमः जातवेदाः अहानि अनु अख्यत् ) पहिला जातवेद-सूर्य-दिनोंको प्रकाशित करता है। वही (सूर्यः अनु) सूर्य अनु-कूलताके साथ (उपसः अनु) उपःकालोंके अनुकूल, (रङ्मीन् अनु) किरणोंके अनुकूल, (द्यावापृथिवी अनु आ विवेदा) शुलोक और पृथ्वीलोकके बीचमें अनुकूलताके साथ न्यापता है॥ ४॥

(अग्निः उपसां अग्रं प्रति अख्यत्) अग्नि-सूर्य-उपामोंके भग्नभागमें प्रकाशता है। (प्रथमः जातवेदाः अहानि प्रति अख्यत् ) पहिला जातवेद-सूर्य-दिनोंको प्रकाशित करता है। (सूर्यस्य रश्मीन् पुरुधा प्रति ) सूर्यकी किरणोंको विशेष प्रकार प्रकाशित करता है। तथा ( द्यावापृथिवी प्रति आ ततान ) वावापृथिवीको उसीने फैकाबा है॥५॥

है (अग्ने) अग्ने! (ते घृतं दिव्ये सघस्थे) तेरा वृत दिव्य स्थानमें है। (मनुः त्वां घृते अद्य सं इन्धे) मनुष्य तुझे घीसे आज प्रज्वलित करता है। (नप्त्यः देवीः ते घृतं आवहन्तु) न गिरानेवाली दिव्य शिक्तपां तेरे धृतको के आवें। हे (अग्ने) अग्ने! (गावः तुभ्यं घृतं दुहतां) गौवें तेरे लिये घीको देवें॥ ६॥

भावार्थ— मुझे धन प्राप्त हो। अपकारी लोग अपकार न कर सकें। क्षात्र तेजसे सर्वत्र नियमव्यवस्था उत्तम रहे। प्रभुका भक्त-सेवक-वृद्धिको प्राप्त होवे ॥ ३ ॥

सूर्य उपाके पश्चात् प्रकट होता है और दिनमें प्रकाश करता है। वह प्रकाशसे खुकोक और प्रध्वीके की चमें व्यापता है। ४-५॥

मनुष्य घीसे अग्निमें यजन करे, क्योंकि धीही उत्तम दिन्य स्थानमें रहनेवाला है । गौवें हवनके लिये उत्तम भी तैयार करें = देवें ॥ ६ ॥

इस सूक्तमें गोरक्षाकी महिमाका वर्णन है। तथा गौके घृतके हवनका भी माहात्म्य वर्णित है। घृतके हवनसे रोगोंके दूर होनेकी बात इससे पूर्व (अथर्व कां० ७६।५) कही है। अतः रोग दूर होनेके बाद दीर्घ आयु, बल, तेजस्विता, ज्ञान, बन आदिका प्राप्त होना संभव है। इस प्रकार सूक्तकी संगति देखनी चाहिए।

### मुक्ति

#### [(3)) \$3]

(ऋषि:- शुनःशेपः । देवता- वरुणः ।)

| अध्यु ते राजन्वरुण गुहो हिर्ण्ययों मिथः ।                     |         |
|---------------------------------------------------------------|---------|
| तती धृतवंतो राजा सर्वा धामानि मुञ्चत                          | 11 8 11 |
| भाभीषाम्रो राजिषातो वरुण मुञ्च नः।                            |         |
| यदापों अध्या इति वरुणेति यदंचिम तती वरुण मुञ्च नः             | ॥२॥     |
| उर्दुत्तमं वेरुण पार्श्वमस्मदवीधुमं वि मेध्यमं श्रेथाय ।      | Mar (C) |
| अधां वयमादित्य व्रते तवानांगसो अदितये स्याम                   | 11311   |
| प्रास्मत्पाश्चान्वरुण मुञ्च सर्वान्य उत्तमा अधुमा वरिष्णा ये। |         |
| दुष्वप्नयं दुर्ितं निष्वास्मदर्थं गच्छेम सुकृतस्यं लोकम्      | 11.811  |

अर्थ— हे (वरुण राजन्) वरुण राजन्! (ते गृहः अप्सु) तेरा घर जलोंमें है और वह (मिथः हिरण्ययः) साथ साथ सुवर्णमय भी है। (ततः धृतव्रतः राजा) वहांसे व्रतपालक वह राजा (सर्वा धामानि मुञ्चतु) सब स्थान मुक्त-बंधन-रहित-करे॥ १॥

है (वरुण राजन् ) वरुण राजन् ! (इतः धास्नः धास्नः नः मुख्य ) इस प्रत्येक बंधनस्थानसे हमारी मुक्तता कर । (यत् अचिम ) जो हम कहते हैं कि (आएः अध्न्याः इति ) जल अवध्य गौके समान प्राप्तव्य है और (वरुण

इति ) हे वरुण ! तू ही श्रेष्ठ है, हे वरुण ! (ततः नः मुख्र ) इस कारणसे हमें मुक्त कर ॥ २ ॥

हे (वरुण) वरुण! (उत्तमं पाशं अस्मत् उत् श्रथाय) उत्तम पाशको इमसे जरा ढीला कर, (अधमं पाशं अवश्रथाय) अधम पाशको भी दूर कर, तथा (मध्यमं पाशं विश्रथाय) मध्यम पाशको इटा दे। हे आदिख! (अधा वयं तव व्रते) अब इम तेरे नियममें रहकर (अनागसः अ-दितये स्याम) निष्पाप बनकर बंधनरहित-मुक्ति-अवस्थाके लिये योग्य हों॥ ३॥

हे (वरुण) वरुण! (ये उत्तमाः ये अधमाः वारुणाः पाशाः) जो उत्तम मध्यम भीर किनष्ठ वारुण पाश हैं उन (सर्वान् पाशान् अस्मत् प्रमुख) सब पाशोंको हमसे दूर कर। (दुःस्वप्नयं दुरितं अस्मत् निःस्व) दुष्ट स्वप्न और पापका भाचरण हमसे दूर कर। (अथ गच्छेम सुकृतस्य लोकं) भव पुण्य लोकको हम प्राप्त हों॥ ४॥

भावार्थ— हे सबके राजाधिराज प्रभो ! तेरा धाम सुवर्ण जैसा चमकनेवाला आकाशमें है । वह तू इस जगत्का सत्यिममोंका पारुन करनेवाला एकमात्र राजा है । वह तू हमें सब बन्धनोंसे छुडा ॥ १ ॥ हम सबको हरएक बन्धनसे मुक्त कर । मुक्तिकी इच्छासे हम आपके गुणगान करते हैं ॥ २ ॥

हे श्रेष्ठ देव ! हमारे उत्तम, मध्यम भीर अधम पाश खोल हो। तेरे व्रतमें रहते हुए हम सब निष्पाप होकर बन्धनसे युक्त होनेके लिये योग्य हों॥ ३॥

हमारे सब पाश मुक्त कर, हमसे पाप दूर कर, जिससे हम पुण्यछोकको प्राप्त हों ॥ ४ ॥

### मुक्ति

### वीन पाशोंसे सुनित

मनुष्यको मुन्ति चाहिये। परंतु वह मुन्ति बंधनकी निवृत्ति होनेके विना नहीं हो सकती। उत्तम, मध्यम और अधम वृत्तिके तीन बंधन मनुष्यको बंधनमें डालते हैं। सात्त्रिक, राजस और तामस वृत्तिके ये बंधन हैं जो मनुष्यको पराधिन कर रहे हैं। तमोवृत्तिके बंधनकी अपेक्षा सात्त्रिक बंधन वहुत अच्छा है इसमें संदेह नहीं, परंतु वह वंधन ही है। लोहेके श्रंखलाका बंधन जैसा बंधन है उसी प्रकार सोनेकी श्रंखला भी तो बंधन ही हैं। इसी प्रकार हीन मनोवृत्तियों के बंधनकी अपेक्षा श्रेष्ठ मनोवृत्तियों का बंधन बेशक अच्छा है, परंतु चित्तवृत्तियों का निरोध करनेकी अपेक्षासे वह भी बंधन ही है। इसलिये इस स्वतमें कहा है कि उत्तम, मध्यम औ अधम अर्थात् सब वृत्तियों के पाश हमसे दूर कर।

#### पायसे वची

बंधन दूर होनेके लिये मनुष्यको (अन्-आरास्)
निष्पाप होना चाहिये। पाप वृत्तिके दूर होनेके विना बंधनका
क्षय होना संभव नहीं है। (दुरितं) जो पाप अन्तःकरणमें
हो वह दूर होना चाहिये परमेश्वर भी तभी द्या करके
बंधनसे मुक्त कर सकता है! अतः मुक्ति चाहनेवाले मनुष्यको
चाहिये कि वह पापसे बचनेका यस्न करे।

इसके लिथे ईश्वरकी भिनत यह एकमात्र मुक्तिका श्रेष्ठ संधिन है। "दिति" नाम वंधनका है, उससे मुक्त दोनेका नाम ' अ-दितिकी प्राप्ति ' होना है। मुक्तिकी प्राप्ति श्री यह है।

परनेश्वर (धृत-व्रतः ) हमारे व्रतोंका निरीक्षक है। वह अपने नियमानुकूछ रहता है और जो उसके नियमोंके अनुकूछ चळता है, उसीपर वह दया करता है और सीधे मार्गपर चळता है। जिससे निर्विध्न रीतिसे मनुष्य मुक्तिको प्राप्त होता है।

#### वत बारण

त्रत धारण करनेके विना सुक्ति नहीं हो सकती, यह एक उपदेश इस स्कृतसे भिलता है, क्यों कि (धृतन्नत) व्रत धारण करनेवाला ही यहां वंधनसुक्त करनेका अधिकारी है ऐसा कहा है। न्रतधारण और न्रतपालनसे मनोबल और आत्मिक बल बढता है। जो लोग न्रत पालनेमें शिथिल रहते हैं वे उन्नतिको कदापि प्राप्त नहीं कर सकते। सत्य बोलना, सत्यके अनुसार आचरण करना, न्रह्मचर्य पालन करना, पवि-न्रता धारण करना, इत्यादि अनेक न्रत हैं। इन सबकी यहां गिनती नहीं की जासकती। एकवार स्वीकार किए गए न्रतके पालनमें शिथिल न हों। इस प्रकार न्रतका पालन करता हुआ सनुष्य क्रमशः उन्नत हो सकता है।

### राजाका कर्तस्य

[68(68)]

(ऋषः- भृगुः । देवता- जातवेदाः अग्निः, २-३ इन्द्रः ।)

अनाधृष्यो जातवेंद्रा अमंत्यों विराडंग्ने क्षत्रभृहींदिहीह ! विश्वा अमीवाः प्रमुज्चन्मार्त्तुवीिमः शिवािंसरद्य परि पाहि नो गर्यम् ॥ १॥

अर्थ— हे (असे) असे ! तू (जात-वेदाः अनाशृद्यः) ज्ञानसे परिपूर्ण और अजिन्य (अमर्त्यः विराद्) अमर, विशेष प्रकारका सम्राट् (क्षत्र-भृत् इह दीदिहि) अत्रियोंका भरण पोषण करनेवाला होकर यहां प्रकाशित हो। और (विश्वाः अमीवाः प्रमुखन्) सब रोजोंको दूर करता हुआ (मानुपीभिः शिवाभिः) मनुष्यसंबंधी कल्याणोंके साथ (अद्य नः गर्यं परि पाहि) आज हमारे धरकी रक्षा कर ॥ १॥

भावार्थ— तू ज्ञानी, अजेय, दीर्घायु, क्षात्रबळका पोषणकर्ता, विशेष श्रेष्ठ राजा दोकर यदां प्रकाशित हो । अपने राज्यके सब रोग दूर कर और मनुष्येंकि कल्याण करनेवाली बातें करके हमारे वरोंकी उत्तम रक्षा कर ॥ १ ॥ इन्द्रं क्षत्रमाभ वाममोजोऽजायथा त्रृषभ चर्षणीनाम् । अपीतुदो जनममित्रायन्तं मुरुं देवेभ्यो अकृणोरु लोकम् मृगो न भीमः कुंचरो गिरिष्ठाः परावत् आ जंगम्यात्परंस्याः । सृकं संशायं पविमिन्द्र तिग्मं वि श्वत्रूंन्ताहि वि स्थी तुदस्व

11 2 11

11 3 11

अर्थ— हे (इन्द्र ) इन्द्र ! (चर्षणीनां वृषभ) मनुष्योंमें श्रेष्ठ ! तू (वामं क्षत्रं ओजः अभि जायथाः) उत्तम क्षात्रबळके लिये प्रसिद्ध हुमा है। तू (अमित्रायन्तं जनं अप नुद्) शत्रुता करनेवाले मनुष्यको दूर कर। भीर (देवेभ्यः उठं लोकं उ अकुणोः) दिष्य जनोंके लिये विस्तृत स्थान कर॥ २॥

(गिरिस्थाः भीमः मृगः न) पर्वतपर रहनेवाले भयंकर सिंह, ब्याघ्र बादि पशुके समान तू शत्रुके उपर (परस्याः परावतः आ जगम्यात्) दूरसे दूरके स्थानसे भी हमला करता है। हे (इन्द्र) इन्द्र! तू अपने (सृकं पर्वि संशाय) बाण और वज्रको तीक्ष्ण करके (शत्रुन् विताढि) शत्रुक्षोंको मार और (सृधः वि नुदस्व) हिंसक लोगोंको दूर कर ॥३॥

भावार्थ- मनुष्योंमें श्रेष्ठ बन, उत्तम क्षात्रबलकी वृद्धि कर। शत्रुता करनेवालोंको दूर कर, श्रीर जो श्रेष्ठ लोग हों उनके छिषे विस्तृत कार्यक्षेत्र बना॥२॥

जिस प्रकार पहाडोंपर रहनेवाला न्याझ अपने शत्रुपर हमला करता है, उस प्रकार तू अपने दूरक शत्रुपर भी चढाई कर । अपने शक्स तीक्ष्म कर, शत्रुको मार दे और हिंसकोंको दूर भगा दे ॥ ३ ॥

### राजाका कर्तव्य

### राजा क्या कार्य करे ?

इस स्कर्मे अग्नि और इन्द्रके मिषसे राजाका कार्य बताया है। राजा अपने राष्ट्रमें क्या कार्य करे, सो देखिये—

१ जातवेदाः - ज्ञान प्राप्त करे और अपने राष्ट्रमें ज्ञानका प्रसार करे।

२ अनाधृष्यः — राजा ऐसा सामर्थ्यवान् बने कि वह रात्रुका कैसा भी हमला हो पराजित न होवे।

३ वि-राट्- विशेष प्रकारका श्रेष्ठ राजा बने।

४ क्षत्रभृत्— क्षत्रियोंका और क्षात्रगुणोंका भरणपोषण और संवर्धन करे।

५ अमर्त्यः अग्निः इह दीदिहि— अमर अग्निके समान इस राष्ट्रमें प्रकाशित होता रहे।

६ विश्वाः अमीवाः प्रमुञ्चन् भपने राष्ट्रसे सब रोग दूर करे, राष्ट्रके सब छोग नीरोग हों, ऐसा प्रवंध करे।

७ मानुषीभिः शिवाभिः - उत्तम कल्याणपूर्ण मनु-च्योंसे युक्त होवे।

८ गयं परिपाहि - राष्ट्रके हरएक घरकी रक्षा करे ।

९ चर्षणीनां वृष्भः - राजा मनुष्योंमें श्रेष्ठ बने।

१० वामं क्षत्रं ओजः — उत्तम क्षात्रबलसे युक्त राजा होवे।

११ अमित्रायन्तं जनं अपनुद् - शत्रुता करनेवाले मनुष्यको भपने देशसे दूर करे।

१२ देवेभ्य उरुं लोकं अकुणोः— सन्जनोंके लिये विस्तृत स्थान बनावे।

१३ परस्याः परावतः आजगम्यात् — दूर दूरसे भी शत्रुके अपर प्रचण्ड हमला करे।

१४ सृकं पविं संशाय— अपने शस्त्रास्त्र उत्तम प्रकार तीक्ष्ण करके तैयार रखे।

१५ रात्रून् विताढि - रात्रुओंको विशेष ताडन करे।

१६ मृधः विनुद्स्व हिंसक जनोंको अपने राष्ट्रसे दूर करे। राष्ट्रसे बाहर निकाल देवे।

इस प्रकार इस स्क्रिसे बोध प्राप्त होता है। इस स्क्रिसे जैसे राजाके कर्तव्य कहे हैं, उसी प्रकार हरएक मनुष्यको भी भारमरक्षाका उपदेश इसी स्क्रिसे मिल सकता है।

### राजाका कर्तहय

[64 (90)]

(ऋषः- अथर्वा (स्वस्त्ययनकामः)। देवता- तार्झ्यः।)

त्यमु षु वाजिनं देवजूंतं सहीवानं तरुवारं रथानाम् । अरिष्टनेमि एतनाजिमाशुं स्वस्तये ताक्ष्यमिहा हुवेम

11 8 11

अर्थ— (त्यं वाजिनं) उस बलवान्, (देवजूतं सहोवानं) दिन्य पुरुषों द्वारा सेवित शक्तिमान् (रथानां तरुतारं) रथोंको शीव्रगतिसे चलानेवाले, (अरिष्ट-नेमि) सुदृढ दिथयारवाले (पृतना-जि) शत्रुसेनाका पराजय करने-वाले, (आशुं तार्क्ष्यं) शीव्रकारी महारथीको (स्वस्तये आहुवेम) कल्याणके लिये यहां हम बुलाते हैं॥ १॥

इस सुक्तमें भी तार्क्य अर्थात् गरुडके मिपसे राजाके कर्तव्य बताये हैं-

१ वाजिनं -- राजा बलवान् , अञ्चवाला, धनधान्यका संग्रह करनेवाला हो ।

२ देवजूतं — देवों अर्थात् दिव्यजनोंके द्वारा सेवित अर्थात् जिसके पास, जिसके मोहदेदार, ज्ञानी और स्ज दिव्य लोग होते हैं।

३ सहोवानं — राजा बलवान् हो।

अ रथानां तरुतारं — रथोंको शीव्रगतिसे चलानेवाला राजा हो। अर्थात् राजाके पास शीव्रगामी रथ हों।

५ अ-रिष्ट-नेमिः— जिसके दृथियार टूटे हुए न हों। अटूट शस्त्रास्त्रोंवाला राजा हो। अथवा (अरिष्ट-नेमि) अरिष्ट अर्थात् संकटोंको द्वानेवाला राजा हो।

६ प्रतनाजिः — शत्रुसेनाको जीतनेवाला राजा हो ।

७ आशुं — शीघ्रकारी राजा हो, हाथमें छिया हुआ कार्य शीघ्रतासे करनेवाला राजा हो।

८ तार्ख्यः— 'तार्ख्य' का अर्थ 'रथ 'है। रथ जिसके पास होते हैं उसका यह नाम है। राजा उत्तम रथी हो।

९ स्वस्तये - प्रजाजनोंका कल्याण करनेके लिये राजा प्रयत्न करे ।

ये शब्द भी दरएक मनुष्यको साधारण आत्मरक्षाका उपदेश दे रहे हैं, उसको प्रदण करके मनुष्य उसत हों।



### राजाका कर्तस्य

[ ८६ ( ९१ ) ]

(ऋषि:- अथर्वा (स्वस्त्ययनकामः)। देवता- इन्दः।)

त्रातार्गिन्द्रं मित्रार्मिन्द्रं हवेहवे सुहवं शूर्मिन्द्रं स् । हुवे सु शूक्तं प्रेरहतमिन्द्रं स्वुस्ति न इन्द्रों मुघवांष्क्रणोतु

11 9 11

अर्थ— मैं (त्रातारं इन्द्रं) रक्षक प्रमुको (अवितारं इन्द्रं) संरक्षक इन्द्रको, (ह्वेह्वे सुह्वं शूरं इन्द्रं) प्रत्येक कार्यमें, बुलाने योग्य उत्तम प्रकार बुलाने योग्य, शूर प्रभुको और (पुरुद्धतं शक्तं इन्द्रं हुवे) बहुतों द्वारा प्रार्थित शिक्तमान् प्रभुको बुलाता हूं। वह (मधवान् इन्द्रः न स्वस्ति कृणोतु) ऐश्वर्यवान् प्रभु हमारा कल्याण करे ॥ १॥

यह मंत्र परमेश्वरका वर्णन करता हुआ भी राजाके कर्तव्योंका उपदेश करता है-

१ जाता, अविता— राजा प्रजाकी उत्तम रक्षा करे।

२ शूर:-- राजा शूर हो, डरनेवाला न होवे।

दे शकः - राजा शक्तिमान् हो, अशक्त न हो।

ध मघवान् - राजा अपने पास धनसंग्रह करे, राजा कभी धनहीन न बने ।

५ स्वस्ति कृणोतु — राजा प्रजाका कल्याण करे।

इस प्रकार राजप्रकरणमें इस मंत्रसे बोध प्राप्त होता है।



### हयापक देश

[(९२)]

(ऋषि:- अथर्वा। देवता- रुद्रः।)

यो अमी रुद्रो यो अप्स्नंशन्तर्य ओषधीर्नीरुधं आविवेशं।

य इमा विश्वा भुवंनानि चाक्छ्ये तस्मै हुद्राय नमी अस्त्वमये

11 8 11

अर्थ — (यः रुद्धः अस्तो ) जो वाणीका प्रवर्तक देव अग्निमें (यः अप्सु अन्तः) जो जलोंक अन्दर (यः आपद्याः वीरुधः आविवेश ) जो भौषधी भौर वनस्पतियोंमें प्रविष्ट हुआ है, (यः इमा विश्वा भुवनानि चाक्लपे) जो इन सब भुवनोंको सामर्थ्ययुक्त बनाता है, (तस्मै अस्ये रुद्धाय नमः अस्तु ) उस अग्निसमान तेजस्वी, वाणीक प्रवर्तक देवको नमस्कार है ॥ १ ॥

(रुद्ध = रुत् + र) रुत् अर्थात् वाणी किंवा शब्द इसका जो प्रवर्तक आत्मा है, वह सब स्थिर चर पदार्थोंमें व्यास है, वह जल, अभि, औषधि, वनस्पति, सब भुवन आदिमें है, वही सबका रचियता है। उस तेजस्वी आत्मदेवको मेरा नमस्कार है।

### सर्वाक्व

[ ८८ ( ९३ ) ]

( ऋषिः ~ गरुत्मान् । देवता - तक्षकः ।)

अपेहारिंग्स्यिति असि । विषे विषमंपृक्था विषमिदा अपृक्थाः । अहिमेवाभ्यपेहि तं जहि

11 8 11

अर्थ — तू (अरिः वे असि ) निश्चयसे शत्रु है। (अरिः असि ) शत्रु ही है (अतः अप इहि ) यहांसे दूर चटा जा। (विषे विषं अपृक्थाः) विषमें विष मिला दिया है। (विषं इत् वे अपृक्थाः) निःसंदेह विष मिला दिया है। बतः (अहिं एव अभि अप इहि ) सांपके पास ही जा और (तं जिहि ) उसको मार ॥ १॥

सपैविष मनुष्यादि प्राणियोंका रात्रु है, अतः उसको मनुष्योंसे दूर रखना चाहिये। विषका उपचार विषसे ही होता है। सांप यदि काट ले तो यदि वह मनुष्य भी उसी सांपको काट ले, तो वह मनुष्य बच जाता है, परंतु मनुष्यमें इतना भैर्य चाहिये। इससे विषके साथ विष मिल जाता है अर्थात् सांपके विषके साथ मनुष्यक रारीरमें आया विष मिल जाता है और वह मनुष्य बच जाता है। इस विषयमें अधिक खोज करना चाहिये और निश्चय करना चाहिये, यह बात कहांतक सत्य है।

### कृष्टि जल

[ < 9 ( 9 8 ) ]

(ऋषः- सिन्धुद्वीपः । देवता- अग्निः ।)

अयो दिन्या अंचायिषं रसेन समप्रक्षमि ।

पर्यम्बानम् आगंनं तं मा सं संज वर्जसा ॥१॥

सं मांग्रे वर्चसा सज् सं प्रजया समार्थया ।

विद्युमें अस्य देवा इन्द्रों विद्यात्सह ऋषिभिः ॥२॥

इदमांपः प्र वंहतावृद्यं च मलं च यत् ।

पर्चाभिदुद्रोहानंतं यर्च शेपे अभीरुणम् ॥३॥

एधें। ऽस्येधिपीय स्मिदंसि समेधिषीय । तेजोंऽसि तेजो मिय घेहि ॥ ४॥

अर्थ — (दिव्याः आपः सं अचायिषं ) दिव्य जलका मैं संचय करता हूं और (रसेन सं अपृक्ष्मिहि ) रसके साथ मिलाता हूं। हे (अग्ने) अग्ने! (पयस्वान् आगमं) मैं दूध लेकर तेरे पास आया हूं। (तं मा वर्षसा सं स्ज ) उस मुझको तेजके साथ युक्त कर ॥ १॥

हे (असे) असे ! (मा वर्चसा प्रजया आयुषा सं स्रज) मुझे तेज, आयु और संतितसे युक्त कर। (देवाः अस्य मे विद्युः) देव यह मेरा हेतु जानें। तथा (ऋषिभिः सह इन्द्रः विद्यात्) ऋषियोंके साथ इन्द्र मुझे जाने ॥२॥

है (आपः) जलो ! (इदं अवदां मलं च यत्) यह जो कुछ मुझमें पाप और मल है (प्रवहत) बहा डालो। (यत् च अभिदुद्रोह) जो कुछ मैंने दोह किया था, (यत् च अनृतं) जो असत्य कहा हो, (यत् च अभी रुणं रोपे) और जो न डरते हुए शाप दिया हो, उसका सब दोष दूर करो॥ ३॥

(एधः असि एधिषीय) त् बडा है, मैं भी बडा होऊं। (समित् आसि समेधिषीय) त् प्रकाशमान है मैं

भी प्रकाशित होऊं। (तेजः असि, तेजः मिथ धेहि) त् तेजस्वी हे मुझमें भी तेज स्थापित कर ॥ ४॥

भावार्थ— आकाशसे आनेवाला वृष्टिजल में संप्रदित करता हूं, उसमें औषधिरस मिलाता हूं। इसके प्रयोगसे में तेजस्वी बन्गा। इस प्रयोगमें में तपा हुआ दूध पीता हूं॥ १॥

इससे मुझे तेजस्विता, दीर्घ आयु और उत्तम संतान होगी। यह देवों और ऋषियोंका बताया मार्ग है ॥ २ ॥ उक्त प्रयोगसे शरीरके मल दूर होंगे और मनकी पापवासना भी दूर होगी। शाप देना आदि भाव भी हटेंगे और मनुष्य निर्देश और शुद्ध बनेगा॥ ३ ॥

जो लोग बड़े हैं, जो तेजस्वी हैं और जो वीर हैं उनको देखकर इतर लाग भी बड़े तेजस्वी और ग्रूर बनें ॥ ४ ॥

### वृष्टि जल

दीर्घायु बननेका उपाय

इस स्क्रमें दीर्घाय, तेजस्वी और सुप्रजावान् होनेका उपाय बताया है। उक्त लाभ प्राप्त करनेके लिये निर्दोष बन्ना चाहिये। मनुष्यमें शरीरके कुछ दोष होते हैं और मन बुद्धिके भी कुछ दोष होते हैं। ये दोष इस प्रकार इस स्क्रमें वर्णन किये हैं— [१] अभिदुद्रोह, [२] अनृतं

[३] अभीरुणं रोपे।

[8] अवद्यं मलं प्रवहत। (मं॰ ३)

" [ १ ] दूसरेका घात करना, कपट प्रयोग करना, [ २ ] असत्य भाषण करना, [ २ ] निडरतासे गालियां देना, [ ४ ] इस्यादि जो मनके दीन भाव हैं और जो शारीरिक दोष हैं।"

इनको दूर करना चाहियं। इनमें कुछ दोष मनके हैं, कुछ वाणीके हैं, कुछ शरीरके हैं और कुछ अन्य प्रकारके हैं। ये सब दूर होने चाहिये तब मनुष्यको दीर्घ आयु, तेजस्विता भीर उत्तम संतति पाप्त होगी।

दूसरेसे दोह करना और गालियां देना आदि जो कोधके दोष हैं वे बहुत खराब हैं, क्रोधके कारण मनुष्यके खूनसे जीवनसत्त्वका नाश होता है, और जीवनसत्त्वके नष्ट होनेसे मनुष्यकी भायु घटती है, वीर्य दूषित होनेसे संतति कमजोर होती है और अनेक प्रकारकी हानि होती है। अतः ये दोष द्र होने चाहिय।

मनुष्यका यकृत बिगडनेसे मनुष्य क्रोधी, द्रोही, अविचारी, असत्यभाषणी आदि दोता है, इसी कारण अन्य दोष भी होते हैं। शरीरमें नसनाडीमें मलसंचय बढनेसे शारीरिक रोग होते हैं, और इस प्रकार मनुष्यके दुःख बढते जाते हैं। शरीर और मन निर्दोष होनेसे ही इसकी निवृत्ति हो सकती है। इसके लिये दिव्यजलका सेवन करना एक महत्त्वपूर्ण उपाय है।

#### दिव्यज्ञल सेवन

दिन्यजल वह है कि जो मेघोंसे वृष्टिसे प्राप्त होता है; यहां ग्रुंडा यंत्रद्वारा भाषका बना जल भी वैसा ही काम दे सकता है। वृष्टिका जल घरमें शुद्ध पात्रोंमें संग्रहीत करना चाहिये। इस प्रकार संग्रह किया हुआ और बंद पात्रमें रखा हुआ जळ एक वर्षतक उत्तम प्रकार रहता है और विगडता यदि यह ही विपुल प्रमाणमें पिया जाये, तथा बस्ति भादिके

लिये यही बर्ता जाये तो शरीरकी मान्तरिक शुद्धता उत्तम रीतिसे होती है। यकत् भी शुद्ध होता है, आतोंके दोष दूर होते हैं और अन्यान्य मल हट जाते हैं । प्राय; इस प्रयोगसे सब रोग दूर हो जाते हैं और मनुष्य तेजस्वी, सुद्द भीर वीर्यवान् हो जाता है।

यहां पाठक 'दिन्य जल 'से उत्तम जल इतना ही भाव न लें। बुलोकसे आया हुआ जल ऐसा अर्थ समझें, उपरसे युलोककी ओरसे भाया जल वृष्टिजल ही होता है और वही यदां अपेक्षित है। इस जलमें और (रसेन अपृणक्षि) विविध भौषधियोंक रस मिलाये जायेंगे तो लाभ विशेष होगा, इसमें कोई संदेह नहीं है। जो दोषांको घोती हैं उनको ही भोषधी कहते हैं, अतः भौषधियोंके रस योग्य प्रमाणमें इसमें मिलानेसे बहुत लाभ होना संभव है। कौनसे भौषिषयोंके रस मिलाने हैं, यह विचार दोषों और रोगोंके भनुसंधानसे निश्चय करना चाहिए। रोगी मनुष्य जिस जिस दोषसे पीडित होगा, उसके निवारणके किये उपयोगी औषधियोंके रस उस जलमें मिलाने होंगे। वह विचार साधारण मनुष्य नहीं कर सकता है। उत्तम वैद्य दी इस विषयका विचार करके निश्चय कर सकता है। अतः इस विवरणके संबंधमें इतना कथन पर्याप्त है।

यह वृष्टिजल शरीरका मल दूर करता है, मनके भाव शरीरशुद्धिसे ही पवित्र होते हैं, इस प्रकार वह मनुष्य पवित्र नहीं। यही जल पीनेसे शरीर शुद्ध होता है। उपवास करके नाभीर शुद्ध होता है और तेजस्वी, वर्चस्वी, स्रोजस्वी स्रीर सुपुत्रवाला होता है।

### दुष्टका निकारण

[90 (94)]

( ऋषिः- अद्विराः । देवता- मन्त्रोक्ताः । )

अपि षृश्च पुराण्वद्वतेरिव गुष्टिप्तम् । ओजी दास्यस्यं दम्भय

11 8 11

अर्थ- ( व्रततेः पुराणवत् गुष्पितं इव ) लताओंकी पुरानी सूखी लकडियोंके समान ( दासस्य ओजः मिप्तृश्च दम्भय ) हिंसकके बलको काटो और दबाओ ॥ १ ॥

पावार्थ- हे ईश्वर ! दुष्ट भीर उपद्रव देनेवाले मनुष्यका बल घटा दो ॥ १ ॥

वयं तदंस्य संभृतं विस्वन्द्रिण वि भंजामहै।
म्लापयांमि भ्रजः शिभ्रं वर्रणस्य व्रतेनं ते
यथा शेपों अपायांते खीषु चासदनांवयाः।
अवस्थस्यं क्रदीवंतः शाङ्कुरस्यं नितोदिनंः
यदातंतमव तत्तंनु यदुत्तंतं नि तत्तंनु

11 7 11

11 3 11

अर्थ— (वयं अस्य तत् संभृतं वसु) हम इसके उस एकत्रित धनको (इन्द्रेण विभजामहै) प्रभुके साथ बांट देते हैं। तथा (वरुणस्य व्रतेन) वरुण देवके व्रतके साथ (ते भ्रजः शिभ्रं स्लापयामि) तेरे तेजके धमंडको मिटा देते हैं॥ २॥

(अवस्थस्य क्रदीवतः ) नीच, गाली देनेवाले, (शांकुरस्य नितादिनः ) कंटक जैसे ध्यवहार करनेवाले और पीडा देनेवाले दुष्ट मजुष्यका (यत् आततं ) जो फैला हुला दुष्कृत्य है, (तत् अव तजुः) वह मिट जावे, (यस् उत्ततं तत् नितनु ) जो ऊपर उठा हुला हो वह नीचा हो जावे। (यथा शोपः स्त्रीषु अपायाते ) जिस रीतिसे इनका दुष्कर्म कियोंके विषयमें न होवे उस प्रकार उनतक ये दुष्ट (अनावयाः असत् ) न पहुंचनेवाले हों॥ ३॥

भावार्थ— दुष्ट मनुष्यका धन लेकर ईश्वरके ग्रुभ कर्ममें लगा दो ॥ २ ॥ पीढा देनेवाले दुष्ट मनुष्य स्त्रियोंको कभी कष्ट न दें ऐसा प्रबंध करो ॥ ३ ॥

यह सूक्त स्पष्ट है अतः इसका विशेष विवरण करनेकी आवश्यकता नहीं । दुष्टोंके आक्रमणसे सियोंका बचाव करना चाहिये । सियोंके पास भी कोई दुष्ट मनुष्य न पहुंच सके ।

### राजाका कतंह्य

[ 98 (98)]

(ऋषि:- अथर्वा । देवता- चन्द्रमाः ( इन्द्रः ? ) । )

इन्द्रेः सुत्रामा स्ववाँ अवोभिः सुमृडीको भवत विश्ववेदाः । वार्षतां द्वेषो अभेयं नः कृणोतु सुवीयस्य पर्तयः स्याम

11 8 11

अर्थ— ( सुत्रामा स्ववान् ) उत्तम रक्षक भात्मविधाससे युक्त ( विश्ववेदाः इन्द्रः अवोभिः सुमृडीक भवतु ) सब धनोंसे युक्त प्रभु भपनी रक्षाभोंसे उत्तम सुलकारी होवे। ( द्वेषः बाधतां ) शत्रुभोंका प्रतिबंध करे ( न-अभयं रुणोतु ) हमारे लिये निर्भयता करे। ( सुवीर्यस्य पतयः स्याम ) इम उत्तम धनके स्वामी बनें ॥ १॥

भावार्थ — राजा उत्तम रक्षक, अपने सामर्थ्य पर विश्वास रखनेवाला, धनवान् , प्रजाकी रक्षा करके उनको सुस देने-वाला होवे । रात्रुओंको दूर करे और उनको रोक रखे । प्रजाको अभय देवे और प्रजाको धनसंपद्म करे ॥ १ ॥

यहां इन्द्रके वर्णनके सिषसे राजाके गुण वर्णन किये हैं। इसी प्रकार आगोका सुक्त भी इसी विषयका है-

### राजाका कर्तहय

[97 (99)]

(ऋषिः- अथर्वा । देवता- चन्द्रमाः ( इन्द्रः ? )।)

स सुत्रामा स्ववाँ इन्द्रों अस्मदाराच्चित् देवंः सनुतर्धयोतु । तस्य वयं सुंमतौ यज्ञियसापि भद्रे सौमनसे स्याम

11 8 11

अर्थ— (सः सु-त्रामा स्ववान् इन्द्रः) वह उत्तम रक्षक भारमशक्तिका विश्वासी प्रभु (द्वेषः) शत्रुओंको (अस्मत् आरात् चित् सनुतः युयोत ) हमारे पाससे निश्चयपूर्वक दूर करे। (वयं तस्य यिश्चयस्य सुमतौ स्याम) इम उस पूजनीयकी सुमितमें रहें। (अपि सौमनसे स्याम) और उसके उत्तम मनोभावमें रहें॥ १॥

भावार्थ— वह उत्तम रक्षक भारमबलसे युक्त राजा शत्रुओंको प्रजाजनोंसे दूर करे। प्रजा भी उस प्रजनीय राजाके विषयमें उत्तम बुद्धि धारण करे और वह भी उनके विषयमें ग्रुभमित धारण करें ॥ १॥

राजा प्रजाकी रक्षा करे, प्रजा भी राजनिष्ठ रहे और दोनों एक दूसरेके विषयसे सुबुद्धि धारण करें। यह सूक्त भी प्रभुका वर्णन करते हुए राजाके गुण बता रहा है।

### राजाका कर्तहय

[93(96)]

(ऋषः- भृग्वङ्गराः । देवता- इन्द्रः ।)

इन्द्रेण मन्युनां व्यमाभ ब्यांम पृतन्यतः । झन्तां वृत्राण्यंप्रति

11 8 11

अर्थ— (मन्युना इन्द्रेण वयं ) उत्साहयुक्त इन्द्रके साथ रहकर हम सब (वृत्राणि अप्रति ध्नन्तः ) शत्रुकों को उत्तम रीतिसे मारवे हुए (पृतन्यतः अभि-स्याम ) सेना छेकर चढाई करनेवाळोंको जीवें ॥ १ ॥

इस सुक्तमें इन्द्रके वर्णनके मिषसे राजाका वर्णन पूर्ववत् ही हैं। उत्साही वीर राजाके आधिपस्यमें रहनेवाले प्रजाजन ( वृत्र ) आवरक शत्रुका नाश करनेमें समर्थ होते हैं और सैन्यके साथ चढाई करनेवाले वैरीका भी पराजय करनेमें समर्थ होते हैं।

### स्वाक्तस्की एजा

[ 98 (99)]

(ऋषः- अथर्वा । देवता- सोमः ।)

ध्रुवं ध्रुवेण हिविषात सोमं नयामसि । यथा न इन्द्रः केर्वेलीविद्यः संमनस्करंत

11 8 11

अर्थ — (ध्रवेण हविषा) स्थिर हविसे (ध्रुवं सोमं अव नायमिस ) स्थिर सोमको प्राप्त करते हैं। (यथा इन्द्र:) जिससे इन्द्र (नः विदाः केवलीः संमनसः करत्) हमारी प्रजाओंको दूसरेके ऊपर अवलंबन न करनेवाली और उत्तम मनवाली करे॥ १॥

स्थिर कर एकान करनेसे राजा स्थिर रहता है और वह अपनी प्रजाको (केवलीः) स्वतंत्र, स्वावलंबनी अर्थात् दूसरे पर अवलंबन न करनेवाली और (सं-मनसः) उत्तम मनवाली करता है। केवल अपनी ही शक्तिसे रहनेवाली, दूसरेकी शक्तिकी सहायता न लेनेवाली जो प्रजा होती है उसका वेदमें 'केवली प्रजा 'है। यह शब्द प्रजाकी श्रेष्ठतम उत्तिका सूचक है। जिस राष्ट्रकी प्रजा केवल अपनी शक्तिसे ही रहती है और किसी प्रकार दूसरेपर निर्मर नहीं होती उस राष्ट्रको पूर्ण मानना चाहिए।

# हृदयके दो गीक

[94(800)]

(ऋषः- कपिञ्जलः । देवता- गृधौ ।)

उदंश्य इयावो विंथुरी गृधी द्यामिव पेततः ।

उच्छोचनप्रशोचनावृश्योच्छोचेनौ हृदः ॥१॥

अहमेनावुदंतिष्ठिषं गावी श्रान्तसदांविव ।

कुर्कुराविव क्र्जंन्तावुदवंन्ती वृकांविव ॥२॥

आतोदिनौ नितोदिनावथी संतोदिनांवुत ।

अपि नह्याम्यस्य मेट्रं य ह्तः स्त्री पुमांक्कमार्र ॥३॥।

अर्थ— ( अस्य विथुरों गृधों ) इसकी न्यथा बढानेवाले दो गीध ( इयावा गृधों इव ) स्यामरंगवाले गीधोंके समान ( द्यां उत् पेततुः ) आकाशमें उडते हैं। ये ( उच्छोचनप्रशोचनों ) शोक बढानेवाले और सुसानेवाले हैं। ये ( अस्य हृदः उच्छोचनों ) इसके हृद्यको सुसानेवाले हैं॥ १॥

(श्रान्तसदी गावी इच) थके हुए गौजों या बैठोंके समान (कुजन्ती कुर्कुरी इच) चिल्लानेवाले कुर्सोके समान, (उत्-अवन्ती वृक्ती इच) इमला करनेवाले भेडियोंके समान (अहं एनी उत् अति ष्ठिपं) में इन दोनोंको लांधता हूं ॥ २॥

(आतोदिनौ नितोदिनौ) पीडा देनेवाले और न्यथा करनेवाले (अथो उत संतोदिनौ) और दुःख देनेवाले उन दोनोंको (अपि मह्यामि) मैं बांघ देता हूं। (यः पुप्तान्) जो पुरुष या (स्त्री) स्त्री (इतः मेद्रं जभार) यहांसे प्रजननसामर्थ्य धारण करते हैं, उनका भी संयमन करता हूं॥३॥

भावार्थ — काम और लोभ ये दो गीधके समान दो भाव मनुष्यमें रहते हैं। ये पीडा बढानेवांके हैं। ये दोनों शोक बढानेवाके और सुखानेवाले हैं। ये हृदयको भी सुखाते हैं॥ १॥

बैकों, कुत्तों या भेडियोंके समान में इन दोनों भावोंको लांवकर परे जाता हूं अर्थात् इनको काब्में रखता हूं ॥ २॥ ब्ली या पुरुष इनके इंदियोंका इसमें संवंध है अतः इन पीडा देनेवाले दोनों भावोंको में बंधनमें रखता हूं ॥ ३॥

स्वीपुरुषविषयक काम और लोभ ये मनुष्यके अन्तःकरणको सुखानेवाले, पीडा और कष्ट देनेवाले हैं। ये गीधके समान मनुष्यके अन्तःकरणपर दमला करते हैं। अतः इनको बंधनमें-प्रतिबंधमें-रखना चाहिये। अर्थात् इन वृत्तियोंका संयम करने । दिये। संयम करनेसे दी मनुष्य सुखी होता है।



## दोनों मूत्राशय

[९६ (१०१)]

(ऋषः- कपिञ्जलः । देवता- वयः ।)

असंदुनगावः सद्नेऽपंप्तद्वस्ति वर्यः । आस्थाने पर्वता अस्थः स्थासि वृक्कावंतिष्ठिपम्

11 9 11

अर्थ— (गावः सदने असदन्) गौवें गोशालामें बैठती हैं, (वयः वसति अपतत्) पक्षी घोंसलेमें भाते हैं, (पर्वताः आस्थाने अस्थुः) पर्वत अपने स्थानमें स्थिर हैं, उसी प्रकार (स्थाम्नि वृक्को अतिष्ठिपं) सुदृढ स्थानपर दोनों मूत्राशयोंको स्थिर करता हूं ॥ १ ॥

शरीरमें दोनों स्रोर दो मूत्राशय हैं, वे सुदृढ़ स्थानपर हैं। उनको उत्तम स्वस्थामें रखनेसे शरीरका स्वास्थ्य ठीक रहता है। ये ही दो अवयव शरीरका विष दूर करते हैं अतः इनेको ठीक अवस्थामें रखना दरएक मनुष्यका कार्य है। इंद्रिय-संयमसे ही ये दोनों ठीक अवस्थामें रहते हैं सीर अपना कार्य करनेमें समर्थ होते हैं।

### यङ

### [90(907)]

(ऋषि:- अथर्वा । देवता- इन्द्रामी।)

यद्द्य त्वां प्रयति युन्ने अधिमन्होतंश्विकित्वन्ववृणीमहीह । धुवर्मयो धुवमुता शंविष्ठ प्रविद्वान्यज्ञमुपं याहि सोमंम् समिन्द्र नो मनंसा नेष गोभिः सं सूरिभिईरिवन्त्सं स्वस्त्या । सं ब्रह्मणा देविहतुं यदिस्तु सं देवानां सुमृतौ यिज्ञयांनाम्

11 8 11

11211

अर्थ— हे (चिकित्वान् होतः) ज्ञानी हवनकर्ता ! (यत् अद्य इह) जो आज यहां (अस्मिन् प्रयति यज्ञे) इस प्रयत्तप्रांक करने योग्य यज्ञमें हम (त्वा अत्रृणीमिहि) तुझे स्वीकार करते हैं। हे (शिवष्ठ) बिष्ठ ! तू (ध्रुवं अयः) स्थिरतासे आ (उत ध्रुवं यज्ञं प्राविद्वान्) और स्थिरयज्ञको जाननेवाला तू (सोमं उप याहि) सोमके पास जा ॥ १ ॥

है (हरिवन् इन्द्र) किरणयुक्त तेजस्वी प्रभो ! (नः मनसा गोभिः सं) हमें मनसे गौनोंसे युक्त कर, (सूरिभिः सं) विद्वानोंसे युक्त कर, (स्वस्त्या सं) कल्याणसे युक्त कर और (नेष) के चल। (यत् देवहित अस्ति) जो देवोंका हितकारी है उस (ब्रह्मणा सं) ज्ञानसे युक्त कर तथा (यिच्चियानां देवानां सुमतौ सं) प्जनीय देवोंकी उत्तम मित्रमें हमं के चल ॥२॥

भावार्थ— हे ज्ञानी होता गण ! तुम्हारा वरण मैंने इस यज्ञमें किया है, यह यज्ञ उत्तम विधिपूर्वक करो । स्थिर-चित्तसे रहो और शान्तिसे यज्ञ समाप्त करो ॥ १ ॥

हे देव ! हमें गौवें दो, ज्ञामियोंकी संगति दो, हमारा सब प्रकार हित करो, जो हितकारी ज्ञान है वह मुझे दो, सब सजनोंका मन मेरे विषयमें उत्तम होवं ॥ २ ॥

१५ ( अथर्व. सु. भा. कां. ७ )

| यानावंह उश्वतो देव देवांस्तान्त्रेरंय स्वे अग्ने सधस्ये।              |         |
|-----------------------------------------------------------------------|---------|
| जिक्षिवांसः पिववांसो मधून्यसमै धंत्त वसवो ब्रह्मंनि                   | 11 3 11 |
| सुगा वो दे <u>वाः</u> सदंना अकर्भ य अजिग्म सर्वने भा जुषाणाः ।        |         |
| वहंमाना भरमाणाः स्वा वहंनि वसुँ घुमँ दिवमा राहितानुं                  | 11811   |
| यज्ञं युज्ञं गंच्छ युज्ञपंतिं गच्छ । स्वां योनिं गच्छ स्वाहां         | ॥ ५॥    |
| एष ते युक्को यंज्ञपते सहस्रक्षक्तवाकः । सुवीर्यः स्वाहां              | ॥ ६ ॥   |
| वषंड्ढुते भ्यो वष्ड हुते भ्यः । देवां गातु विदो गातुं वित्वा गातु मित | 11 9 11 |
|                                                                       |         |

अर्थ — हे (देव अग्ने) देव अग्ने! (यान् उरातः देवान्) जिन अभिलाषा करनेवाले देवोंको (आ अवहः) यहां ले आया था (तान् स्वे सध्यस्थे प्रेर्य) उनको अपने संव स्थानमें प्रेरित कर। हे (वसवः) वसुदेवो! (जिक्षिवांसः) अन्न खाते हुए और (मधूनि पिपवांसः) मधुर रस पीते हुए हमारे लिये (वसूनि धत्त) धनोंको प्रदान करो॥ ३॥

है (देवाः) देवो ! हम (वः सु-गा सद्ना अकर्म) तुम्हारे लिये उत्तम जाने योग्य घर बनाते हैं। (सवने मा जुषाणाः आजग्म) यज्ञमें मेरे दानको स्वीकार करते हुए आप आये, अब (स्वा वस्ति वहमानाः वसुं भरमाणाः) अपने धनोंको धारण करते हुए और हमारे लिये धनका धारण करनेवाले तुम सब (धर्मे दिवं अनु आरोहत) प्रकाशमान युलोकके उपर चढो॥ ४॥

है (यज्ञ) यज्ञ ! तू (यज्ञं गच्छ) यज्ञस्थानके प्रति जा, (यज्ञपति गच्छ) यजमानको प्राप्त हो।(स्वां योनिं गच्छ) अपने आश्रयस्थानको प्राप्त हो।(स्वा-हा) स्वकीय वस्तुका त्याग ही यज्ञ है॥५॥

है (यज्ञपते) यज्ञकर्ता यज्ञमान ! (एषः ते यज्ञः) यह तेरा यज्ञ (सह-सूक्त-वाकः) उत्तम स्क वचनोंसे युक्त है । अतः (सुवीर्यः) यह वीर्यवान् है। (स्वा-हा) स्वकीय अर्थका त्याग ही यज्ञ है ॥६॥

( हुतेभ्यः वषट् ) हवन करनेवालोंके लिए अपित है और (अहुतेभ्यः वषट् ) हवन न करनेवालोंके लिये भी अपित है। हे (देवाः ) देवो ! आप लोग (गातुविदः ) मार्गोंको जाननेवालें हैं, (गातुं वित्तवा गातुं इत्) मार्गको जानकर मार्गसे ही जाओ ॥ ७ ॥

भावार्थ — अग्नि इस यज्ञमें सब देवोंको लाता और वापस पहुंचाता है। सब देव यहां आवें, अन्न खावें, सोमरस पीयें और हमें धन देवें ॥ ३॥

हे देवो ! यह यज्ञ मानो तुम्हारा घर ही है। इस सोमाभिषवमें भाओ, साथ धन छेते आओ, यह धन हमें अर्पण करो और यज्ञसमाप्तिके बाद स्वर्गमें अपने स्थानमें जाओ ॥ ४॥

यज्ञ यज्ञस्थानमें और यजमानके पास ही होता है। स्वार्थका त्याग करना ही यज्ञ है॥ ५॥ सूक्त और मंत्रकथनपूर्वक जो यज्ञ होता है वही वीर्यवान् होता है। स्वार्थत्याग ही यज्ञ है॥ ६॥

समर्पण तो सबके लिये करना चाहिये। चाहे वे यज्ञ करनेवाले हों या न हों। मार्ग जाननेके पश्चात् उसी मार्गसे जाना उत्तम है॥ ७॥ मनंसस्पत हुमं नो दिवि देवेषु युज्ञम् । स्वाहां दिि स्वाहां पृथिव्यां स्वाहान्तरिक्षे स्वाहा वाते <u>धां</u> स्वाहां

1161

अर्थ — दे ( मनसः-पते ) मनके स्वामी! (नः इमं यश्चं दिवि देवेषु ) हमारे इस यज्ञको युलोकमें देवोंके मध्यमें (धां ) भारण करत हैं। (दिवि स्वा-हा) युलोकमें हमारा समर्पण, (पृथिव्यां स्वाहा) पृथिवीमें हमारा यह समर्पण पहुंचे, और (अन्तरिक्षे स्वाहा) अन्तरिक्षमें तथा (वाते स्वाहा) वायुमें अथवा प्राणमें हमारा समर्पण पहुंचे॥ ८॥

भाषार्थ — हे मनपर अधिकार रखनेवाले यजमान ! जो यज्ञ तुम करो उसे देवों के लिये समर्पित करो, उसका समर्पण पृथ्यी, अन्तरिक्ष और युलोकमें स्थित सबके लिये होवे ॥ ८॥

यह सुक्त यज्ञका महत्त्व वर्णन करता है।



#### यश

[ 96 ( 803) ]

(ऋषः- अथर्वा। देवता- इन्द्रः, विश्वे देवाः।) सं बहिंगुक्तं हुविषां घृतेन समिन्द्रेण वसुना सं मुरुद्धिः।

सं देवे विश्वदेविभिरक्तिमन्द्रं गच्छत हविः स्वाहां

11 8 11

अर्थ— ( घृतेन हिवषा बिहैं: सं अक्तं ) घी और हवन सामग्रीसे बाहुति भरपूर हो, (इन्द्रेण, वसुना, सरुद्धिः सं अक्तं ) इन्द्र, वसु, मरुत् इन देवोंके साथ (विश्वदेवेभिः देवैः सं ) सब अन्य देवोंके साथ भरपूर हो। (हिविः इन्द्रं गच्छतु ) यह हवन सब देवोंके मुख्य प्रभुको पहुंचे। (स्वा-हा) यह आत्मसमर्पण ही है॥ १॥

इस सूक्तका संबंध पूर्वसूक्तके साथ है। हवनसामग्री, वी आदि पदार्थ पूर्ण रीतिसे यथाविधि यज्ञमें समार्थित किये जावें। यह सब यज्ञ परमेश्वरको समर्पित हो ऐसी बुद्धिसे अर्थात् ईश्वरार्पणबुद्धिसे किया जावे। स्वार्थत्याग-अपनी वस्तुका समर्पण-करनेसे ही यज्ञ सिद्ध होता है।

#### यङ्ग

[ 99 ( 908 ) ]

(ऋषि:- अथर्वा। देवता- वेदी।)

परिं स्तृणीहि परि धेहि वेदि मा जामि मौषीरमुया श्रयांनाम् । होतृषदंनं हरितं हिर्ण्ययं निष्का एते यर्जमानस्य छोक

11 8 11

अर्थ— ( वेदिं परिस्तृणीहि ) वेदिके चारों और अच्छी प्रकार आच्छादित कर और ( परि घेहि ) उनको धारण कर। ( अमुया शयामां जामिं मा मोषीः ) इस यज्ञ भूमिमें सोनेवाली इस हमारी बहिन अर्थात् यज्ञमानकी धर्मपत्नीके साथ कपट मत कर। ( होत्र-सदनं हरितं हिरण्मयं ) यह हवनकर्ताका घर हरियावलसे युक्त और उत्तमवर्ण युक्त है। ( यज्ञमानस्य लोके पते निष्काः ) यज्ञमानके स्थानपर ये सिक्के, सुनहरी मोहरें, या आभूषण हैं॥ १॥

वेदिके चारों और अत्यंत स्वच्छता रखनी चाहियं और सदा वह स्थिर रखनी चाहिये। किसी खीके साथ कपट या खुरा वर्ताव नहीं करना चाहिये। घरके साथ हरियावछ युक्त उद्यान बना कर उसको उत्तम अवस्थामें रखना चाहिये। घरको उत्तम स्वच्छ अवस्थामें रखना चाहिये। येही गृहस्थीके भूषण हैं।



### दुष्ट स्मम न आनेके लिये उपाय

[१०० (१०५)]

(ऋषः- यमः । देवता- दुःस्वमनाशनम् । )

प्योवेर्ते दुष्वपन्यांत्पापात्स्वपन्यादभूंत्याः । ब्रह्माहमन्तरं कृण्वे परा स्वमंग्रुखाः ग्रुचंः

11 9 11

अर्थ — में (पापात् दुष्वप्न्यात् पर्यावर्ते ) पापसे दुष्ट स्वप्नसे पीछे इटता हूं। ( अभूत्याः स्वप्न्यात् ) भव-नितकारक स्वप्नसे पीछे रहता हूं। ( अहं अन्तरं ब्रह्म रूण्वे ) में बीचमें ज्ञानको रखता हूं ( स्वप्नमुखाः शुचः परा ) में दुःस्वपन आदि शोकजनक बातोंको दूर करता हूं॥ १॥

पापसे दुष्ट स्वम, शारीरिक अवनित, तथा शोकमय स्वभाव बनता है। पाप शारीरिक, इंद्रियविषयक, मानसिक, वाचिक और वांद्रिक मलोंसे होता है अथवा पापसे इनमें मलसंचय होता है। अतः पूर्वीक्त प्रकार इन स्थानोंके मक दूर करने चाहिये, जिससे पाप कम होनेसे दुष्ट स्वप्नोंका आना दूर होगा। शरीरादिकी शुद्धि करनेके उपाय इससे पूर्व कहे गये हैं। अपने और पापके बीचमें (ब्रह्म) अर्थात् ज्ञान किंवा परमेश्वरका भजन रखना चाहिये। इससे निःसंदेह पाप दूर होगा। मनकी शान्ति प्राप्त होकर बुरे स्वम कदापि नहीं आवेंगे।



### दृष्ट एकप्र म आनेके लिये उपाय

[१०१ (१०६)]

(ऋषः- यमः । देवता- स्वमनाशनम्।)

यत्स्वमे अत्रमश्रामि न प्रातरंधिगुम्यते । सर्वे तद्स्तु मे शिवं नृहि तहुश्यते दिवा

11 8 11

अर्थ— (यत् स्वप्ने अन्नं अश्नामि ) जो स्वप्नमें मैं अन्न खाता हूं वह (प्रातः न अधिगम्यते ) सक्रेर महीं प्राप्त होता है। (तत् सर्वं मे शिवं अस्तु ) वह सब मेरे क्रिये ग्रुभ होवे। (तत् दिवा निह दृश्यते ) वह दिनके समय नहीं दीखता॥ १॥

स्वममें भोजनादि भोग भोगनेका जो दश्य दीखता है, वह सबेरे उठनेपर या दिनमें नहीं दिखाई देता। अतः वह असत्य है। वह केवल मनको विकृतिके कारण दीखता है। अतः ऐसे स्वम न आयें इसलिये उत्तम शानपूर्वक यतन करना चाहिये। जिसका वर्णन इससे पूर्व किया है।

### उच्च बनकर रहना

[ १०२ (१०७)]

(ऋषः- प्रजापतिः । देवता- मंत्रोक्ता नानादेवताः ।)

नम्हकत्य द्यावीष्टिश्विभयांम्हतरिक्षाय मृत्येव । मेक्षाम्यूर्विस्तिष्ठ्नमा मी हिसिषुरीश्वराः

11 8 11

अर्थ— ( द्यावापृथिवीभ्यां ) गुलोक और पृथ्वीलोकको तथा ( अन्तिरक्षाय मृत्यवे नमस्कृत्य ) अन्तिरक्ष और मृत्युको नमस्कार करके ( ऊर्ध्वः तिष्ठन् मेक्षामि=मेषामि=मिषामि ) ऊंचा खडा होकर निरीक्षण करता हूं। भारः ( ईश्वराः मा मा हिंसिषुः ) स्वामी – अधिकारी – मेरा नाश न करें ॥ १ ॥

युकोक, भन्तरिक्षकोक और भूकोक इनमें रहनेवाले भास पुरुषोंको और मृत्युको नमस्कार करके भएनी धर्ममर्यादाके भास पुरुषोंको और मृत्युको नमस्कार करके भएनी धर्ममर्यादाके भास सम्बद्धान करता हुना, उच्च कोगोंके साथ संबंध जोढता भनुसार में रहता हूं। उच्च बनकर, उच्च स्थानमें रहता हुना, उच्च विचार करता हुना, उच्च कोगोंके साथ संबंध जोढता हुना, भांखें खोळ कर जगत्का निरीक्षण करता हूं। और योग्य भाचरण करता हूं। भतः इस विश्वके भधिकारी मेरी हिंगा न करें, मेरा घात न करें।

# उद्दारक क्षत्रिय

[(208) 508]

(ऋषिः- ब्रह्मा । देवता- आत्मा ।)

को अस्या नौ दुहो∫ऽवद्यवंत्या उन्नेष्यति क्षत्रियो वस्य इच्छन्। को यज्ञकांमः क उ पूर्तिकामः को देवेषु वनुते दीर्घमायुः

11 8 11

भर्थ— (कः= प्रजापितः क्षित्रियः वस्य इच्छन् ) प्रजापालक क्षित्रय प्रजाका धन बढानेकी इच्छा करता हुना भर्थ— (कः= प्रजापितः क्षित्रियः वस्य इच्छन् ) प्रजापालक क्षित्रिय प्रगितिसे हमें ऊपर उठावे (कः=प्रजपितः (अस्याः अवद्यवत्याः दुहः नः उन्नेष्याति ) परस्परके द्रोहरूप इस निंदनीय दुर्गितिसे हमें ऊपर उठावे (कः=प्रजपितः (अस्याः अवद्यवत्याः दुहः नः उन्नेष्याति ) परस्परके द्रोहरूप इस निंदनीय दुर्गितसे हमारी पूर्णता करनेवाला है। (देवेषु यन्नकामः ) प्रजापालक हमारी पूर्णता करनेवाला है। (देवेषु कः दीर्घ आयुः वनुते ) देवोंके अंदर प्रजापालक ही दीर्घ आयु देता है॥ १॥

इस स्मतमें उद्धार करनेवाले क्षत्रियके गुणोंका वर्णन किया है, अतः इसका विशेष विचार करना योग्य है—

१ कः श्रियः=( कः=प्रजापितः=प्रजापालकः । श्रित्रियः श्रितात् त्रायते ) दुःखोंसे जो प्रजाजनोंका संरक्षण करता है उसको प्रजापालक क्षित्रय कहते हैं । प्रजारक्षण क्षित्रयका एक मुख्य गुण है । ' कः ' शब्दका अर्थ प्रजापालक है, यही राजा है ।

२ वस्य इच्छन्= (वसु इच्छन् )धनकी इच्छा करनेवाला प्रजाजनोंके ऐश्वर्य बढानेकी इच्छा करनेवाला क्षत्रिय हो।

३ अस्याः अवद्यवत्याः दुहः नः उन्नष्यति — इस निंदनीय भाषसी करूह और पारस्परिक द्रोह करनेकी भवस्थासे इम प्रजाजनीका उद्धार करनेवाला क्षत्रिय हो, क्षत्रियका यही कर्तव्य है कि, वह प्रजाजनोंको ऐसी शिक्षा देवे कि, वे भाषस में करुह करना छोड देवें, पारस्परिक द्रोह करना छोड देवें।

४ यज्ञकामः क्षत्रिय:= सत्कार-संगति-दानात्मक कर्मका नाम यज्ञ है। संगतिकरण रूप यज्ञ करनेवाला अर्थात् प्रजाजमोंका संगठन करनेवाला क्षत्रिय हो। क्षत्रिय कभी प्रजामें फूट न करे और कभी आपसके द्रोहके भावको न बढावे। ५ पूर्तिकामः श्रित्रयः— प्रजाजनोंकी सब प्रकार पूर्णता करनेवाला राजा हो । प्रजाजनोंमें जो जो न्यूनता हो उसकी पूर्ण करे, भौर अपनी प्रजामें कभी अपूर्णता न रहने दे ।

६ दीर्घ आयुः वनुते= प्रजाननोंको दीर्घ श्रायु प्राप्त हो, ऐसा प्रबंध करनेवाला राजा हो। राजा राज्यशासनका ऐसा प्रबंध करे कि, जिससे प्रजाकी श्रायु बढे श्रीर कभी न घटे।

### गोको समयं बनाना

[(208(808)]

(ऋषि:- ब्रह्मा । देवता- आत्मा । )

कः पृश्नि धेतुं वर्रुणेन दुत्तामर्थर्वणे सुदुर्धा नित्यंवत्साम् । बृह्दपतिना सुरूपं जुषाणो यंथावृशं तुन्वीः कल्पयाति

11 8 11

भर्थ— (वरुणेन अथर्वणे दत्तां ) वरुणके द्वारा अथर्वा अर्थात् निश्चल योगीको दी हुई (सुदुघां नित्यवत्सां पृक्षिं घेतुं ) सुखसे दुइनेयोग्य वत्सके साथ रहनेवाली विविध रंगवाली गौको, (वृहस्पातिना सख्यं जुषाणः ) ज्ञानीके साथ मित्रता करता हुआ (यथावदां तन्वः कः=प्रजापितः कल्पयाति ) इच्लाके अनुसार शरीरके विषयमें प्रजाका पाळन करनेवाला ही समर्थ करता है ॥ १॥

यह सूक्त अभीतक स्पष्ट नहीं हुआ। पर गौका सामध्ये बढानेका विषय इसमें है। गायकी दूध देनेकी शक्ति तथा भन्य शक्ति बढानेका उपदेश इसमें है। प्रजाका पालक ज्ञानीके साथ मंत्रणा करता हुआ गायको समर्थ करता है। यह आशय यहां दीखता है। परंतु सब मंत्र ठीक प्रकार समझमें नहीं आता है।



### दिहय बनन

[१०५ (११०)]

(ऋषः- अथर्वा । देवता- मन्त्रोक्ता ।)

अपुकामन्पौर्रवेयाद्वृणानो दैव्यं वर्चः । प्रणीतीर्भ्यावंतिस्व विश्वेभिः सर्विभिः सह

11 8 11

अर्थ — (गौरुषेयात् अपकामन् ) सामान्य मनुष्योंके करनेयोग्य कर्मोंसे दृट कर (दैठ्यं वचः वृणानः ) दिःब वचनोंको स्वीकार कर, (विश्वेभिः सिखिभिः सह ) अपने सब मित्रोंके साथ (प्र-नीतीः अभ्यावर्तस्व ) उत्कृष्ट नीतिनियमोंके अनुकृष्ठ आचरण कर ॥ १॥

सामान्य हीन भशिक्षित असम्य मनुष्य जैसा हीन व्यवहार करते हैं, उसको छोडना चाहिये। दिव्य उपदेशवसनोंको—वेद्यचनोंको—स्वीकार करना चाहिये। और अपने सब इष्टमित्रोंके साथ उस उपदेशके श्रेष्ठ आदेशोंके अनुसार अपना आधरण करना चाहिये। उस्रतिका यही मार्ग है।

### असृतस्वकी मासि

[ १०६ (१११)]

( ऋषि:- अथर्वा । देवता- जातवेदा वरुणश्च ।)

यदस्मृति चकृम कि चिंदम उपारिम चरणे जातवेदः । ततः पाहि त्वं नः प्रचेतः शुभे सर्विभ्यो असृत्त्वमंस्तु नः

11 8 11

अर्थ— हे (जातवेदः अप्ने ) ज्ञातवेद प्रकाश देव ! (यत् चरणे किंचित् अस्मृति चक्रम) जो आचारमें किंचित् विना स्मरणके हम करें और उसमें (उपारिम) कुछ अग्रुद्धि करें। हे (प्रचेतः) उत्कृष्ट वित्तवाळे देव ! (त्वं नः ततः पाहि) तू हमें उससे बचा और (नः सिख्यः) हमारे मित्रोंको (शुभे अमृतत्वं अस्तु) शुभ मार्गमें अमरपन प्राप्त हो ॥ १ ॥

यह उत्तम प्रार्थना है। 'हे प्रभो ! हम जो भाचरण करते हैं, उसमें यदि कुछ हमारे नासमझीके कारण कुछ भग्नुदि हो जाने, तो उस अपराधकी क्षमा हो भीर हमें ग्रुभ मार्गसे अमृतत्त्वकी प्राप्ति हो। 'यह उत्तम प्रार्थना है और हरएक

मनुष्यको प्रतिदिन करनी चाहिए।

## असृतस्वकी प्राप्ति

[१०७ (११२)]

(ऋषिः - भृगुः । देवता - सूर्यः भाषः च।)

अवं दिवस्तांश्यन्ति सप्त सर्यस्य र्क्मयः । आपंः समुद्रिया धारास्तास्ते शल्यमंसिस्नसन्

11 8 11

अर्थ— (सूर्यस्य सप्त रइमयः) सूर्यकी सात किरणें (समुद्रियाः आपः धाराः) समुद्रकी जलधाराणोंको (दिवः अव तारयन्ति) द्युलोकसे नीचे लाती हैं। (ताः ते शल्यं असिस्नसन्) वे जलधाराएं तेरे शल्यको हटा देती हैं॥ १॥

सूर्य अपनी किरणोंसे पृथ्वीके उपरके जलकी बाष्य बनाकर उपर ले जाता है और उसके मेघ बनाता है। पश्चात् उसीकी किरणोंसे उन मेबोंसे बृष्टि दोती है और भूभिपर जलप्रवाह बहुने लगते हैं। यह जलचक्र इस प्रकार चलता बहुता है।

## दुष्टोंका संहार

[( \$99 ) 209 ]

(ऋषः- भृगुः । देवता- अग्निः ।)

यो नेस्तायदिष्यंति यो नं आविः स्वो विद्वानरंणो वा नो अमे । प्रतीच्येत्वरंणी दुत्वती तान्मैषांमग्ने वास्तुं भूनमो अपत्यम्

11 8 11

अर्थ— हे अमे! (यः नः तायत् दिष्सिति) जो हमें छिपकर सताता है तथा (यः नः आविः) जो हमें प्रकट रूपसे दुःख देता है। वह चाहे (नः स्वः विद्वान् अरणः) हमारा अपना संबंधी विद्वान् किंवा परकीय भी क्यों न हो (तान् दत्वती अरणी प्रतीची एतु) उनपर दांतवाली सोटी उलटी चले। हे (अमे) अमे! (एषां वास्तु मा भूत् ) इनका कोई घर न हो और (मा अपत्यं उ) न इनकी कोई सन्तान हो॥ १॥

यो नं सुप्ताञ्जाप्रतो वाभिदासात्तिष्ठतो वा चरतो जातवेदः । वैश्वानरेण सयुजां सजोपास्तान्प्रतीचो निर्देह जातवेदः

11 7 11

अर्थ— हे (जातवेदः) जातवेदः अग्ने! (यः नः सुप्तान् जाय्रतः वा अभिदासात्) जो हमें सोते हुए या जागते हुए नष्ट करे, (यः तिष्ठतः वा चरतः) जो ठहरे हुए या चलते हुएका नाश करे। हे (जातवेदः) अग्ने! (वैश्वानरेण सयुजा सजोषाः) विश्व ने नेताके साथ मिलकर (तान् प्रतीचः निः दह) उन प्रतिकृल चलनेवालोंको भस्म कर ॥ २॥

जो छिपकर हमारा नाश करे, या प्रकट रूपसे हमें सतावे। वह हंमारा संबंधी हो, मित्र हो, स्वकीय हो या परकीय हो, उस सतानेवालेका नाश किया जावे।

सोते, जागते, खंडे हुए या चलते हुए किसी अवस्थामें इम हों, जो हमारा घात करता है, उसका भी नाश

मपने सतानेवाले शत्रुकी उपेक्षा न की जावे, यह इस स्का तात्पर्य है।

## राष्ट्रका कोषण करनेवाले

[ १०९ (११४)]

( ऋषः- बादरायणि । देवता- अग्नि । )

इदमुग्रायं बुभ्रवे नमो यो अक्षेषुं तनूब्रशः। घृतेन किं श्विक्षामि स नो मृडातीद्दर्शे घृतमंप्सराभ्यो वह त्वमंग्ने पांसनक्षेभ्यः सिकंता अपश्चं। यथाभागं हव्यद्विति जुषाणा मदंन्ति देवा उभयानि ह्व्या

11 8 11

11 3 11

अर्थ— (बभ्रवे उग्राय इदं नमः ) भरणपोषण करनेवाले उग्र वीरके लिये यह नमस्कार है। (यः अक्षेषु तनूवर्शी) जो इंदियों के विषयमें अपने शरीरको वशमें रखनेवाला है, (सः नः ईटरो मुडाति) वह हमें ऐसी अवस्थामें भी सुख देता है। अतः मैं (घृतेन कार्लि शिक्षामि) स्नेहसे कलहको-कलह करनेवालोंको-शिक्षित करता हूं॥ १॥

हे (अग्ने) अग्ने! (त्वं अप्-सराभ्यः घृतं वह ) त् जलमें संचार करनेवालोंके लिये घी ले जा। (अक्षेभ्यः पांस्त् सिकताः अपः च ) आंखोंके लिये धूली, बालुले छाना जल प्राप्त कर। (यथा भागं हव्यदाति जुषाणाः देवाः) पथायोग्य प्रमाणसे हब्यभागका सेवन करनेवाले देव (उभयानि हव्या मदन्ति) दोनों प्रकारके हव्य पदार्थ प्राप्त करके आनंदित होते हैं॥ २॥

भावार्थ— जो राष्ट्रका भरण और पोषण करनेवाळे हैं उनको में प्रणाम करता हूं। वे इंद्रियों और शरीरको अपने स्वाधीन करनेवाळे हैं। वे ही सब प्रजाओंको सदा सुख देते हैं। हमारे अंदर जो आपसमें कछह हो उसको मैं स्नेहसे शान्त करता हूं॥ १॥

जलमें संचार करनेवालोंको घी दो। आंखोंके लिये रेतसे छाना जल लो। देवताओंको यथायोग्य इवन समर्पण कर, जिससे सब आमंदित हों॥२॥

| अप्सरसंः सधुमादं मदन्ति ह्विधानंमन्त्रा स्यें च।           |               |
|------------------------------------------------------------|---------------|
| ता में हस्ती सं सुंजनत घृतेनं सपत्नं में कित्वं रंन्धयनत   | ॥३॥           |
| आदिन्वं प्रतिदीन्ने घृतेनास्माँ अभि क्षर ।                 |               |
| वृक्षमिवाधानयां जिहि यो अस्मानप्रतिदीव्यति                 | 11811         |
| यो नो द्युवे धर्निमदं चकार यो अक्षाणां ग्लहनं शेषणं च।     | to with their |
| स नौ देवो हविरिदं जुंषाणी गंन्धर्वीम सधमादं मदेम           | 11411         |
| संवीसव इति वो नामधेयं मुग्रंपुरुषा राष्ट्रभृतो हां १क्षाः। |               |
| तेम्यों व इन्देवो हिविषां विधेम व्यं स्याम पत्या रयीणाम्   | 11 8 11       |
| देवान्यनां शितो हुवे ब्रह्मचर्य यद्षिम ।                   |               |
| अक्षान्यद्बभ्रूनालमे ते नौ मुडन्त्वी हशे                   | 11 9 11       |

अर्थ — (सूर्यं च हाविधीनं अन्तरा ) सूर्य और हविष्पात्रके मध्य स्थानमें जो (सध-मादं) एक साथ रहनेका स्थान है उसमें (अप्सरसः मदन्ति ) अप्सराएं आनंदित होती हैं। (ताः में हस्तो ) वे मेरे हाथोंको (घृतने संस्जन्तु ) घीसे युक्त करें। और (मे कितवं सपत्नं रन्धयन्तु ) मेरे जुआरी शत्रुका नाश करें। ३ ।

(प्रतिद्वि आ-दिनवं) प्रतिपक्षीके साथ में विजयेच्छासे लडता हूं। ( घृतेन अस्मान् अभिक्षर ) घीसे हमें युक्त कर। (यः अस्मान् प्रतिद्वियति) जो हमारे साथ प्रतिपक्षी होकर व्यवहार करता है, उसको (अशन्या वृक्षं

इव जिहें ) बिजलीसे वृक्ष नाश होता है, वैसे नष्ट कर ॥ ४ ॥ (यः नः द्युवे इदं धनं चकार ) जो हमें क्रीडादि व्यवहारक लिये यह धन देवा है, (यः अक्षाणां प्रहणं रोपणं च ) जो अक्षोंका प्रहण तथा विशेषीकरण करता है (सः देवः इदं नः हिवः जुषाणः ) वह देव इस हमारे हिवका

सेवन करे और हम ( गन्धर्वेभिः सधमादं मद्म ) गन्धर्विक साथ एक स्थानमें आनंद करें ॥ ५ ॥

(सं-वसवः इति वः नामधेयं) ' सम्यक् रीतिसे वसानेवाले ' इस अर्थमें आपका नाम है। आप (उग्रं-पश्याः) उग्र दृष्टिवाले (राष्ट्र-भृतः) राष्ट्रका भरण पोषण करनेवाले और (अक्षाः) राष्ट्रके मानो आंख ही हैं। पश्याः) उग्र दृष्टिवाले (राष्ट्र-भृतः) राष्ट्रका भरण पोषण करनेवाले और (अक्षाः) राष्ट्रके मानो आंख ही हैं। दे (इन्द्वः) ऐश्वर्यवानो ! (तेभ्यः वः हिवपा विधेम) उन तुमको हम हिव समर्पण करते हैं। (वयं रयीणां पतयः स्याम) हम धनके स्वामी बनें॥ ६॥

(यत् नाथितः देवान् हुवे ) जो बाशीर्वाद प्राप्त करनेवाला में देवों हे लिये हवन करता हूं तथा (यत् ब्रह्मचर्य ऊषिम ) जो हमने ब्रह्मचर्यव्रतका पालन किया है। (यत् बश्चन् अक्षान् आलभे ) जो भरण करनेवाले अक्षोंको स्वीकार

करता हूं, (ते नः ईहरो मुडन्तु ) वे हमें ऐसी अवस्थामें सुखी करें ॥ ७ ॥

भावार्थ — सूर्य और हविष्य पात्रके मध्यमें जो स्थान है, उसमें सबका रहनेका स्थान है। इस स्थानमें मुझे घी प्राप्त हो और जुआरीका नाश हो ॥ ३ ॥

प्रतिपक्षीपर मुझे विजय प्राप्त हो । हमें घी बहुत प्राप्त हो । जो हमारा प्रतिपक्षी हो उसका नाश हो ॥ ४ ॥

जो हमें व्यवहार करनेके छिये धन देते हैं, उनके साथ हम भानंद पूर्वक रहें ॥ ५ ॥

राष्ट्रका भरण पोषण करनेवाले वीर बड़े उम्र स्वरूपके होते हैं। उनके कारण सब राष्ट्रके लोग अपने राष्ट्रमें सुखसे वसते हैं। उनको इम प्रजाजन करभार देते हैं और उनके प्रबंधसे इम धनके स्वामी बनें॥ ६॥

मैं हवन करके देवोंका आशीर्वाद प्राप्त करता हूं। उसी कारण ब्रह्मचर्यव्रतका मैं पालन करता हूं। जो राष्ट्रका भरण पोषण करनेवाले हैं उनके प्रयत्नसे हम सबको सुख प्राप्त होता है॥ ७॥

१६ (अथवै. सु. सा. कां. ७)

#### राष्ट्रका पोषण करनेवाले

यह सूक्त बड़ा दुर्बोध है और कई मंत्रभागोंका भाव कुछ भी ध्यानमें नहीं आता है। अतः इसकी अधिक खोज होना अत्यंत आवश्यक है। बड़ा प्रयत्न करनेपर भी इस समय इसकी संगति नहीं लग सकी। तथापि इस स्काप जो विचार सूझे हैं, वे नीचे दिये हैं; जो खोज करनेवालोंके कुछ सहायक बनेंगे—

#### राह्मव

इसमें 'राष्ट्र-भृत् 'किंवा राष्ट्रीय स्वयंसेवक, राष्ट्र-भृत् , राष्ट्रका भरण पोषण करनेवालोंका वर्णन है। राष्ट्रका (भृत् ) भरण पोषण करनेवाल 'राष्ट्रभृत् ' कहलाते हैं। इनका नाम ' संवस्तवः ' (सं-वसु ) है। उत्तम रीतिसे दूसरोंका निवास होनेके लिये जो प्रयत्न करते हैं उनका यह नाम है। ये (उग्रं-पद्याः) उग्र रूपवाले होते हैं, जिनका स्वरूप उग्र अर्थात् वीरतायुक्त होता है। इनको (अक्षाः) अक्ष भी कहते हैं अर्थात् ये राष्ट्रके आंख होते हैं। इनके आंखसे मानो राष्ट्र देखता है। 'अक्ष्म' का दूसरा अर्थ गाडीके दोनों चकोंके मध्यमें रहनेवाली डंडी भी होता है। मानो ये राष्ट्रभृत्य राष्ट्र चकका मध्यदण्ड ही है, इन्हींके अपर राष्ट्रका चक्र घूमता है। 'अक्ष्म' शब्दके अन्य अर्थ 'आत्मा, ज्ञान, नियम, आधारसूत्र ' हैं। पाठक विचार करेंगे तो उनको निश्चय होगा, कि ये अर्थ भी इनके विषयमें सार्थ हो सकते हैं। (मं० ६)

इनको लोग (ते भ्यः हिविषा विधेम) अञ्चादि दें, उनको राज्यच्यतस्थाके लिये करभार दें और उनके इंतजामसें रहकर (रयीणां पत्यः स्याम) हम सब प्रजाजन धन-धान्यके स्वामी होंगे। प्रजा राजप्रबंधके लिये कर देवे और राष्ट्रसेवक राष्ट्रका ऐसा उत्तम इंतजाम करें कि जिस प्रबंधमें रहकर राष्ट्रके लोग धनधान्यसंपन्न हों। (गं० ६)

ये (उग्राय) उग्र बीर राष्ट्रका (बभ्रु) भरण-पोषण करनेवाले हैं किंवा ये भूरे रंगवाले या गन्नमी रंगवाले हैं। इनको (इदं नमः) यह नमस्कार हम करते हैं क्योंकि हनके कारण हमें (सः नः ईहरो मृहाति) ऐसी बिकट अवस्थामें भी सुख होता है। (यः अक्षेषु तन्व्वशी) जो इन राष्ट्रके आधारभृत वीरोंमें अपने शरीरको स्वाधीन करनेवाला है वही विशेष प्रभावशाली है और वही सबसे अधिक योग्य है। (मं० १)

#### आपनी झगडे दूर करनेका उपाय

आपसके झगडोंका नाम 'किलि 'है। यह किल सर्वथा नाग करनेवाला है। आपसके कल्होंसे एकका दूसरेके साथ संवर्षण होता है, इस वर्षणसे जो अग्नि उत्पन्न होती है वह दोनोंको जलाती है। इन दोनोंके मध्यमें कुछ तेल या घी डाल-नेसे संवर्षण कम होता है। यंत्रमें दो चक्रोंका जहां संवर्षण होता है वहां वे दोनों तपते हैं, वहां तेल छोडते हैं तो उनका संवर्षण कम होता है और वे तपते नहीं। कलिको दूर कर-नेका भी यही उपाप है। ( छुतेन कार्लि शिक्षामि ) घीसे आपसी कलह दूर करनेकी शिक्षा मिलती है। यंत्रचक्रोंका संवर्षण जैसा वीसे कम होता है, उसी प्रकार दो मनुष्यों या दो समाजोंका झगडा भी पारस्परिक स्नेहके वर्तावसे कम हो सकता है। अतः स्नेह (तेल या घी) संवर्षण कम करने-वाला है। यह स्नेह बढानेसे आपसका झगडा दूर होता है।

आपसका झगडा दूर करनेका यह श्राद्धितीय उपाय है। इससे जैसा वैयक्तिक लाभ हो सकता है, उसी प्रकार सामा-जिक और राष्ट्रीय शान्तिका भी लाभ हो सकता है।

हितीय मंत्र समझमें आना कठीण है (मं० २)। 'अप्स-रस् ' शब्दका एक अर्थ प्रसिद्ध है। उससे भिन्न दूसरा अर्थ (अप्-सरः) जलमें संचार करनेवाले, किंवा 'अपस्' नाम 'कर्म 'का है। कर्मके साथ जो संचार करते हैं वे 'अप्स-रस् ' कहे जांयगे। ये कर्मचारी (सध-मादं मदन्ति) एक स्थानपर रहना पसंद करते हैं। कर्मचारियोंके लिये एक स्थानपर रहना पसंद करते हैं। कर्मचारियोंके लिये एक स्थानपर रहना पसंद करते हैं। कर्मचारियोंके लिये एक स्थानपर स्थान हो। ऐसा स्थान होनेसे उनको आनंद हो सकता है। इन सबको घी विपुल मिलना चाहिये और उसी प्रमाणसे अन्य खानपानके पदार्थ भी मिलने चाहिये। अर्थात् कर्मचारियोंकी अवस्था उत्तम रहनी चाहिये। सबको कार्य प्राप्त हो और सबको खानपान भी विपुल मिले।

(मे सपत्नं कितवं रन्धयन्तु) मेरा प्रतिपक्षी जुआरी नाशको प्राप्त हो। मेरा शत्रु भी नाशको प्राप्त हो और जुआरी भी न रहे। आपसकी शत्रुता जैसी खरी है स्सी प्रकार जुआ खेळना भी बहुत खुरा है। (मं० ३)

(प्रतिद्विन आदिन वं) प्रतिपक्षी होकर युद्ध करनेकी कोई खडा हो, तो उसके साथ युद्ध करनेकी तैयारी में रखता हूं; ऐसा हरएक मनुष्य कहे। ऐसी तैयारी हरएक मनुष्य कहे। ऐसी तैयारी हरएक मनुष्य बळवान बने जिससे उनको शत्रुसे डरनेका कोई कारण न रहे। (यः प्रतिदी- ज्यति जिहि) जो विरुद्ध पक्षी होकर युद्ध करनेको भावे उसका नाश कर। यह सर्वसामान्य आश्वा है। शत्रुको दूर करनेकी तैयारी हरएकको करना ही खाहिये। (मं. ४)

(यः नः द्युवे धनं चकार) जो हमें कीडादिब्यव-हारके लिये धन देता है उसको इस भी कुछ प्रत्युपकारके रूपमें दे दें। इस मंत्रभागमें जो ' द्युवे, दीवने ' आदि शब्द हैं, उनमें 'दिव ' भातु है इस धातुके भर्थ 'क्रीडा, विजि-गीपा, व्यवहार, शुति, स्तुति, मोद, मद, स्वप्न, कान्ति, गति, प्रकाश, दान 'इत्यादि हैं। प्रायः लोग पहिला 'क्रीडा' अर्थ छेते हैं और ऐसे शब्दोंका अर्थ ' जुआ ' करते हैं। ये कोग 'विजिगीषा व्यवहार' भादि भर्ध देखते नहीं । यदि इन अर्थीका इस मंत्रमें स्वीकार किया जाय, तो संगति कगनेमें बड़ी सहायता होगी। इसमें जैसा कीडा अर्थ है उसी प्रकार भन्य विजयेच्छा व्यवहार आदि भी अर्थ हैं। ये अर्थ

लेनेसे 'यः नः द्युवे धनं चकार ' इस मंत्रभागका मध ' जो हमारे विजयके कार्यके छिये हमें धन देता है, जो हमारे विविध व्यवहार करनेके लिये धन देता है ' इत्यादि अर्थ हो सकते हैं और ये अर्थ बहत बोधप्रद हैं। जो ज्यवहारके लिये इमें धन दे उसको प्रत्युपकारके लिये इम भी लाभका कुछ भाग दें। (मं. ५)

हम ( ब्रह्मचर्य ऊषिम ) ब्रह्मचर्यका पालन करें, वीर्यका नाश न करें और बंड लोगोंसे (नाथितः) आशीर्वाद प्राप्त करें जिससे हमारा कल्याण होगा। (मं. ६)

यह सक्त बडा कठिन है, तथापि ये कुछ सूचक विचार है कि जिससे इस सुक्तकी खोज हो सकेगी।

#### शकुका नाश

[ ११० (११५)] (ऋषि:- ऋगुः । देवता- इन्द्राग्नी।)

अग्र इन्द्रंश दाशुर्वे हतो वृत्राण्येप्रति । उभा हि वृंत्रहन्तमा 11 8 11 याभ्यामज्यन्तस्वं १ रग्नं एवं यावात् स्थतु र्श्ववंनानि विश्वां। प्रचेषेणी वृषेणा वर्जबाह् अग्निमिन्द्रं वृत्रहणां हुवेऽहम् 11 7 11 उप त्वा देवो अंग्रभीचमसेन बृहस्पतिः। इन्द्रं गीभिन् आ विंश यर्जमानाय सुन्वते 11 3 11

अर्थ- हे अमे ! तू और (इन्द्रः च) इन्द्र मिलकर (दाशुषे) दान देनेवालेके लिये ( वृत्राणि अप्राति हतः ) शत्रुणोंको विना भूले मारो । क्योंकि (उमा ) तुम दोनों (हि वृत्रहन्तमा ) शत्रुका नाश करनेवाले हैं ॥ १॥

( याभ्यां अग्रे एव स्वः अजयन् ) जिन दोनोंकी सहायतासे पिहुळे ही स्वर्गछोकको जीत लिया था। (यौ विश्वा भुवनानि आतस्थतुः) जो जो दोनों संपूर्ण भुवनोंमें व्यापते हैं। (प्र-चर्षणी। मनुष्य श्रष्ट, (वृषणा) बलवान्, ( मुत्र-हणी वज्रवाह ) रात्रुका वध करनेवाले राखधारी ( अग्नि इन्द्रं अहं हुवे ) अग्नि और इन्द्रको में बुलाता हूं ॥ २ ॥

हे इन्द्र ! (बृहस्पतिः देवः त्वा चमसेन उप अत्रभीत् ) ज्ञानपति देव तुझे चमससे प्रदान करता है। (सुन्वते थजमानाय ) सोमयाजी यजमानके कारण (नः गीर्भिः आविशे ) हमारे किये हुए स्तुतिके साथ यहां प्रवेश कर ॥ ३॥

मन्तानका सुक

[१११ (११६)] (ऋषः- ब्रह्मा। देवता- बृषभः।)

इन्द्रंस कुक्षिरंसि सोम्धानं आत्मा देवानांमुत मानुंबाणाम् । इह प्रजा जनय यास्तं आसु या अन्यत्रेह तास्ते रमन्ताम्

11 8 11

अर्थ- त (इन्द्रस्य कुक्षिः असि) इन्द्रका पेट है, त (सोम-धानः) सोमका धारक है। त (देवानां मानु-षाणां आतमा ) देवों भीर मनुष्योंका भारमा है। (इह प्रजाः जनय) यहां संतान उत्पन्न कर। (याः ते आसु) जो तेरी प्रजाएं इन भूमियोंमें निवास करती हैं, (याः अन्यत्र) भौर जो दूसरे स्थानमें निवास करती हैं। (ते ताः रमन्तां) वे तेरी प्रजाएं सुखसे रहें ॥ १ ॥

मनुष्य इन्द्र अर्थात् इंद्रियोंको शक्ति देनेवाले आत्माका भोग-संग्रह करनेका मानो पेट ही है, इस पेटमें सोमादि वनस्पतिका रंग्रह किया जावे, अर्थात् शाकाहार किया जावे। मांसाहार सर्वथा निषिद्ध है। ऐसा परिशुद्ध मनुष्य इस संसारमें उत्तम संतान उत्पन्न करे, प्रजा अपने देशमें रहे या परदेशमें रहे, वह कहां भी रहे। जहां रहे वहां आनंदसे रहे। सुख और ऐश्वर्य भोगे। सुखपूर्वक रहे।

# पापसे छुटकारा

[ ११२ ( ११७ ) ]

(ऋषिः- वरुणः । देवता- झापः, वरुणश्च ।)

शुम्भेनी द्यावाष्ट्रियो अन्तिसुम्ने महित्रते । आपः सुप्त सुंसुबुदेवीस्ता नी सुश्चन्त्वंहंसः मुश्चन्तुं मा शप्थ्याद्देवी वरुण्या∫दुत । अथो यमस्य पद्वीशादिश्वंस्मादेविकल्विपात्

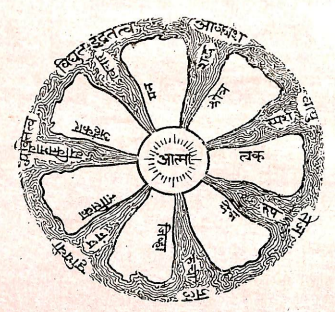
11 8 11

11211

अर्थ— (द्यादा-पृथिची शुम्भनी) द्युलोक और पृथ्वीलोक ये (महिन्नते अन्ति-सुम्ने) बडा कार्य करनेवाले, कौर समीपसे सुख देनेवाले हैं। (सप्त देवी: आप:) सात दिव्य निदयां यहां (सुस्रुवु:) बहती हैं। (ता: न: अंहस: सुश्चन्तु) वह हमें पापसे बचावें॥ १॥

(मा रापथ्यात्) मुझे शापसे (अथो उत वरुण्यात्) और वरुण देवके क्रोधसे ( मुञ्चन्तु ) बचावें। (अथो यमस्य पड्वीशात्) और यमके बंधन तथा (विश्वस्मात् देव-किल्बियात्) सब देवोंके प्रति किये दोषसे मुक्त करें॥ २॥

ये द्युलोक और पृथ्वीलोक बढे सुखदायक हैं। यहां बहनेवालीं सात निदयां हमें पापसे और सब प्रकारके वाधिक, शारीरिक दोषोंसे बचावें। आध्यात्मिक पक्षमें सात प्रवाह, पंच ज्ञानेन्दियां और मन बुद्धि ये हैं। आत्मासे ये सात निदयां इस प्रकार बहती हैं—



ये सात प्रवाह इमें सब पापोंसे बचावें और पापसुक्त करें। निःसन्देह ये निद्यां पापसे बचानेवालीं हैं।

## मुख्याका विष

[ ( 2 9 8 9 9 ) ]

( ऋषि:- भागवः । देवता- तृष्टिका । )

तृष्टिके तृष्टंबन्दन उद्भं छिन्धि तृष्टिके । यथां कृतिहिष्टासां उमुष्में शेप्यावंते ॥ १ ॥ तृष्टासि तृष्टिका विषा विषात्वयासि । परिवृक्ता यथासंस्यृष्भस्यं वृश्वेवं ॥ २ ॥

अर्थ—हे (तृष्टिके तृष्टिके ) हीन तृष्णा ! हे (तृष्टवन्दने ) लोभमयी ! (अमूं उत् छिन्धि) इसको काटो । (यथा अमुष्म रोप्यावते ) जिससे इम बलशाली पुरुषका (कृत-द्विष्टा असः ) द्वेष करनेवाली तू होती है ॥ १ ॥ (तृष्टा तृष्टिका असि ) तू तृष्णा, लोभमयी है । (विषा विषातकी असि ) तू विषेती और विषमयी हो । (यथा परिवृक्ता असि ) जिससे तू घरने योग्य है (इव ऋषभस्य वशा ) बैलके लिये जैसी गाय होती है ॥ २ ॥

तृष्णा छोभवृत्ति बढी विषमयी मनोवृत्ति है। वह सबको काटती है। यह सब बलवानोंका द्वेष करती है। यह एक प्रकारकी विषमयी मनोवृत्ति है, अतः इसको घेरकर दबावमें रखना योग्य है। यह वृत्ति कभी मनुष्य पर सवार न हो, परंतु मनुष्यके आधीनमें रहे।

## दुष्टींका नाश

[ \$ \$ 8 ( \$ \$ 6 ) ]

(ऋषि:- भार्गवः। देवता- अझीषोमौ।)

आ ते ददे वृक्षणीम्य आ तेऽहं हृदंयाइदे । आ ते मुर्खस्य संकाशात्सवीते वर्च आ दंदे प्रेतो येन्तु व्याध्यः प्रानुष्याः प्रो अर्धतस्यः । अप्री रंक्षस्विनीहेन्तु सोमी हन्तु दुरस्यतीः

11 9 11

11211

अर्थ— (ते वक्षणाभ्यः वर्च आददे) तेरी छातीसे में बल प्राप्त करता हूं। (अहं हृद्यात् आददे) में तेरे हृद्यसे बल देता हूं। (ते मुखस्य सङ्गाशात्) तेरे मुखके पाससे (ते सर्व वर्षः आददे) तेरा सब तेज में प्राप्त करता हूं॥ १॥

(इतः व्याध्यः प्रयन्तु) यहांसे व्याधियां दूर हो जायँ। (अनुध्याः प्र) दुःख दूर हों, (अशस्तयः प्र उ) अकीतियाँ भी दूर हों। (अग्निः रक्षस्विनीः हन्तु) अग्नि राक्षसिनीयोंका वध करे। (सोमः दुरस्यतीः हन्तु) और सोम दुराचारिणीयोंका नाश करे॥ २॥

अपने छाती, हृदय, मुख आदि सब अवयवोंका बल बढाना चाहिये। और व्याधियां, आपत्तियां, पीडाएं और अकी-र्तियां दूर करना चाहिये, तथा दुराचारिणी क्रियोंको भी दूर करना चाहिये।



## पापी सक्षणोंको हर करना

[ ११५ ( १२० ) ]

(ऋषिः- अथर्वाङ्गिराः । देवता- सविता, जाववेदाः ।)

प्र पंतेतः पांपि लिक्ष्म नद्येतः प्रामुतंः पत ।

अयस्मयेनाङ्केनं दिष्ते त्वा संजामिस ॥ १॥

या मां लक्ष्मीः पंतयाल्हरजंष्टाभिन्नस्कन्द वन्देनेव वृक्षम् ।

अन्यत्रास्मत्संवित्समामितो धा दिरंण्यहस्तो वस्रं नो रर्राणः ॥ २॥

एकंश्वतं लक्ष्म्योष्ठं मत्वेस्य साकं तन्वा जिन्नवोऽधि जाताः ।

तासां पापिष्ठा निरितः प्र हिण्मः शिवा अस्मस्यं जातवेदो नि यंच्छ ॥ ३॥

एता एना न्याकंरं खिले या विष्ठिता इव ।

रमेन्तां पुण्यां लक्ष्मीर्याः पापीस्ता अनीनश्चम् ॥ ४॥

अर्थ — हे (पापि लक्ष्मि) पापमय लक्ष्मी! (इतः प्र पत) यहांसे दूर जा। (इतः नश्य) यहांसे वही जा (अमुतः प्रपत) वहांसे भी हट जा। (अयस्मयेन अंकेन) लोहेके कीलसे (त्वा द्विषते आ सजामित) तुमे द्वेषीके किये रखते हैं॥ १॥

(या पतयालुः अजुष्टा लक्ष्मीः) जो गिरानेवाली सेवन करने अयोग्य लक्ष्मी (प्रा अभिचस्कन्द) मेरे उपर आगई है, (वन्दना वृक्षं इव) जैसी वेल वृक्षपर चढती है। हे (सिवतः) सिवता देव! (तां इतः अन्य- अस्मत् धाः) उसको यहांसे हमसे वृसरे स्थानपर रख। (हिर्ण्यहस्तः नः वसु रराणः) सुवर्णके आमूषण धारण करनेवाला तु हमें धन हे॥ २॥

(मर्त्यस्य तन्वा साकं) मनुष्यके शरीरके साथ (जनुषः अधि) जनमते ही (एकशतं छक्ष्म्यः जाताः) एकसी एक छिक्ष्मयां उत्पन्न हो गईं हैं। तासां पापिछाः इतः निः प्रहिण्मः) उनमें पापी छक्ष्मीको यहांसे हम दूर करते हैं। हे (जातवेदः) ज्ञानी देव! (शिवाः अस्मभ्यं नि यच्छ) और जो कल्याणमय छक्ष्मी हैं वे हमें प्रदान कर॥ ३॥

(खिले विष्ठिताः गाः इव ) चराऊ भूमिपर बैठी गौनोंके समान ( एताः एताः वि-आकरं ) इन इन वृत्तियोंको में गलग अलग करता हूं। (याः पुण्याः लक्ष्मीः रमन्तां ) जो पुण्यकारक लिक्ष्मयां हैं, वे यहां धानन्दसे रहें। (याः पापीः ताः अनीनशं ) और जो पापी वृत्तियां हैं उनका नाश करता हूं॥ ४॥

भावार्थ — जिस प्रकारके ऐश्वर्यसे पाप होता है, उस प्रकारका ऐश्वर्य मेरे पास न रहे। वह तो बहुत बुरा है, जतः नह हमारे शत्रुके पास जाकर स्थिर होवे ॥ १ ॥

जो गिरानेवाला ऐश्वर्थ मेरे पास आगया है वर मुझसे दूर होवे और हमें ग्रुस ऐश्वर्थ प्राप्त होवे ॥ २ ॥

मनुष्यको जन्मके साथ एकसी एक शक्तियां प्राप्त होती हैं, उनमें कई पापमय हैं और कई पुण्ययुक्त हैं। पापी हमसे दूर हों और शुभ हमारे पास आजायं ॥ ३॥

में इनको पृथक् करता हूं। जो पुण्यकारक हैं वे मेरे पास रहें और जो पापी हों वह मुझसे दूर हो जांय ॥ ४ ॥

मनुष्य उत्पन्न होते ही उसके शरीरमें संकडों शक्तियां स्वभावतः रहती हैं। उनमें कुछ बुरी हैं भीर कुछ अच्छी होती हैं। अच्छी शक्तियां अथवा वृत्तियां जो हों उनको अपने अन्दर रखना और बढाना चाहिये, तथा जो बुरी वृत्तियां हों उनको दूर करना चाहिये। (मं. ३)

चराऊ भूमीमें अनेक गौवें बैठती हैं, उनमें कई श्वेत रंगकी हैं और कई काले रंगकी हैं, यह जैसा पहचाना जाता है, उसी प्रकार अपनी शक्तियां और वृत्तियां पहचानना चाहिये। और ग्रुभवृत्तियोंकी वृद्धि और अग्रुभ हीन हानिकारक वृत्ति-

बाँका नाश करना चाहिये । ( मं. ४ )

'लक्ष्मी' का अर्थ है 'चिन्द'। अपने अन्दर कीनसे चिन्द बुरे हैं और कीनसे अच्छे हैं, इसकी परीक्षा करना प्रत्येक मनुष्यका आवश्यक कर्तव्य है। मनुष्यके वर्तावमें ये चिन्ह दिखाई देते हैं। ये देखकर ऐसा व्यवहार करना चाहिये कि जिससे ससमें शुभलक्षणोंकी वृद्धि हो और अशुभ लक्षण घट जांथे। इस प्रकार करनेसे मनुष्यकी उस्नित होती है।

#### 罗德罗

#### [ ११६ ( १२१ )]

( ऋषि:- अथर्वाङ्गिराः । देवता- चन्द्रमाः । )

नमी क्राय च्यीनाय नोदंनाय धृष्णवे । नमः शितायं पूर्वकामकृत्वने ॥ १॥ यो अन्येद्यक्षमयुद्यरम्येतीमं मुण्ड्कम्भयेत्ववृतः ॥ १॥

अर्थ— (रूराय) दाह करनेवाले, (चयवनाय) हिलानेवाले, (नोदनाय) भडकानेवाले, (भृष्णवे) डरानेवाले अर्थानक, (शीताय) शीत लग कर आनेवाले और (पूर्वकृत्वने) पूर्वकी अवस्थाको काटनेवाले ज्वरके लिये (नमः नमः) नमस्कार है ॥ १ ॥

(यः अन्ये-सुः) जो एक दिन छोडकर भानेवाला है, (उभय-सुः) दो दिन छोडकर (अभ्येति) भाता है भथवा जो (अन्नतः) नियम छोडकर भाता है वह (इमं मण्डूकं अभ्येतु) इस मेंडकके पास जावे॥ र ॥

इस सुक्तमें नौ प्रकारके ज्वरोंका वर्णन है इनके लक्षण देखिये-

१ रूर:- जिस ज्वरमें शरीरका दाह होता है। यह संभवतः पित्तज्वर है।

- २ च्यवनः— यह ज्वर भानेपर शरीर कांपने लगता है। यह ज्वर भतिशीत लगकर भाता है।
- र ज्यावन यह जबर आनेपर मनुष्य पागलसा बनता है। मस्तिष्कपर इसका भयानक परिणाम होता है।
- ध भुष्णु:- इससे मनुष्य भयभीत होते हैं, रोगी बडा बेचैनसा होता है।

५ शीतः - सदींसे कानेवाला यह ज्वर है।

- ६ पूर्वकृत्यन् शरीरकी ज्वरपूर्व अवस्थाको काट देनेवाला यह ज्वर है, अर्थात् इसके आनेसे शरीरके सब अवयव बिगड जाते हैं।
- अन्येद्यः— एकदिन छोडकर भानेवाला ज्वर ।
- ८ उभयद्युः— दो दिन छोडकर भानेवाला ज्वर।
- ९ अवतः जिसके जानेका कोई नियम नहीं है।

ये भी प्रकारके ज्वर हैं। इनके शमनके उपाय इससे पूर्व बताये हैं। वेदमें वृत्रके वर्णनसे ज्वर चिकित्सा ( वेदे वृत्र-मिषेण ज्वरचिकित्सा ) होती है। अर्थात् जैसा वृष्टि होकर वृत्र नाश होता है, उसी प्रकार पसीना आनेसे इस ज्वरका नाश होता है। अतः पसीना लाना इस ज्वरनिवारणका उपाय है।

## शत्रका निवारण

[११७ (१२२)]

( ऋषि:- अथवां द्विसा: । देवता- इन्द्र: । )

आ मन्द्रैरिन्द्र हरिभिर्याहि मुयूरंरोमभिः। मा त्वा के चिद्धि र्यमुन्वि न पाशिनोऽति धन्वेव ताँ ईहि

11 3 11

अर्थ — दे इन्द ! (मन्द्रैः मयूररोमभिः हरिभिः आयाहि) सुन्दर मोरके पंखोंके समान सुंदर पुच्छवाले घोडोंके साथ यहां था। (पाशिनः विं न) जैसे पक्षिको जालमें पकडते हैं उस प्रकार (त्वा केचित् मा वि यमन्) तुसे कोई न पकडे। (धन्व इव तान् अति इहि) रेतीले स्थानपरसे जैसे गुजरते हैं वैसे उनका अतिक्रमण कर ॥ १॥

इन्द्र ( इन्+द्र ) राष्ट्रका विदारण करनेवाले वीरका यह नाम है। ऐसे वीर सुंदर घोडोंपर अथवा ऐसे घोडोंबाले रथपर सवार होकर स्थान स्थानमें जांय। उनको प्रतिबंध करनेवाला कोई न हो। येही दुष्टोंको रोके और उनको दबाकर प्रतिबंधमें रखें।

### विजयकी प्रार्थना

[ ११८ ( १२३ ) ]

(ऋषि:- अथर्वाङ्गिराः । देवता- चन्द्रमाः, वरुणः, देवः ।)

मर्मीणि ते वर्मणा छादयामि सोर्मक्त्<u>वा राजामते</u>नानं वस्ताम् । उरोर्वरी<u>यो</u> वर्रणस्ते कृणोतु जर्यन्तं त्वानं देवा मंदन्तु

11 8 11

अर्थ— (ते मर्माण वर्मणा छादयामि ) तेरे मर्मस्थानींको कवचसे में ढकता हूं। (सोमः राजा त्वा असृ-तेन अनुवस्तां) सोम राजा तुझे अमृतसे आच्छादित करे। (वरुणः ते उरोः वरीयः कृणीतु) वरुण तेरे छिये बढेसे बढा स्थान देवे। (जयन्तं त्वां देवाः अनुमदन्तु) विजय पानेवाले तुझे देखकर सब देव आनन्द करें॥ १॥

युद्ध के लिये बाहर जानेके समय वीर लोग अपने शरीर पर कवच धारण करें। इस प्रकार तैयार होकर वीर आनम्दसे शासुपर हमला करनेके लिये चलें और विजय प्राप्त करें। मनमें निश्चय रखें कि, सत्पक्षमें रहकर लडनेवाले वीरको सब देव सहाय्य करते हैं और उसके विजयसे आनंदित भी होते हैं। जिनसे विजयके कारण देवोंको आनन्द होगा, ऐसे ही वीर अपनेमें बढाने चाहिये।

॥ सप्तमं काण्डं समाप्तम् ॥



# अथर्ववेदका स्वाध्याय

## सप्तम काण्डकी विषयसूची

| 100                                       | एक सौ एक शक्तियां               | २  | १० (११) सरस्वती                     | २८     |
|-------------------------------------------|---------------------------------|----|-------------------------------------|--------|
|                                           | सप्तम काण्ड                     | 3  | ११ (१२) मेघोंमें सरस्वती            | २८     |
| ab a                                      | स्क्तोंके ऋषि-देवता-छन्द        | ક  | १२ (१३) राष्ट्र सभाकी अनुमति        | २९     |
|                                           | ऋषिक्रमानुसार स्काविभाग         | 6  | राज्यशासनमें लोकसंमति—              |        |
|                                           | देवंताक्रमानुसार सूक्तविभाग     | 8  | <b>ग्रामसभा</b>                     | ३०     |
| 43                                        | स्कोंके गण                      | १० | राष्ट्रसभा                          | ३०     |
| ?                                         | आत्मोन्नतिका साधन               | 88 | जनसभाका अधिकार                      | ३०     |
|                                           | साधनमार्ग                       | १२ | राजाके पितर                         | 38     |
| 2                                         | जीवात्माकः वर्णन                | १४ | राजांके शिक्षक                      | 38     |
|                                           | जीवात्साके गुण                  | १५ | सभासद सत्यवादी हों                  | 38     |
| <b>a</b> :                                | आत्माका परमात्मामें प्रवेश      | १६ | तेजप्रदाता और विज्ञानदाता           | 32     |
|                                           | नीवकी शिवमें गति                | १६ | राजाका भारय                         | ३२     |
|                                           |                                 |    | दत्तचित्त सभासद्                    | ३२     |
| 10 mg | गणका साधन                       | १७ | नरिष्टा सभा                         | ३२     |
|                                           | गणसाधनसे मुक्ति                 | १७ | १३ (१४) शत्रुके तेजका नाश           | ३३     |
|                                           | गणकी योजना                      | १८ | शत्रुका तेज घटाना                   | ३३     |
|                                           | आत्मयञ्च                        | 8= |                                     | ३, ३५  |
|                                           | नानस् और आत्मिक यज्ञ            | 88 | १६ (१७) हे देव! सौभाग्यके लिये हमें |        |
|                                           | रुष मेघ                         | २२ | वढाओ                                | 34     |
| ६ (७)                                     | मातृभूमिका येश                  | २२ |                                     | ३६     |
|                                           | मातृभूमिका यश                   | २३ | १७ (१८) धन और सद्बुद्धिकी प्रार्थना |        |
|                                           | अदिति शब्द                      | २४ | १८ (१९) खेतीसे अन्न                 | ३७     |
| 0(2)                                      | मातृभूमिके भक्तोंका सहायक ईश्वर | २५ | १९ (२०) प्रजाकी पुष्टि              | ३७     |
|                                           | दिति और अदिति                   | २५ | २० (२१) अनुमति                      | 32     |
| ८(९)                                      | कल्याण प्राप्त कर               | २६ | अनुमतिकी प्राप्ति                   | 39     |
| 9 (80)                                    | ईश्वरकी भक्ति                   | २६ | २१ (२२) आत्माकी उपासना              | ४१     |
| Confr.                                    | भक्तका विश्वास                  | 20 | २२ (२३) आत्माका प्रकाश              | ४२     |
| 9                                         | 19 (अयर्व स भा को a)            |    |                                     | TANK S |

| ४३                                       | ५१ (५३) रक्षाकी प्रार्थना              | ફડ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|------------------------------------------|----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 8३                                       | ५२ (५४) उत्तम ज्ञान                    | Ę                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 88                                       |                                        | ६८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ୪୪                                       | दीर्ध आयु कैसे प्राप्त हो ?            | 90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ४६                                       | विशेष विद्य                            | 190                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ध७                                       | ५४ (५६; ५५-१) ज्ञान और कर्म            | ওহ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| સહ                                       | ५५ (५७-२) प्रकाशका मार्ग               | ७३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ४९                                       | ५६ (५८) विषचिकित्सा                    | ७४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ५०                                       | ५७ (५९) मनुष्यकी शक्तियां              | ७६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 100                                      | ्र जनसेवा                              | ७६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                          | ५८ (६०) बलदायी अन्न                    | ७७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                          | ५९ (६१) शापका परिणाम                   | 96                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                          | ६० (६२) रमणीय घर                       | 50                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 190.00                                   | ६१ (६३) तपसे मेधाकी प्राप्ति           | 60                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                          | ६२ (६४) झूर वीर                        | 60                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                          |                                        | 68                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                          |                                        | <b>८</b> १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| i                                        |                                        | 62                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                          |                                        | ૮૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                          | 1 18 2 18                              | ૮ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ५७                                       |                                        | ८३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 46                                       |                                        | ८४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 46                                       |                                        | 28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ५९                                       |                                        | ८५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ५९                                       |                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ६०                                       |                                        | <b>८६</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ६१                                       |                                        | 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ६१                                       |                                        | ९०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ६२                                       |                                        | 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ६४                                       |                                        | ९२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                          |                                        | <b>९</b> २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| a la | गण्डमाला                               | 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 88                                       | हवमसे नीरोगता                          | ९४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                          | 33 3 3 3 3 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 | पर (पप्र) उत्तम ज्ञान पर (पप्र) दीर्घायु दीर्ष बायु कैसे प्राप्त हो? देवें के वैद्य पप्र (प्र) प्रकाशका मार्ग पर (प्र) विषक्तित्सा पप्र (प्र) विषक्तित्सा पप्र (प्र) विषक्तित्सा पप्र (प्र) विषक्तित्सा पप्र (प्र) ममुख्यकी शक्तियां जनसेवा पप्र (६२) वापका परिणाम ६० (६२) रापका परिणाम ६० (६२) रापका परिणाम ६० (६२) तपसे मेधाकी प्राप्ति ६२ (६४) शुरू वीर ६२ (६४) शुरू वीर ६२ (६५) बचानेवाला देव ६४ (६६) पापसे बचाव ६५ (६०) अपामार्ग औषधी ५६ ६६ (६८) ब्रह्म ५७ ५० (६२) आतमा ६८ (७०, ७१) सरस्वती ६८ (७०) अपुक्ता ध्यान ७१ (७४) प्रभुक्ता ध्यान |

#### विषयसुची

|                              |      |                                        | A STATE OF THE PARTY OF |
|------------------------------|------|----------------------------------------|-------------------------|
| ७७ (८२) बन्घनसे मुक्ति       | ९४   | ९० (९५) दुष्टका निवारण                 | १०९                     |
| ७८ (८३) बन्धमुक्तता          | ९५   | ९१-९३ (९६-९८) राजाका कर्तव्य           | ११०                     |
| तीन बेंधन                    | ९५   | ९४ (९९) स्वावलम्बी प्रजा               | १११                     |
| ७९ (८४) अमावास्या            | ९६   | ९५ (१००) हृद्यके दो गीघ                | ११२                     |
| ८० (८५) पूर्णिमा             | ९७   | ९६ (१०१) दोनों मूत्राशय                | ११३                     |
| ८१ (८६) घरके दो बालक         | ९८   | ९७-९९ (१०२-१०४) यञ्च                   | ११३                     |
| जगत् रूपी घर                 | 99   | १००-१०१ (१०५-१०६) दुष्ट स्वम           |                         |
| खेलनेवाले बालक               | 99   | न आनेके लिये उपाय                      | ११६                     |
| अपनी शक्तिसे चलना            | 800  | १०२ (१०७) उच्च बनकर रहना               | \$ 860                  |
| दिग्विजय                     | १००  |                                        | ११७                     |
| जगत्को प्रकाश देना           | 800  | १०३ (१०८) उद्धारक क्षत्रिय             | ११८                     |
| कर्तव्यका भाग                | १००  | १०४ (१०९) गोको समर्थ वनाना             |                         |
| पूर्ण हो                     | १००  | १०५ (१६०) दिव्य जीवन                   | ११८                     |
| दुष्टका नाश                  | १०१  | १०६-१०७ (१११-११२) असृतत्त्वकी प्राप्ति | ११९                     |
| दिन्य भोजन                   | १०१  | १०८ (११३) दुष्टोंका संहार              | 556                     |
| ८२ (८७) गौ                   | १०१  | १०९ (११४) राष्ट्रका पोषण करनेवाले      | १२०                     |
| ८३ (८८) मुक्ति               | १०३  | राहंस्त                                | १२२                     |
| तीन पाशोंसे मुक्ति           | १०४  | आपसी झगडे दूर करनेका उपाय              | १२२                     |
| पापसे बचो                    | १०४  | ११० (११५) दात्रुका नारा                | १२३                     |
| व्रत घारण                    | १०४  | १११ (११६) संतानका सुख                  | १२३                     |
| ८४-८६ (८९-९१) राजाका कर्तव्य | १०४  | ११२ (११७) पापसे छुटकारा                | १२४                     |
| राजा क्या कार्य करे ?        | १०५  | ११३ (११८) तृष्णाका विष                 | १२५                     |
| ८७ (९२) व्यापक देव           | १०७  | ११४ (११९) दुष्टोंका नादा               | १२५                     |
| ८८ (९३) सर्पविष              | १०७  | १२५ (१२०) पापी लक्षणोंको दूर करना      | १२६                     |
| ८९ (९४) वृष्टिजल             | 206  | ११६ (१२१) ज्वर                         | १२७                     |
| दीर्घायु बननेका उपाय         | १०८  | ११७ (१२२) दाञ्जका निवारण               | १२८                     |
| दिब्यजल सेवन                 | १०९  | ११८ (१२३) विजयकी प्रार्थना             | १२८                     |
|                              | 2021 | 110 ( 111)                             | CATE TO SE              |



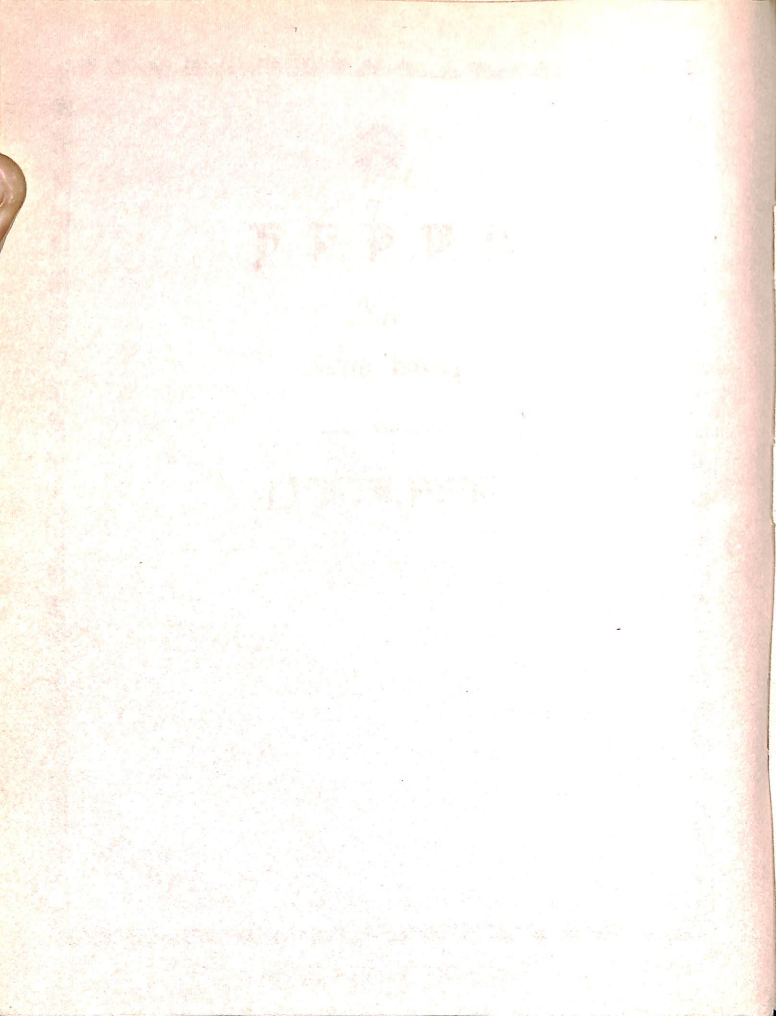
BUT THE MAN THE TO SEE THE SECOND



# अ थ व वे द

का सुबोध भाष्य

अष्टमं काण्डम्।





## अथर्ववेदका स्वाध्याय।

#### ( अथर्ववेदका सुषोध भाष्य )

#### अष्टम काण्ड।

#### स्रक्तविवरण

इस अष्टम काण्डका प्रारंभ ' दीर्घ नायु ' देवताके स्कॉसे हुआ है। संपूर्ण प्राणिमात्रोंके किये अल्पायु कष्टदायक जौर दीर्घायु सुखदायक है। अतः यह देवता ' मंगळ ' है। अल्पायुवाका निवारण करना और दीर्घायु प्राप्त करना मनुष्यके किये मुक्यतः अभीष्ट है। यही प्रारंभके दो स्कॉका विषय है।

काण्ड ८ से काण्ड ११ के अन्ततक के चारों काण्डोंकी प्रकृति बीससे अधिक मंत्रवाके स्कोंकी है। प्रायः अनेक स्कोंमें बीससे पचीसतक मंत्र हैं। कुछ थोड़े स्कोंमें थोड़ेसे अधिक भी मंत्र हैं। इन स्कोंको 'अर्थ-स्क 'कहते हैं। इन काण्डोंमें तथा आगेभी जो पर्याय स्क हैं, उनमें मंत्रोंकी संख्या कम है। परंतु सब पर्याय मिडकर जब एकही स्क हैं ऐसा माना जाता है, तब स्ककी मंत्रसंख्या बढ जाती है। इस अष्टम काण्डमें अन्तिम स्क इस प्रकारका पर्याय स्क हैं और इस एक स्कार काण्डोंमें इस प्रकार पर्याय स्क हैं और इस एक स्कार काण्डोंमें इस प्रकार पर्याय स्क हैं

| आठवें काण  | <b>इमें</b> | १० वें      | सुक्तमें   | ६  | पर्याय | स्क हैं। |
|------------|-------------|-------------|------------|----|--------|----------|
|            | <b>3</b> )  | Ę           |            | Ę  | "      | "        |
| नवर्वे     | ,           | •           | 19         | 3  | ,,     | 37       |
| ग्यारहवें  | ,,          | <b>4</b> रे | <b>,</b> , | 2  | ,,,    | 91       |
| बारहवें ,  |             | ५ वें       |            | •  | 11     | 19       |
| वेरहवें    | •           | 8 थे        | <b>,</b>   | ξ  | "      | ,,       |
| पंदरहवें , |             | -           |            | 16 | "      | ,,       |
| सोकहर्वे , |             | -           |            | ٩  | "      | ,,       |

लागके काण्डोंमें ये पर्याय पाठक देखेंगे और शेष अर्थसूक्त भी पाठक देखेंगे। इनका नाम अर्थसूक्त क्यों हुआ है इसका वर्णन लाग योग्य स्थानपर करेंगे। यहां इस स्थानपर इस काण्डके अनुवाकोंमें स्क्रसंख्या और मंत्रसंख्या कैसी है, यह देखिये—

| भनुवाक   | स्क | दशिव विभाग | पर्यावसंख्या | <b>मंत्रसंख्या</b> |
|----------|-----|------------|--------------|--------------------|
| 1        | 1   | 10+11      |              | 51                 |
|          | 2   | 90+10+6    |              | २८                 |
| <b>.</b> | 1   | 10+10+4    |              | २६                 |
|          | 9.  | 10+10+4    |              | 54                 |
| 1        | 4   | 10+17      | 2            | 44                 |
|          | •   | 10+10+4    | (1) 经间接的     | 24                 |
| 8        | . 0 | 10+10+6    |              | 26                 |
|          | 6   | 10+18      |              | 28                 |
| 4        | 9   | 10+10+5    |              | 24                 |
|          | 10  |            | 4            | ₹ 8                |
|          |     |            |              | रेपर               |

मंत्रसंख्याकी दशिसे यह काण्ड तृतीय स्थानमें वा सकता है। (१) द्वितीय काण्डकी २०७, (२) तृतीयकी २६०, (१) व्यवधि २५०, (१) व्यवधि २५०, (१) व्यवधि २५०, (१) व्यवधि १५०, (१) पञ्चमकी १७६ और (७) पष्ठकी ४५० मंत्रसंख्या है। सप्तम काण्डके बन्ततक कुळ मंत्रसंख्या ११०७ हो चुकी है, इसमें अष्टम काण्डकी २५९ मिकानेसे ब्रष्टम काण्डके बन्ततक कुळ मंत्रसंख्या १३६६ होगी।

अब इस काण्डके ऋषि-देवता-डन्द देखिये--

#### स्कोंके ऋषि-देवता-छन्द ।

| सुक   | <b>मंत्रसंख्या</b> | 乘帽         | देवता     | ender in the second sec |
|-------|--------------------|------------|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| प्रथम | ऽनुवाकः ।          | अष्टादशः । | प्रपाठकः। |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | <b>₹1</b>          | व्रह्मा    | आयु       | त्रिष्टुप् । १ प्रोवृ० त्रिष्टुप् । २, ६, १७-२१ अनुष्टुभः । ४, ९, १५, १६ प्रास्तारपंक्तयः । ७, त्रिपाद्धिशङ् गायत्री । ८ विराट् पथ्यावृद्दती । १२ व्यव० पञ्चपदा नगती । १६ त्रिपा० भूरिक् सक्षावृद्दती । १४ एकाव० द्विपदा साम्री भु० वृद्दती ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| •     | <b>२८</b>          | ब्रह्मा    | आयुः      | त्रिष्टुप्। १, २, ७ सुरिजः। ३, २६ णास्तारपंक्तिः। ४ प्रस्तार-<br>पंक्तिः। ६-१५ पथ्यापंक्तिः। ४ पुरः ज्योतिष्मती जगती।<br>९ पञ्चपदा जगती। ११ विष्टारपंक्तिः। १२, २२, २८ पुरः<br>ष्ट्रियः। १४ त्र्यवः षटप्ः जगती। १९ उपः वृद्धती। २१<br>सत्तः पंक्तिः। ५,१०, १६-१८, २०, २३-२५,२७ णनुष्टुसः।<br>१७ त्रिपाद्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

#### द्वितीयोऽनुवाकः।

६ २६ खातनः अग्निः त्रिष्टुण्। ७, १२, १४, १५, १७, २१ मुरिजः। २५ पञ्चपद वृहतीगर्भा जगती। २२, २६ अनुष्टुमौ। २६ गायत्री ७ २५ खातनः मंत्रोक्तदेवताः जगती। ८—१४, १६, १७, १९, २२, २४ त्रिष्टुमः। २०, २६ मुरिजौ। २५ अनुष्टुण्।

#### तृतीयोऽनुवाकः।

शुक्तः कृत्यादूषणं, अनुष्टुस्। १,६ हपरि० बृहती। २ त्रि० वि० गायत्री । संत्रीक्ताः ६ चतु० सु० नगती। ५ संस्तारपंक्तिभुँरिग्। ६ हपरि० बृहती। ७, ८ ककुरमस्यौ। ९ चतु० पुरस्कृतिर्नगती। १० त्रिष्टुप्। १९ पथ्यापंक्तिः। १४ त्रव० षट्प० नगती। १५ पुरस्ताद्बृहती। १९ नगतीगर्भा त्रिष्टुप्। २० विराङ्गमी सास्नारपंक्तिः। २१ पराविराट् त्रिष्टुप्। २२ त्रव० सस्य० विराङ्गमी सुरिक्।

#### [एकोनविंशः प्रपाठकः]

२६ मात्नामा मंत्रोक्ताः अनुष्टुस्। २ पुर० बृहती। १० प्यवसा० षट्पदा जगती। ११, १२, १४, १६ पथ्यापंक्तिः ४, १५ प्यवणसहप• जनती। १७ प्य० सहप० जगती।

#### चतुर्थोऽनुवाकः।

अनुब्दुस्। २ वप० सुरिग्बृहती। १ प्रविध्यक्। ४ पञ्च १दापरा मधव ओषघयः बनुः बतिजगती। ५, ६, १०, २५ पथ्यापंक्तयः। १२ पञ्चरः विराहतिशकरी। १४ हर निचृ० बृहती। २६ निचृत्। २८ अविक्। अनुष्टुप्। २ डपरि० बृहती। ६ विराड् बृहती। ४ बृ॰ पुर० यमस्पतिः 6 अग्वंगिराः 88 प्र॰ पंक्तिः। ६ भास्तारपंक्तिः। ७ विप॰ पाद्वस्मा चतु॰ इन्द्रः, परसेनाहननम् अतिजगती। ८-१० उपरि० बृहती। १२ पथ्याबृहती। १२ भुरिक्। १९ वि० पुर० बृहती। २० नि० पु० बृहती। २१ त्रिष्टुप्। २२ चतुष्पदा शक्तरी। २३ उप० बृद्वी। २४ व्यन० उिलामभी शक्यरी पञ्चपदाजगती।

#### पश्चमाऽनुवाकः।

९ २६ अथर्जा, कदयपः, विराद् त्रिब्हुम्। २ पंकिः । ६ बास्ताग्पंकिः। ४, ५, २६, २५ २६ सर्वे वा ऋषयः । बनुष्टुमः। ८, ११, १२, २२ जगत्यः । ९ सुरिक् । १४ चतुः जगती ।

रिक् (१) १६ अथर्जाचार्यः विराद्। १ त्रिपदाची पंकिः । (प्र०) २-७ याजुष्यः जगत्यः । जगत्यः । (द्वि.) २,५ खाम्न्यनुष्टुमी । (द्वि.) ६ बाची बनुष्टुप्। (द्वि.) ४, ७ विराद् गायण्यी । (द्वि.) ६ सान्नी बृहती।





# अथर्ववेदका सुबोधभाष्य।

## द्शमं काण्डम्।

(१) कृत्यादूषणं।

घातक प्रयोगको असफल बनाना।

यां कुल्पयंन्ति बहुतौ बृधूमिव विश्वरूपां हस्तंकृतां चिकित्सर्वः ।
सारादेत्वपं नुदाम एनाम् ॥ १ ॥
श्वीर्षण्वती नुस्वती कार्णनी कृत्याकृता संभृता विश्वरूपा ।
सारादेत्वपं नुदाम एनाम् ॥ २ ॥
श्रूद्कंता राजंकृता स्त्रीकृता ब्रह्मभिः कृता ।
जाया पत्यां नुत्तेवं कृतीरं बन्ध्वंच्छतु ॥ ३ ॥

जर्थ- (चिकित्सवः) निर्माता लोग (यां इस्तकृतां विश्वरूपां कल्पयन्ति) जिस कृत्या- चातक प्रयोग- को अपने हाथों से खनेक रूपोंवाली बना देते हैं, जैसे (वहती वधूं इव ) वरातक समय वधुको सजाते हैं, (सा) वह कृत्या वह चातक प्रयोग (आरात् पृतु) दूर चली जावे। हम (एनां अप चुदामः) इस घातक प्रयोगको दूर कर देते हैं।। १।।

<sup>(</sup> विश्वरूपा बीर्षण्वती नस्वती कार्णिनी ) अनेक रूपाँवाली सिरवाली, नाकवाली तथा कानवाली ( कृरवाहुता संभृता ) बनायी कृत्या जो तैयार हुई हो ( सा आशात् एतु ) वह दूर चली जावे, (एना अप नुदामः) इसको हम दूर कर देते हैं ॥२॥ ( पत्या नुत्ता जाया हव ) पतिकी छोडी जी जैसी (कर्तारं बन्धु) पिताके प्रस अथवा बंधुके पाश्व सीधी जाती है, उस प्रकार ( क्षूब्रकुता, खिक्रसा, राजकृता, ब्रह्मभिः कृता ) ग्रूद, जो, राजा अथवा ब्राह्मणों द्वारा की हुई कृत्या ( कर्तारं ऋष्कृत ) उसके कर्तिके पास वापिस जाये ॥ १ ॥

## उन्नतिका सीधा मार्ग

ह्यानं ते पुरुष नाव्यानं जीवातुं ते दक्षताति कृणोमि । आ हि रोहेममृष्टतं सुखं रथमथ जिनिविद्यमा वंदासि ॥ ६ ॥ अथर्व०८॥१।६

"हे मनुष्य ! तेरी उन्नतिके पथमें गति होवे, अवनतिके पथमें न होवे। इसी कार्यके लिये तुझे आयुष्य और वल में देता हूं। इस सुखदायी अमृतसे परिपूर्ण (शरीरक्षणी) रथपर चढ। यहां जब तू वृद्ध होगा तब तू विज्ञानका उपदेश करेगा।"





# अथवंवेदका सुबोध—भाष्य।

#### अष्टम काण्ड।

## दीर्घायु प्राप्त करनेका उपाय।

[8]

( ऋषिः - ब्रह्मा । देवता - आयुः )

अन्तंकाय मृत्यवे नर्मः प्राणा अंपाना इह ते रमन्ताम् इहायमस्तु पुरुषः सहासुना सूर्यस्य मागे अमृतंस्य लोके उदेनं मगी अग्रभीदुदेनं सोमी अंशुमान् । उदेनं मुरुती देवा उदिन्दामी स्वस्तये

11 8 11

11711

अर्थ— ( मृत्यवे अन्तकाय नमः ) मृत्यृके रूपमें सबका अन्त करनवाले परमेश्वरको नमस्कार है। हे मनुष्य ! ( ते प्राणाः अपानाः इह रमन्ताम् ) तेरे प्राण और अपान यहां शरीरमें आनन्दसे रहें। ( अयं पुरुषः असुना सह )यह मनुष्य प्राणके साथ ( इह अमृतस्य लोके सूर्यस्य भागे अस्तु ) इस अमृतके स्थानरूपी सूर्यके प्रकाशके भागमें रहे।। १।।

अर्थ — ( भगः एनं उत् अग्रभीत् ) भग देवने इस मनुष्यको उच्च स्थान पर स्थापित किया है, ( अंशुमान् सोमः एनं उत् ) तेजस्वी सोमने इसको उच्च बनाया है, ( महतः देवाः एनं उत् ) महतदेवोंने इसको उच्च बनाया है, ( इन्द्र-अग्नी स्वस्तये उत् ) इन्द्र और अग्निने इसके कल्याणके लिये इसको उच्च बनाया है ॥ २ ॥

भावार्थ — संपूर्ण जगत्का नाश करनेवाले एक ईश्वरको हम प्रणाम करते हैं। मनुष्यके प्राण इस शरीरमें बीर्घकाल तक रहें। मनुष्य दीर्घजीवनके साथ अमृतमय सूर्यप्रकाशमें यथेण्छ विचरता रहे।। १।।

षग आवि सब देव इसकी उन्नति करनेमें इसकी सहायता करें॥ २॥

२ ( अथर्व. सू. भाष्य )

परीक् ते ज्योतिरपंथं ते अर्वागुन्यत्रास्यदर्यना कुणुष्व ।
परेणेहि नवाति नाच्या अति दुर्गाः स्रोत्या मा क्षंणिष्ठाः परेहि ॥ १६ ॥ वार्त इव वृक्षान् नि मृंणीहि पादय मा गामश्रं पुरुष्मु विक्ष एषाम् ।
कृतृत्व निवृत्येतः कृत्येऽप्रजास्त्वायं वोधय ॥१७॥
यां ते बहिषि यां क्षंशाने क्षेत्रे कृत्यां वंख्यां वां निच्छ्तः ।
असी वां त्वा गाहीपत्येऽभिचेकः पाकं सन्तं धीरंतरा अनागसंम् ॥ १८ ॥
उपाहंतमन्त्रं बुद्धं निर्धातं वैरं त्सार्यन्वंविदाम् कत्रम् ।
तदेतु यत् आमृतं तत्राश्चं इत् वि वर्ततां हन्तं कृत्याकृतंः प्रजाम् ॥ १८ ॥
स्वायसा असर्यः सन्ति नो गृहे विद्या ते कृत्ये यिष्धा पर्विष ।
उत्तिष्टेव परेहीतोऽज्ञाति किमिहेच्छिसि ॥ २० ॥ (२)
ग्रीवास्ते कृत्ये पादौ चापि कत्स्यामि निर्देव ।
इन्द्रामी अस्मान् रेक्षतां यौ मृजानां प्रजावंती ॥ २१ ॥

अर्थ- हे कृत्ये ! (ते ज्योतिः पराक्) तुझे वापस होनेके लिये आगे प्रकाश दीखे, (ते अर्वाक अपर्थ) तेरे लिये इधर आनेके लिये कोई मार्ग न दीखे, (अस्मत् अन्यन्न अयना कृणुष्त्र) हमको छोडकर दूसरी और गमन कर । (नाइसाः सुर्गाः नविते स्रोत्याः अति परेण हिंहे) नौकाद्वारा दुर्गम नव्ये निद्योंके पार दूर चली जा। (मा श्राणिष्ठाः) मत् मार, (परा हिंहे) दूर चली जा॥ १६॥

हे कृत्ये ! ( वातः वृक्षान् इव ) वायु वृक्षोंको तोडता है ऐसे ही तू ( कर्तृन् नि मृणीहि ) हिंसा कर्ताओंका नाश कर और ( नि पादय ) उखाड डाल । (एषां गां अक्षं पुरुषं मा उच्छिषः ) इनके गौ घोडे और पुरुषोंको अवाशिष्ट न रख ( इतः निवृत्य ) यहांसे निवृत्त होकर ( अप्रजास्त्वाय बोधय ) संतित नाशकी चेतावनी कृत्यांके बनानेवालोंको दे ॥ १०॥

(यां कृत्यां ते बाई वि) जो घातक प्रयोग तेरे धान्यमें (यां स्मशाने ) जो स्मशानमें, और (क्षेत्रे निचण्तुः) खेतमें गाड दिया हो, जो (गाईपत्ये असी अभिचेरः) जो गाईपत्य अप्रिमें अभिचार कर्म किया हो, (पाकं अनागधं सन्ते त्वा) तू पवित्र और निष्पाप होनेपर भी (धीरतराः) धूर्त लोगोंने जो अभिचार किया हो उसकी निर्वल करते हैं ॥१८॥

(उपाहतं अनुबुदं) लाया हुआ और जाना गया (नि-खातं वैरं त्सारि कर्त्र अनुविदाम ) गाडा हुआ वैरह्मी विनाशक अभिचार प्रयोगका हमें ज्ञात हुआ है, (यत: आम्द्रतं तत् एतु ) जहां से वह आया हो वहां वह वापिस पहुंचे, (तत्र अश्व व सर्ततां) वहां घोडेके समान अमण करे और (कृत्याकृत: प्रजां हन्तु) अभिचारप्रयोग करनेवालेकी संतानोंका नाश करे ॥ १९॥

(स्वायसः असयः नः गृहे सन्ति ) उत्तम लोहेकी तलवार इमारे घरमें हैं। हे कृत्ये। (ते परूंषि विद्या) तेरे जोडोंको हम जानते हैं कि ने (यतिघा) किस प्रकार और कितने हैं (उत्तिष्ठ एव, इतः परा इहि ) उठ और यहांसे दूर भाग

जा। हे ( अज्ञाते ) अज्ञात मारण-प्रयोग! (इंद कि इच्छिस) यहां तू क्या चाहता है ? ।। २० ॥ है कृत्ये ! ( ते ग्रीवाः पादी च अपि कत्स्यीमि ) तेरी गर्दन और पाव में काट देता हूं यहांसे तू ( निर्देश ) आग जा। ( इन्द्राभी अस्मान् रक्षतां ) इन्द्र और अग्नि हमारी रक्षा करें। जैसी ( यो प्रजानां प्रजावती ) संतानेंकी रक्षा माताएं करती हैं।। २१॥

सोमो राजांधिया मृंडिता चं भूतस्यं नः पर्तयो मृडयन्तु ॥ २२ ॥

<u>भवाश्व</u> विस्थतां पापुकृतें कृत्याकृते । दुष्कृतें विद्युतं देवहेतिम् ॥ २३ ॥

यद्येयथं व्दिपदी चतुष्पदी कृत्याकृता संभृता विश्वरूपा ।

सेतोईऽष्टापदी भूत्वा पुनः परेहि दुच्छुने ॥ २४ ॥

अभ्यं भूताक्ता सर्व भर्रन्ती दुर्रितं परेहि ।

जानीहि कृत्ये कृतीरं दुहितेवं पितरं स्वम् ॥ २५ ॥

परेहि कृत्ये मा तिष्ठो विद्यस्यव पदं नय ।

मृगः स मृग्युस्त्वं न त्वा निकृतिमहिति ॥ २६ ॥

उत्त दृनित पूर्वासिनं प्रत्यादायाप्र इष्वां ।

उत्त पूर्वस्य निम्नतो नि हन्त्यप्रः प्रति ॥ २७ ॥

एतद्धि भृणु मे वचोऽथेहि यत एयथं ।

यस्त्वां चुकार तं प्रति ॥ २८ ॥

अर्थ-(सोम:राजा मृहिता) राजा सोम हमें सुख देवे तथा (भूतस्य पतयः नः मृह्यन्तु) भूतों के पति हमें सुख देवें॥२२॥ (भवानावीं देवहोतिं विद्युतं ) भव और शर्व ये देव देवों के विद्युत् रूपी हथियारको (कृत्याकृते दुष्कृते पापकृते ) घातक दुराचारी पापीके ऊपर (अस्यतां) फेंके॥ २३॥

(यदि कृत्याकृता संस्ता विश्वरूपा) यदि मारणप्रयोग तैयार हे। कर अनेकहप धारण करके (द्विपदी चतुष्पदी एसए) दो अथवा चार पांचवाली बनकर हमारे पास आजावे, तो (हे दुच्छुने! सा हतः ष्रष्टापदी भूत्वा पुनः परा हि ) हे दुःख देनेवाले कृत्ये! वह तूं यहांसे आठ पांचवाली— अतिशीं प्रचलनेवाली हो कर फिर वापिस चली जा ॥ २४॥

(अभ्यक्ता अक्ता स्वरंकृता) खूब तेल लगाई और सुशोभित की गई (सर्व दुरितं भरन्ती) सब दुर्दशाकी देनेवाली (परा इदि) दूर चली जा। (दुहिता स्वं पितरं हव) जैसी पुत्री अपने पिताको जानती है उस तरह तू (कतीरं जानीदि) अपने कर्ताको जान ॥ २५॥

हे करथे ! (परा इहि ) दूर हो जा। (मा तिष्ठ ) यहां मत ठहर। (विद्धस्य इव पदं नय ) घायल हुए शिकारके स्थानको जैसा शिकारी जाता है वैसे ही तू अपने स्थानको पहुंच, (सृगः सः सृगयुः स्वं) वह मृग है और तू शिकारी है (स्वा निकर्तुं न अर्द्धिस) इसको काटनेके लिये तू योग्य नहीं हो, अतः तू वापिस जा॥ २६॥

( पूर्वासिनं अपरः प्रति आदाय इच्चा इन्ति ) पहिले बैठे वीरकी दूसरा शत्रु पकडकर बाणसे मारता है और ( पूर्वस्य निम्नतः अपरः प्रति नि इन्ति ) और पहिला मारने लगता है उस समय दूसरा उसकी भी पीटता है, इस तरह परस्पर आधात करते है। २०॥

( एतत् हि मे वचः तृष्णु ) यह मेरा भाषण सुन ( अथ एहि यतः एयथ ) और जा जहांसे आयी थी ( यः त्वा सकार संप्रति ) जिसने हुने बनाया उसके पास घातक प्रयोग वापिस चला जावे ॥ २८॥ रक्षेन्तु त्वाग्रयो ये अप्स्वं प्रन्ता रक्षंतु त्वा मनुष्या ध्रमिन्धते।

वैश्वान् रो रक्षतु जातवेद् दिव्यस्त्वा मा प्र धांग् विद्युतां सह ॥ ११॥

मा त्वां क्रव्याद्धि मंस्तारात् संकंसुकाञ्चर।

रक्षंतु त्वा द्यां रक्षंतु पृथिवी सूर्यध्व त्वा रक्षंतां चन्द्रमांश्च।
अन्तरिक्षं रक्षतु देवहेत्याः ॥ १२॥

वोधश्चं त्वा प्रतिबोधश्चं रक्षतामस्वप्नश्चं त्वानवद्याणश्चं रक्षताम्।

गोषायंश्चं त्वा जागृंविश्च रक्षताम् ॥ १६॥

ते त्वां रक्षन्तु ते त्वां गोषायन्तु तेभ्यो नमस्तेभ्यः स्वाहां ॥ १४॥

जीवेभ्यंस्त्वा समुद्रं वायुरिन्द्रों धाता दंधातु सविता त्रायंमाणः।

मा त्वां प्राणो वलं हासीदसुं तेनुं ह्वयामसि ॥ १५॥

अर्थ— (ये अप्तु अन्तः अग्नयः) जो जलोंमें अग्नियां हैं वे (त्वा रश्चन्तु) तेरी रक्षा करें। (यं मनुष्याः इन्यते, त्वा रश्चतु ) जिसको मनुष्य प्रदीप्त करते हैं वह अग्नि तेरी रक्षा करे। (जातचेदाः वैश्वानरः रश्चतु ) जातवेद सब मनुष्योंमें रहनेवाली अग्नि तेरी रक्षा करे। (विद्युता सह दिव्यः मा प्रधाक् ) बिजलीके साथ रहनेवाली खुलोककी अग्नि तुझे न जलावे॥ ११॥

(क्रव्यात् त्वा मा अभि मंस्त) कच्चा मांस खानेवाला तेरा वध न करे। (संकलुकात् आरात् चर) नाश करनेवालेसे तू दूर होकर चल। (द्योः त्वा रक्षतु) चूलोक तेरी रक्षा करे, (पृथिवी रक्षतु) पृथिवी रक्षा करे। (सूर्यः च चन्द्रमाः च त्वा रक्षतां) सूर्व और चल्द्रमा तेरी रक्षा करें। (देवहेत्याः अन्तिरिश्नं रक्षतु) वैवी षाधातसे अन्तिरिक्ष तेरी रक्षा करे॥ १२॥

(बोधः च प्रनिबोधः च त्वा रक्षतां) ज्ञान और विज्ञान तेरी रक्षा करें। (अस्वप्नः च अनवद्राणः च त्वा रक्षतां) न सोनेवाला और न भागनेवाला तेरी रक्षा करे तथा (गोपायन् च जायुविः च त्या रक्षतां) रक्षक भीर जागनेवाला तेरी रक्षा करे ॥ १३॥

(ते त्वा रख्नन्तु) वे तेरी रक्षा करें। (ते त्वा गोपायन्तु) वे तेरा पालन करें। (तेभ्यः नमः) उनको

नमस्कार है। (तेभ्यः स्वा-हा) उनके लिये आत्म-समर्पण है।। १४।।

( त्रायमाणः धाता सविता वायुः इन्द्रः ) रक्षक, पोषक, प्रेरक, जीवनसाधक प्रमु ( जीवेभ्यः त्वा सं+उद्दे द्धातु ) सब प्राणियोंके लिधे तथा तेरे लिये पूर्ण उत्कृष्टता धारण करे। ( त्वा प्राणः वर्ळ मा हासीत् ) तेरा प्राण बलको न छोडे। ( ते असुं अनु ह्वयामिस ) तेरे प्राणको हम अनुकूलताके साथ बुलाते हैं।। १५।।

भावार्थ — जलकी उष्णता, अश्नि, विद्युत्, सूर्य तथा मानवी समाज इनमेंसे किसीसे तेरा अकरपाण न हो, इनसे तेरी उत्तम रक्षा होती रहे ॥ ११॥

बुष्टता करनेवाले बुष्टोंसे तेरी रक्षा हो । पृथ्वी, अन्तरिक्ष, खु, चन्द्रमा, सूर्य आदि सब तैरी रक्षा करें ॥ १२ ॥

ज्ञान और विज्ञान, मुस्ती न करना और न भागना, रक्षा करना और जागना तेरी रक्षा करें ॥ १३ ॥ जो तेरी रक्षा और पालना करते हैं, उनको प्रणाम करना और उनके लिये अपनी ओरसे कुछ समर्पण करना योग्य है ॥ १४ ॥

देव सब जीवोंको और तुझको उन्नतिके पयमें रखे । तेरे पास प्राण और बल पूर्ण आयुतक रहे ॥ ॥ १५ ॥

| मा त्वां जम्मः संहंनुमां तमों विवृन्मा जिह्ना नहिः प्रमुयुः कथा | स्याः । |    |
|-----------------------------------------------------------------|---------|----|
| उत् त्वांदित्या वसंवी भर्न्तूदिन्द्वाग्री स्वस्तये              | ॥ १६    | 11 |
| उत् त्वा द्यौरुत् पृंथिन्युत् पृजापंतिरयभीत् ।                  |         |    |
| उत् त्वां मृत्योरे। पंघयः सोमंराज्ञीरपी परन्                    | 11 30   | 11 |
| अयं देवा इहैवारत्व्यं मामुत्रं गावितः।                          |         |    |
| इमं सहस्रं-वर्धिण मृत्योद्धत् पारयामसि                          | 11 36   | 11 |
| उत् त्वां मृत्योरंपीपरं सं धंमन्तु वयोधसंः।                     |         |    |
| मा त्वां व्यस्तकेश्योर्च मा त्वां घरदों रुदन                    | 1188    | 11 |

अर्थ— (जम्मः संहतुः त्वा मा विद्त् ) विनाशक और घातक मनुष्य तुझे कभी न प्राप्त करे। (तमः त्वा मा ) अन्धकार तेरे अपर कभी न छाये। (जिह्ना मा ) जिह्ना अर्थात् किसीके बुरे शब्व तेरे अवणपयमें न आवें। पला (बर्हिः प्रमयुः कथा स्याः ) तू यज्ञकर्ता होकर घातक कैसे होगा? (आदित्याः वस्तवः इन्द्र-अग्नी) आवित्य बसु, इन्द्र और अग्नि (स्वस्तये ) कल्याणकें लिये (त्वा उत् भरन्तु ) तुझे उन्नतिकी तरक ले जार्ये।। १६॥

(चौ: उत्) बुलोक (पृथिवी उत्) पृथिवी और (प्रजापितः त्वा उत् अग्रभीत्) प्रजापालक देव तुने ऊपर उठावे, तेरी उन्नति करे। (सोमराज्ञीः ओषधयः) सोम जिनका राजा है ऐसी औषधियां (त्वा मृत्योः उत् अपीपरन्) तुने मृत्युने ऊपर उठावें वर्यात् तेरी रक्षा करें॥ १७॥

हे (देवाः ) देवो ! (अयं इह एव अस्तु ) यह भनुष्य इस लोकमें ही रहे, (अयं इतः अमुत्र मा गात् ), यह इस संसारको छोडकर परलोक न जाये। (सहस्त्रवीर्येण इमं मृत्योः उत् पारयामिस ) हजारों बलोंते युक्त उपायसे इस संमुख्यकी मृत्युसे हम रक्षा करते हैं। ॥ १८ ॥

(मृत्योः त्वा उत् अपीपरं) मृत्युसे तुझको हम पार करते हैं। (वयोधसः सं धमन्तु) अन अथवा आयुको धारण करनेवाले देव तुझे पुष्ट करें। (वयस्तकेइयः अध-कदः) बालोंको खोलकर बुरी तरहसे रोनेवाली स्त्रियां (मा त्वा हद्न्, मा त्वा) तेरे लिये न रोयें, अर्थात् तेरी मृत्युके कारण इन पर रोनेका प्रसंग न आवे, निश्चयसे वे तेरे लिए न रोयें॥ १९॥

भावार्थ — कोई नाशक और घातक मनुष्य तेरे पास न पहुंचे। अज्ञान और अन्धकार तेरे पास न आवे। बुरे शब्दोंका प्रयोग कोई न करे। स्मरण रख कि जो यज्ञ करता है उसके पास नाश नहीं आता और सूर्यादि सब देव तेरा कल्याण करेंगे और तेरी उन्नति होनेमें सहायक होंगे।। १६।।

प्रजाका पालक देव, शुलोकते पृथ्वी-पर्यतकी औषधियां आदि सब पदार्थ मृत्युसे तेरा बचाव करें ।। १७ ।। हे देवो ! इस मनुष्यको दोर्घायु प्राप्त हो, इसके पाससे मृत्यु दूर हो । सहस्र प्रकारके बलोंसे युक्त औषधियोंकी सहायतासे इसकी मृत्युको हमने दूर किया है ।। १८ ।

अब यह मृत्युसे पार हो चुका है। आयु वेनेवाले देव इसको आयु दें। अब श्वियां या पुरुष इसके लिये न रोयें, क्योंकि यह जीवित हो गया है।। १९।। कः सप्त खानि वि तंतर्द श्रीषीण कर्णीविमी नासिके चर्थणी मुखेष् ।
येषां पुरुत्रा विज्यस्यं मुझनि चतुंष्पादो द्विपदो यन्ति यामम् ॥ ६ ॥
हन्त्रोहिं जिह्वामदंधात् पुरुचीमधां मुहीमधि शिश्राय वाच्यम् ।
स आ वंशविति भ्रवेनेष्वन्तर्पो वसानः क उ तिचिकेत ॥ ७ ॥
मस्तिष्कंमस्य यतमो लुलाटं क्रकाटिकां प्रथमो यः कृपालंम् ।
चित्वा चित्यं हन्त्रोः पूरुंपस्य दिवं रुशेह कत्मः स देवः ॥ ८ ॥
भ्रियाऽप्रियाणि बहुला स्वमं संवाधतन्त्र्याः ।
आतिर्वर्तिकितिः कृतो न पुरुषेऽमंतिः ।
साद्धिः समृद्धिरच्यृद्धिम्तिरुदित्यः कृतंः ॥ १० ॥
को अस्मिन्नापो च्यदिधाद् विषूवृतंः पुरुवृतंः सिन्धुस्त्याय जाताः ।
तीवा अरुणा लोहिनीस्ताम्रपूषा कुर्वा अवाचिः पुरुषे तिरश्रीः ॥ ११ ॥

अर्थ-(इमी कर्णों, नामिके, चक्षणी, मुखं, सस खानि शीर्षणि कः वि ततर्द ?) ये दो कान, दो नाक, दो सांख और एक मुख मिलकर सात सुराख सिरमें किसने खोदे हैं ?( येषां विजयस्य महानि चतुष्पादः द्विपदः खामं पुरुत्रा यन्ति ।) जिनके विजयकी महिमामें चतुष्पाद और द्विपाद अपना मार्थ बहुत प्रकार आक्रमण करते हैं ।। ६ ॥

(हि पुरूची जिह्नां हन्दोः अद्धात्।) बहुत चलनेवाली जीभके दोनों जबडोंके बीचमें रख दिया है— ( अध सहीं बाचें बिश्चाय!) और प्रभावशाली वाणीको उसमें आश्रित किया है! (अपः वसान: सः सुवनेषु अन्तः आ वरीवर्ति!) कर्मोंको धारण करनेवाला वह सब मुवनोंके अंदर ग्रुप्त रहा है! (क उत्तत् चिकेत १) कौन भला उसको जानता है।। ७॥)

( अस्य पूरुषस्य सस्तिष्कं, कलाटं, ककाटिकां, कपालं, इन्तोः चित्यं, यः यतमः प्रथमः चित्वा, दिवं रहोइ, स देखः कतमः ? ) इस सनुष्यका सस्तिष्क, साथा, सिरका विछला भाग, कवाल और जावडोंका संचय, आदिको जिस पहिले देवने बनाया और जो युकोकमें चढ गयः, वह देव कीनसा है !॥ ८॥

( बहुला प्रियाऽप्रियाणि, स्वरनं संबाधतन्त्रः ज्ञानंदान् नंदान् च, उग्रः पुरुषः कस्माद् वहति ? ) बहुत प्रिय और अप्रिय बात, निक्र, बाधाओं और श्रकावटों, आनंदों, स्रोर हर्षोंको यह प्रचंड पुरुष किस कारण धारण करता है ? ॥ ९ ॥

( आर्तिः, अवर्तिः, निर्ऋतिः अमितः, पुरुषे कृतः नु ) पीडा, दरिद्रता, बीमारी, कुमित मनुष्यमें कहि है।ती है ( राद्धिः, समृद्धिः, अ-वि-ऋदिः, मितः, अदितयः कुतः?) पूर्णता, समृद्धि, अ-हीनता, बुद्धि, और उदयकी प्रवृत्ति कहांसे होती हैं? ॥ १० ॥

( आस्मिन् पुरुषे वि-सु-वृतः,पुरु-वृत सिंधु-सत्याय जाताः, अरुणाः, कोहिनीः, ताम्रधूमाः, उर्थ्वाः, अवाचीः, तिरश्चीः, तीन्नाः अपः कः व्यद्धात् ? ) इस मनुष्यमें विशेष घूमनेवाले, सर्वत्र घूमनेवाले, नदीके समान बहनेके लिये बने हुए, लाल रंग-बाले, लोहेको साथ ले जानेवाले, तांबेके घूयेंके समान रंगवाले, उत्पर, नीचे और तिरछे, वंगसे चलनेवाले जलप्रवाह ( अर्थात् रक्तके प्रवाह ) किसने बनीये हैं ? ॥ ११ ॥ को अस्मिन् ह्वपंद्धात् को मुह्नानं च नामं च।
गातुं को अस्मिन् कः केतुं कश्चरित्रांणि पुरुषे ॥ १२ ॥
को अस्मिन् प्राणमंत्रयत् को अपानं न्यानमे ।
समानमेस्मिन् को देवोऽधि शिश्राय पुरुषे ॥ १३ ॥
को अस्मिन् युज्ञमंदधादेकी देवोऽधि पुरुषे ।
को अस्मिन्त्यत्यं कोऽनृतं कुती मृत्युः कुतोऽमृतंम् ॥ १४ ॥
को अस्मै वासः पर्यद्धात् को अस्यायंरकलपयत् ।
बहुं को अस्मै प्रायंच्छत् को अस्याकलपयज्ज्ञवम् ॥ १५ ॥
केनापो अन्वंतन्त्रतं केनाहंरकरोद् रुचे ।
ज्ञषमुं केनान्वेद्ध केने सायंमुवं दंदे ॥ १६ ॥
को अस्मिन् रेतो न्यंदधात् तन्तुरातांयतामिति ।
सोधां को अस्मिन्वध्यीहत् को बाणं को नृतों दधौ ॥ १७ ॥
केनामो भृत्मिमौणीत् केन पर्यभवद्दिवेम् ।
केनामि मृह्वा पर्वेतान् केन कमीणि पूर्हषः ॥ १८ ॥

णर्थ- ( जास्मन् रूपं कः अद्धात ? ) इसमें रूप किसने रखा है ? (मह्मानं च नाम च कः अद्धात् ) महिमा और नाम यश किसने रखा है ? ( अस्मिन् गातुं कः ? ) इसमें गित किसने रखी है ? ( कः केतुं ? ) किसने ज्ञान रखा है ? और ( पुरुष चरित्राणि कः अद्धात् ? ) मतुष्यमें चरित्र किसने रखे हैं ? ॥ १२ ॥

( जिस्मिन् कः प्राणं अवयत् ? ) इसमें किसने प्राण चलाया है ? ( कः अपानं ज्यानं उ ? ) किसने अपान और न्यानको जगाया है । ( जिस्मिन् पूरुषे कः देवः समानं अधि शिश्राय ? ) इस पुरुषमें किस देवने समानको ठहराया है ? ॥ १३॥

(कः एकः देवः अस्मन् पूरुषे यज्ञं अद्धात्?) किस एक देवने इस पुरुषमें यज्ञ रख दिया है ! (कः धार्ट्सन् (कः एकः देवः अस्मन् पूरुषे यज्ञं अद्धात्?) किस एक देवने इस पुरुषमें यज्ञ रख दिया है ! (कः धार्ट्सन् सत्यं?) कीन असल्य रखता है ! (कृत मृत्युः!) कहांसे मृत्यु होता है और खतः अमृतस्!) कहांसे अमरपन मिलता है ! ॥ १४ ॥

( जहमै वास: क: परि-अव्धात् ) इसके लिये कवडे किसने पहनाये हैं ? क्वडे=शरीर ! (अस्य आयु: क: अकल्पयत्?) इसकी आयु किसने संकालित की ? ( अस्मे बळं क: प्रायच्छत् ?) इसकी बल किसने दिया ? और ( अस्य जवं क: अकल्पयत्?)

इसका वैग किसने निश्चित किया है ? ॥ १५ ॥ (केन भापः भन्वतनुत ?) किसने जल फैलाया ? (केन महः रुचे अकरोत् ?) किसने दिन प्रकाशके लिये बनाया

(केन कप्तं कनु ऐद्ध ?) किसने उपाको चमकाया ? (केन सायंभवं ददे?) किसने सायंकाल दिया है ?॥ १६॥

( सन्तुः जा तायतां इति, आंसान् रेतः कः नि-अद्धात्?) प्रजातंतु चलता रहे इसालिये, इसमें वीर्य किसने रख दिया है ( जारिमन् मेधां कः अधि-आहत्?) इसमें बुद्धि किसने लगा दी है ( कः बाणं ? ) किसने वाणी रखी है ? ( कः नृतः दधीं ? ) किसने नृत्यका भाव रखा है ? ॥ १७॥

(केन इमां भूमिं भीणींत्?) किसने इस भूमिको आच्छादित किया है ? (केन दिवं पर्धभवत्?) किसने सु-लेकिको चेरा है ? (केन महा पर्वतान् अभि?) किसने महत्त्वसे पहाडोंको ढंका है ? (पूरुष: केन कमीणि?) पुरुष किसले

कर्मीको करता है ? ॥ १८ ॥

बही ज्यापक देवका परम स्थान है। '

इसमें इत रथका उत्तम वर्णन है, इसके घोडे, सारथी, उत्तम शिक्षित घोडे, अशिक्षित घोडे, इसका जानेका मार्ग, कीन वहां जाता है और कीन नहीं पंहुच सकता, यह सब वर्णन इस स्थानपर है। यह रथ अमृतकी प्राप्ति करनेवाला है, इसीलिये इसकी वीर्यंकाल तक सुरक्षित रखना चाहिये और इसकी नीरीग भी रखना चाहिये। रोगी और सन्प्रकानी होनेसे यह रथ निकब्मा हो जाता है और मनुष्य अपना ध्येय प्राप्त नहीं कर पाता। मनुष्य इसपर चढे, लगामको स्वाधीन रखे, और ज्ञान विज्ञान द्वारा योग्य मार्गसे चले, अर्थात् संयमसे व्यवहार करे और अपनी उन्नति करे यही भाव इस सुक्तद्वारा सुचित किया गया है—

(हे) पु.च अतः उत्काम । मा अवपत्थाः (मं. ४)

(हे पुरुष) ते उस् यानं। न अत्रयानम्। (मं. ६) 'हे मनुष्य! त् यहांसे उपर चढ, नीचे न गिर।' 'हे मनुष्य! तेरी गति उच्च हो, नीचेकी ओर न हो।' मनुष्यको यह देह इसीलिये प्राप्त हुआ है कि वह उपर चढे और कभी न गिरे! गिरना या चढना इसके आधीन है। यदि यह चाहे तो उठ भी सकता है और यदि यह चाहे तो गिर भी सकता है। यही भाव अन्य शब्दों इसी स्वतमं प्रकढ किया गया है—

#### ज्योतिकी प्राप्ति।

आ इहि। तमसंः ज्योतिः आरोह। ते हस्तौ रभामहे। ( मं. ८)

' है मनुष्य, इस मार्गसे था, अंधकारके मार्गको छोड और प्रकाशके मार्गसे ऊपर चढ, यिव तुझे सहारा चाहिये तो हम तेरा हाथ पकडकर तुझे सहायता देनेको तैयार हैं। ' महा-पुरुष, साधु, सन्त, महात्मा, योगी, फ्रिड्य, उन्नतिके पथमें सहायता देनेके लिये सदा तैयार रहते हैं, उनकी सहायता लेनेके लिये मनुष्य सदा तत्पर रहें। जो निष्ठासे उन्नतिके पथपर चढना चाहता है, उसको सहायता मिलती जाती है। उच्च श्रेणोके पुरुष उन्नत होनेवालोंकी सहायता सदा बिना मांगे ही करते रहते हैं इसी विषयमें आगे कहा है—

अर्चोङ् एहि । अत्र पराङ्मनाः मा तिछ । (मं. ९) ' इस ओर आ । यहां अनुभ विचार जनमें धारण करके सत रह । 'यहां धर्ममार्गपर आनेका आवेक हैं । इससे भी

विशेष महत्त्वका उपवेश यहां कहा है कि ' पराङ्मनाः मा तिष्ठ ' इसमें ' पराङ्मनाः ( पर+अञ्च्+मनाः ) यह शब्द विशेष रीतिसे ध्यानमें रखने योग्य है। इसका अर्थे (पर) शत्रुकी (अञ्च) अनुकृलतामें जिसका मन हो गया है। शत्रुकी ओर जिसका मन झुका हुआ है अर्थात् जी मनसे रात्रुका हित चाहता है अथवा जो रात्रुके अनुकुल होकर केवल अपना ध्यवितगत लाम अथवा स्वार्षपूर्ति करना चाहता है और अपनी जातिका अहित होता है वा नहीं यह भी नहीं देखता। इस प्रकारका हीन विचारवाला कोई न हो। ऐसा मनुष्य तो शत्रुसे भी अधिक घातक है, अतः कहा है, ( पराङ्यनाः अत्र मा तिष्ठ ) यहां विरोधियोंके आधीन अपने मनको रखकर न रह, अर्थात् स्वकीयोंके अनुकूल होकर ही यहां रह। राष्ट्रीय और जातीय दृष्टीसे भी इसका भाव मननीय है। जी इस प्रकारके हीनवृत्तिवाले लीग होते हैं, जो अपने स्वार्थकी पूर्तिके लिये अपने समाज और राष्ट्रका भी घात करके पाप करते हैं, वे दीर्घजीवी नहीं होते । इसलिये कोई मनुष्य ऐसी स्वार्थकी वृत्ति धारण न करे। मनुष्य सदा बीरवृत्तिवाला हो, और अपना और लमाजका हित साधे।

#### शोकसे आयुष्यनाश।

शोक करना भी आयुको कम करता है। कई अनुष्य गुजरे हुए बुज्गोंका नाम स्मरण कर करके शोक करनेमें दिन ज्यतीत करते रहते हैं, उनकी यहां अवनित तो होती ही है, परंतु साथ साथ आयु भी क्षीण होती है; अतः इस सुक्तमें कहा है—

गतानां मा आदिधीधाः, ये परावतं नयन्ति । ( मं. ८ )

' गुजरे हुए अनुष्योंका स्मरण करके उनके लिये शोक न कर, क्योंकि ये शोक अवनितकी ओर ले जाते हैं। शोक करनसे अपना मन निर्वल होता जाता है। जिसके लिए शोक किया जाता है वह तो मरा हुआ होता ही है, अतः उसको तो किसी प्रकार लाभ पहुंच नहीं सकता, परंतु जो जीवित रहते हैं उनका समय व्यर्थ जाता है और इसके अतिरिक्त उनका मन सवा उदास रहता है, और उनकी विचार करनेकी और शेष्टतस्य पुरुषार्थ करनेकी शक्ति कम हो जाती है; इस प्रकार सवा शोकमें अन्न रहनेवाला पुरुष इस लोक और परलोकके लिये निकम्मा हो जाता है।

प्रकृत उठता है कि बूढे और बुजुर्गके मरनेपर शोक न करना ठीक है, परंतु जब नवजवान घर जाते हैं तब भी शोक करना योग्य है वा नहीं उसके उत्तरमें वेवका कहना यह है कि—

व्यस्तकं इयः अघरुदः त्वा मा रुद्न्। (मं, १०)
' बालोंको अस्तव्यस्त करके सिर खोलकर, छाती पीट
कर बुरी तरहसे रोनेवाले लोग भी न रोगें। ' क्योंकि
मरणके पश्चात् रोने पीटनेसे कोई लाभ नहीं हो सकता है।
दूसरी बात यह है कि, इस बेदके उपदेशके अनुसार आचरण
करनेसे मनुष्यकी आयु वीर्घ होगी, अतः रोने पीटनेका कोई
कारण ही नहीं रहेगा, बीर्घ आयु प्राप्त करनेका उपदेश
इस स्थानपर है और उसके लिये एक उपाय यह है कि
' मनको शोकाकुल न करना। ' यह उपदेश सर्वसाधारण
जनोंके लिये भी बडा बोधप्रद है।

#### हिंसकोंसे बचना

बुष्ट मनुष्योंकी संगतिमें रहनेसे भी आयू घटती है। बुष्ट मनुष्य और बुष्ट प्राणी सदा बुष्टता करनेके ताकमें ही रहते हैं, अतः उनसे दूर रहनेकी आज्ञा बेवने वी है—

कव्यात् त्वा मा अभिमंस्त । संकुसुकात् आरात् चर ॥ (मं १२) जम्भः संहनुः त्वा मा विदत् । (मं. १६)

'कच्चा सांस खानेवाला प्राणी या सनुष्य तेरी हिंसा न करे। जो चात करनेवाला है उससे दूर हो और जो हिंसा-शील है वह तुसे न जाने। ' इसका तात्पर्य यह है कि हिंसाशील प्राणियंकि आघातसे किसीकी अपमृत्यु न हो। वीरवृत्तिसे युद्धाविमें जो मृत्यु होती है उसका यहां विरोध नहीं है। इसका यह आशय नहीं है कि दीर्घायु प्राप्त करनेवाले मनुष्य धर्मयुद्धमें न जाकर घरमें छिपकर मृत्युसे बचें, वह मृत्यु तो अमरत्य प्राप्त करानेवाली है। यहां जिससे बचनेका आदेश है यह हिंसक जानयरोंके द्वारा होनेवाली मृत्यु है। सिंह, ध्याद्य, सांप आदिके कारण अथवा ऐसे जन्तुओंके कारण जी अपमृत्यु होती है उससे बचनेका तथा कुसंगतिसे बचनेका उपदेश यहां दिया है।

#### अवनतिके पाजा।

जो मनुष्य वीर्घायु प्राप्त करना चाहते हैं वे अपने आपको ३ ( अथर्व. सु. भाष्य ) भृत्युके और अवनतिके पाशाँसे बचावें। दीर्घायु प्राप्त करनेके उपायका आशय ही यह है, इस विषयमें देखिये—

दैव्या वाचा निर्ऋत्याः पाशेभ्यः त्वा उद्भरामि। ( मं. ३ )

मृत्योः पड्वीशं अवमुखमानः। ( मं. ४ )

'विच्य वाणी अर्थात् जो शुद्ध वाणी है, उसकी सहायतासे निर्ऋतिके पार्शोसे तुझे हम ऊपर उठाते हैं। मृत्युके पाशको हम खोलते हैं। 'निर्ऋति अर्थात् अधोगितिके पाश बडें कठिन होते हैं। जो उनमें अटक जाते हैं उनकी अवनित सवस्य होती है। निर्ऋति क्या है ? और ऋति क्या है ? इनका स्वरूप इस प्रकार है—

ऋतिः निर्ऋतिः सैन्यसमूह, संव. एकाकी जीवन पति, प्रगति अगति, विरुद्ध गति युद्धसे भागना, अधर्मयुद्ध धर्मयुद्ध भागं अमार्ग उन्नति अधनति सत्य, योग्य, असत्य, अयोग्यता रक्षण, असरस्व नारा, विनारा पवित्रता अववित्रता, प्रकाश, स्वच्छता तम, अंधकार, नीरोगता, रोग संपत्ति आपति, विपत्ति अनुक्लता संकट अनुक्ल परिस्थिति विच्छ परिस्थिति वर जाप मृत्यु दूर फरना सत्य असत्य, असत्यमें रमना सत्य, सत्यका पालन

निर्ऋतिके और मृत्युके पाद्य कीनसे हैं और उनसे कैसे बचाव करना चाहिये, इसकी कल्पना कोष्टकसे पाठकोंके अनमें सहजहीमें आ सकती है। निर्ऋतिके इन पाद्योंको लोडना चाहिये, और ऋतिके साथ अपना संबंध जोडना चाहिये। वीर्घायु प्राप्त करनेवाले इसका अच्छी प्रकार सनन करें, इसी विषयमें और देखिये—

ते मनः तत्र मा गात्। मा तिरः भूत्। (मं.७) एतं पन्थानं मा गाः। एष भीमः। (मं.१०)

## केन-मूक्तका विचार।

#### (१) किसने अवयव बनाये ?

चतुर्थ मंत्रमें "कित देवाः " देव कितने हैं, जो मनुष्यके अवयव बनानेवाले हैं १ यह प्रश्न आता है । इससे पूर्व तथा उत्तर मंत्रोंमें भी "देव " शब्दका अनुसंघान करके अर्थ करना चाहिये । "मनुष्यकी एडियां किस देवने बनायीं हैं १" इंद्यादि प्रकार सर्वत्र अर्थ समझना उचित है । मनुष्यका शरीर बनानेवाले देव एक हैं वा अनैक हैं और किस देवने कीनसा भाग, अवयव तथा इंदिय बनाया है ? यह प्रश्नीका तात्पर्य है । इसी प्रकार आगे भी समझना चाहिये ।

#### (२)ज्ञानेंद्रियों और मानसिक भावना-ओंकेसंबंधमें प्रक्रन ।

मंत्र छः में सात इंद्रियों के नाम कहे हैं। दो कान, दो नाक, दो आंख और एक मुख । ये सात ज्ञानके इंद्रिय हैं। वेदमें अन्यन्न इनको ही १ सत ऋषि, २ सा अश्व, ३ सत किरण, ४ सप्त अग्नि, ५ सप्त जिहा, ३ सप्त प्राण आदि नामों से वर्णन किया है। उस उस स्थानमें यही अर्थ जानकर मंत्रका अर्थ करना चाहिये। गुदा और मूत्रदारके और दो सुराख हैं। सब मिलकर नी सुराख होते हैं। ये ही इस श्रारिक्षी न्गरीके नी महाद्वार हैं। सुख पूर्वद्वार है, गुदा पश्चिमद्वार है, अन्यद्वार इनसे छोटे हैं। (इसी सूक्तका संत्र ३१ देखों)

यद्यपि " पूरुष " शब्द (पुर्-वस ) उक्त नगरी में वसने-बालेका बीध कराता है, इसिलिये सर्व साधारण प्राणिमात्रका बाचक होता है, तथापि यहांका वर्णन विशेषतः मनुष्यके शरीरकाही समझना उचित है। " चतुष्पाद और द्विपाद " शब्दोंसे संपूर्ण प्राणिमात्रका बीध मंत्र ६ में लेना आवश्यक ही है, इस प्रकार अन्य मंत्रोंमें लेनेसे कोई हानि नहीं है, तथापि मंत्र ७ में जो वाणीका वर्णन है वह मनुष्यकी वाणीका ही है, क्योंकि सब प्राणियोंमें यह वाक्शाक्ति वैसी नहीं है, जैसी मनुष्यप्राणीमें पूर्ण विकसित हो गई है। मंत्र ९,१० में " मिति समाति " आदि शब्द मनुष्यका ही वर्णन कर रहे हैं। इस प्रकार यद्यपि मुख्यतः सब वर्णन मनुष्यका है, तथापि प्रसंगविशेषमें जो मंत्र सामान्य अर्थके बोधक हैं, वे सर्व सामान्य प्राणिजातिके विषयमें समझनेमें कोई हानि नहीं है।

मंत्र आठमें ''स्वर्गपर चढनेवाला देव कौनसा है ? यह प्रश्न अत्यंत महत्त्वपूर्ण है। यह मंत्र जीवात्माका मार्ग बता रहा है। इस प्रश्नका दूसरा एक अनुक्त आग है वह यह है कि, ''नरकमें कौन गिर जाता है ? '' तात्पर्य जीव स्वर्गमें क्यों जाता है ? और नरकमें क्यों गिरता है ?

मंत्र ९ और १० में अच्छे और बुरे दोनों पहलुकां के प्रश्न हैं। १ आप्रिय, स्वप्न, संबाध, तंद्री, आर्ति, अवर्ति, निक्रंति, अमित ये शब्द हीन अवस्था बता रहे हैं, २ और प्रिय, आनंद, नंद, राद्धि, समृद्धि, अव्युद्धि, मिति, उदिति ये शब्द उच्च अवस्था बता रहे हैं। दोनों स्थानोंमें आठ आठ शब्द हैं और उनका परस्पर संबंध भी है। पाठक विचार करनेपर उस संबंधको जान सकते हैं। तथा—

#### (३) रुधिर, प्राण, चारित्र्य. अमरत्व आदिके विषयमें प्रश्न ।

मंत्र ११ में शरीरमें रक्तका प्रवाह किसने संचारित किया है ? यह प्रश्न है । प्रायः लोग समझते हैं, कि शरीरमें अधिरा- भिसरणका तत्त्व यूरोपके डाक्टरोंने ढूंढा है । परंतु इस अधवं वेदके मंत्रोंमें वह स्पष्ट ही है । रुधिरका नाम इस मंत्रमें ''लोहिनीः जापः'' है, इसका अर्थ ''(छोह-नीः ) लोहेको अपने साथ ले जानेवाला (आपः) जलः' ऐसा होता है। अर्थात् रुधिरमें जल है और उसके साथ लोहा भी है। लोहा होनेके कारण उसका यह लाल रंग है। लोह जिसमें है वही ''लोहिन'' (लोह-इत) होता है। दो प्रकारका रक्त होता है एक '' अरुणाः आपः '' अर्थात् लाल रंगवाला और दूसरा '' ताझ-धूझाः आपः '' तांवेके जंगके समान मलिन रंगवाला। पहिला गुद्ध रक्त है जो हृदयसे बाहिर जाता है और सब शरीरमें ऊपर, नीचे और चारों ओर व्यापता है । दूसरा मलिन रंगका रक्त है, जो शरीरमें अमण करके और वहांकी गुद्धता करनेके पश्चात् हृदयकी और वापिस आता है। इस

प्रकारकी यह आर्थ्यकारक रुधिराभिसरण की योजना किसने की है, यह प्रश्न यहां किया है। किस देवताका यह कार्य है? पाठको सोचिय।

मंत्र १२ में प्रश्न पूछा है, कि " मनुष्यमें सौन्दर्य, महत्त्व, यश, प्रयस्न, शक्ति, ज्ञान और चारित्र्य किस देवताके प्रभाव से दिखाई देता है ? " इस मंत्रके "चरित्र " शब्दका अर्थ कई लोग " पांव " ऐसा समझते हैं, परंतु इस मंत्रके पूर्वापर संबंधसे यह अर्थ नहीं दिखाई देता। क्योंकि स्थूल पांवका वर्णन पहिले मंत्रमें हो चुका है। यहां सूक्ष्म गुणधर्मीका वर्णन चला है। तथा महिमा, यश, ज्ञान आदिके साथ चारित्र्य ही अर्थ ठीक दिखाई देता है।

मंत्र १५ में "वास:" शब्द "कपडों" का वाचक है। यह जीवात्माके ऊपर जो शरीररूपी कपडे हैं, उनका संबंध है, घोती आदिका नहीं। श्रीमद्भगवद्गीतामें कहा है कि— "जिस प्रकार मनुष्य पुराने वस्नोंको छोडकर नये प्रहण करता है उसी प्रकार शरीरका स्वामी आत्मा पुराने शरीर त्याग कर नये शरीर धारण करता है। (गीता २।२२) "इसमें शरीरकी तुलना कपडोंके साथ की है। इस गीताके श्लोकमें "वासांसि" अर्थात "वासः" यही शब्द है, इसालिये गीताकी यह कल्पना इस अर्थवेवेदके मंत्रसे ली हुई है। कई विद्वान् यहां इस मंत्रमें "वासः" का अर्थ "निवास" करते हैं, परंतु "परि-जदधन्-(पहनाया)" यह किया बता रही है कि वहां कपडोंका पहनाना अभीष्ट है। इस आतमापर शरीररूपी कपडे किसने पहनाये? यह इस प्रश्नका सीधा तारपर्थ है।

#### (४) मन, वाणी, कर्म, मेथा, श्रद्धा तथा बाह्य जगत् के विषयमें प्रकृत । (समष्टि—व्यष्टिका संबंध)

मंत्र १५ तक व्यक्तिके शरीरके संबंधमें विविध प्रश्न हो रहें ये, परंतु अब मंत्र १६ से जगत्के विषयमें प्रश्न पूछे जा रहे हैं, इसके आग मंत्र २१ और २२ में समाज और राष्ट्रके विषयमें भी प्रश्न आ जायगे। तात्पर्य इससे वेदकी शैलीका पता लगता है,(१) अध्यात्ममें व्यक्तिका संबंध,(२) अधिभूतमें प्राणिसमष्टिका अर्थात् समाजका संबंध, और (३) अधिदैवतमें संपूर्ण जगत्का संबध है। वेद व्यक्तिसे प्रारंभ करता है और चळते चलते सम्पूर्ण जगत्का ज्ञान यथाकम देता है। यही वेदकी शैली है। जो इसको नहीं समझते, उनके ध्यानमें उक्त प्रश्नों की संगति नहीं आती। इसलिये इस शैलीको समझना चाहिये।

वेद समझत है, कि जैसा एक अवयव हाथ पांव आदि शरीरके साथ जुडा है, उसी प्रकार एक शरीर समाजके साथ संयुक्त हुआ है और समाज संपूर्ण जगतके साथ मिला है। 'व्यक्ति समाज भौर जगत्'ये अलग नहीं हा सकते। हाथ पांव आदि अवयव जैसे शरीरमें हैं, उसी प्रकार व्यक्ति और कुटुंब समाजके साथ लगे हैं और सब प्राणियोंकी समिष्टि संपूर्ण जगतसे संलग्न हो गई है। इसिलिये तीनों स्थानोंमें नियम एक जैसे ही हैं। (चित्र अगले २० में पृष्ठपर देखों.)

सीलहवें मंत्रमें ''काप, कहः उषा, सायंभव'' ये चार शब्द कमशाः बाह्य जगत्में ''जल, दिन, उषःकाल कोर सायकाल'' के वाचक हैं, तथा व्यक्तिके शरीरमें ''जीवन, जागृति, इच्छा क्षीर विश्वांति'' के सूचक हैं। इसलिये इस सीलहकें मंत्रका भाव दोनों प्रकार समझना उचित हैं। ये चार भाव समाज और राष्ट्रके विषयमें भी होते हैं, सामाजिक जीवन, राष्ट्रीय जागृति, जनताकी इच्छा और लेगोंका आराम ये भाव सामुदायिक जीवन में हैं। पाठक इस प्रकार इस मंत्रका भाव समझें।

मंत्र १७ में फिर वैयक्तिक बातका उहेख है। प्रजातंतु अर्थात् संततिका तांता (धागा) टूट न जाय, इसिलिये शरीरमें वीर्थ है यह बात यहां स्पष्ट कही है। तेतिरीय उपनिषद्में "प्रजातंन्तुं मा व्यवच्छेत्सीः (तै० १।११।१)" संततिका तांता न तोड । यह उपदेश है। वही भाव यहां सूचित किया है। यहां दूसरां बात सूचित होती है कि वीर्य योंही खोनेके लिये नहीं है, परंतु उत्तम संतित करनेके लियेही है। इसलिये कामोपभोगके आतिरेकम वीर्यका नाश नहीं करना चाहिये, प्रत्युत उसको सुरक्षित करके उत्तम संतात उत्पन्न करनेमें ही खर्च करना चाहिये। इसी सूच-में आगे जाकर मंत्र २९ में कहेंगे कि ''जो बहाकी नगरीको जानता है उसको ब्रह्म और इतर देव उत्तम इंद्रिय, दीर्घ जीवन और उत्तम संतति देते हैं।" उस मैत्रके अनुसंधानमें इस मंत्रके प्रश्नको देखना चाहिये। वंश अथवा कुलका क्षय नहीं होना चाहिये, और संतितका क्रम चलता रहना चाहिये; इतना नहीं परंतु उत्तरोत्तर संतातिमें शुभगुणोंकी वृद्धि होनी चादिये इसालिये उक्त सूचना दी है। अज्ञानी लोग वीर्यका नाश दुर्व्यसनोंमें कर देते हैं, और उससे अपना और अर्थात् पूर्यके प्रकाशित जागमें तू रह । इसीसे जायु दीर्घ होगी । जो लोग तंग मकानके अंधेरे तंग कपरों गरहते हैं, जहां सूर्यप्रकाश उनको नहीं मिलता वे अल्पजीवी होते हैं। शरीरके जमडीपर सूर्यप्रकाशका स्पर्श होना चाहिये । योडासा भी अधिक सूर्यप्रकाश चमडीपर लगनेपर जिनको कष्ट होते हैं वे वीर्घजीवनके अधिकारी नहीं हैं। यनुष्य सदा कपडोंसे वेष्टित रहते हैं अतः वे सूर्यके जीवनसे वंचित रह जाते हैं। यदि मनुष्य सूर्यातपरनान करें तो उनके रक्तमें सूर्याकरणोंसे जीवनविद्युत् प्रविष्ट होगी और उनको अधिक लाम होगा । सूर्यके विषयमें प्रकापिनिषद्में कहा है—

आदित्यो ह वै प्राणो रियरेव चन्द्रमा रियर्जा एतत्सर्वे यन्मूर्ते चामूर्ते च तस्मान्मूर्तिरेव रियः॥ ५॥ प्राणः प्रजानासुद्यत्येष सूर्यः ॥ ८॥ ( प्रका उ. , )

'सूर्य ही प्राण है और जो सब अन्य मूर्त अथवा अमूर्त है वह रिय है। यह सूर्य प्रजाओंका प्राण है जो उदयको प्राप्त होता है। 'इतनी सूर्यकी मिहिना है, अतः इस सुक्तमं कहा है कि, 'सूर्यके प्रकाशसे अपना संबंध न तोड। क्योंकि यह सूर्यप्रकाश ऐसा है कि, जिससे मनुष्यकी आयुष्यमर्यादा बढती है। जो जो प्राणी सूर्यप्रकाशसे अपना संबंध तोडते हैं वे अल्पायु होते हैं। सूर्य ही जीवनका समुद्र है, इसलिये इससे दूर होना ठीक नहीं। सूर्यके समान अन्य देव भी मनुष्यका जीवन वीर्घ करते हैं इस विषयमें निम्नलिखित मन्रमाग ब्रष्टच्य हैं—

भगः अंशुमान्सोमः मरुतः देवाः इन्द्राग्नी स्वस्तये उत्। ( मं. २ )

मातिरिश्वा वातः तुभ्यं पवताम् । ( मं. ५ ) आपः अमृतानि तुभ्यं वर्षन्ताम् । ( मं. ५ ) इह विश्वे देवाः तुभ्यं रक्षन्तु । ( मं. ७ )

अस्रयः जातवेदाः वेश्वानरः दिव्यः विद्यतः तेरक्षन्तः ( मं. ११ )

यौः पृथिवी सूर्यः चन्द्रमाः अन्तरिक्षं त्वा रक्षताम् । ( वं १२ )

जायमाण इन्द्रः जीवेभ्यः त्वा सं-उदे द्धातु । ( मं. १५ )

आदित्या वसव इन्द्राक्षी स्वस्तये त्वा उद्घरन्तु । ( मं. १६ ) द्यौः पृथिवी प्रजापतिः सोमराज्ञौः ओषघयः त्वा मृत्योः उद्गीपरन् । ( मं. १७ )

'पृथ्वीस्थानर प्राप्त होनेवाले देवता पृथिवी, जल (आप्), अग्नि, वायु, वसु, (सोमगाही: ओषध्यः) सोमादि जीषध्यां, (प्रजापति:) प्रजापालक राजा, बंदवानर, जातवेवा आदि हैं, अन्तरिक्ष स्थानमें रहनेवाले अन्तरिक्षं (आप:) मेघस्थानीय जल, सातरिक्वा वातः, 'मरुतः) वायु, चन्द्रमा, इन्द्र, विद्युत् (प्रजापतिः) मेघ सादि देवता हैं और द्युलोकमें रहनेवाले ह्योः, सुर्यं, आदित्य, भग, प्रजापति (परम अश्मा) आवि देवता हैं, ये सब देवता मनुष्यको दीर्घ आयुष्य देवें। 'इनमेंसे प्रत्येक देवताका संबंध प्राणीकी दीर्घायुके साथ है। प्राणी तृषित होनेपर जलसे प्राणधारण करता हैं, भूव लगनेपर औषधिवनस्पतियां फूलोंफलों और कन्दोंसे प्राणीको जीवन देती है, सूर्यंप्रकाश तो सभी पदार्थोमें जीवन देता हो है इसी प्रकार अन्यान्य देवताले जीवन लेकर सनुष्यादि प्राणी प्राण धारण करता है।

ये सह देव ( वयो-ध्रमः ) आयुको धारण करनेवाले हैं, ये ( संध्रमन्तु ) मनुष्यको दीर्घजीवन प्रदान करें। इन देवोंसे जीवनशक्ति प्राप्त करनेका ही नाम यज्ञ है, इसीलिये कहा है कि—

देवान्भावयतानेन ते देवा भावयन्तु वः। परस्परं भावयन्तः श्रेयः परमवाप्साथ॥(भ गी. ३।११)

' यज्ञसे देवोंको संतुष्ट करो और देव तुम सबको संतुष्ट करेंगे, इस प्रकार परस्परको आनन्द प्रसन्न करते हुए तुम सब परम श्रेय प्राप्त करोगे। 'इस प्रकार सनुष्यसे यज्ञका संबंध है, अतः इस सुक्तमें कहा है कि—

वर्हिः प्रमयुः कथा स्यात् ? ( मं. १६ )

'यज्ञ विघातक कंसे होगा ? 'सच्चा यज्ञ विधिपूर्वक किया जाये तो वह कभी विघातक नहीं हो सकता, प्रत्युत पोषक ही होगा। इस रीतिसे सूर्यादि देवोंसे शक्ति प्राप्त करके मनुष्य अपनी शक्तिका विकास कर सकता है और यहां झानन्दसे रहकर वीर्घजीवन प्राप्त कर सकता है। इसी प्राणधारणके विषयमें इस सुनतमें कहा हैं—

ते प्राणा अपाना इह रमन्तां। अयं पुरुषः असुना सह। (मं. १) इह ते असुः, इह प्राणः, इह आयुः, इह ते मनः। ( मं. २

त्वा प्राणः बलं मा हासीत् । ते असुं अनु ह्वयामासि । ( मं. १५ )

इस रीतिसे यज्ञद्वारा देवताओंको प्रसन्न करके तेरे अन्दर प्राण, व्यान, आयु मन, बल आदि स्थिर रहें।' अर्थात् मनुष्यको दीर्घजीवन प्राप्त हो।

ते जीवातुं दक्षतातिं कृणोमि। (मं. ६)

मनुष्यमें जो जीवन और बल हैं वह सब शुभकर्म करने के लिये ही है, यज्ञके लिये ही है। मनुष्यको जो वीर्घायु प्राप्त करनी है, बहुत बल प्राप्त करना है वह इसी कार्यके लिये है, वह सब श्रेष्ठतम यज्ञरूप कर्मके लिये ही है—अयं इह अस्तु, अयं इतः अमुत्र मा गात्। (मं. १८) मृत्योः त्वा उद्पीपरम्। (मं. १९)

त्वा आहार्ष, त्वा अविदं, पुनः नवः आगाः।(मं. २०) हे सर्वांग ! त सर्वे चक्षुः ते सर्वे आयुः च अविदम् ॥ ( मं. २० )

त्वत् निर्ऋतिं मृत्युं अपनिद्ध्मसि । यक्ष्मं अपनिद्ध्मसि । ( मं. २१ )

सहस्रवीर्येण इमं मृत्योः उत्वारयामसि । (मं. १८)

'यह मनुष्य इस लोकमें रहे, परलोकमें न जावे, अर्थात् न मरे। मृत्युसे तुझे बचाया है। मृत्युसे तुझे लौटा लाया हैं, मानो तू नया होक रही आ गया है, तेरा नयाही जीवन मन गया है। हे सर्वागसंपूर्ण मनुष्य! चक्षु, आयु आदि सब तुझे प्राप्त हुए हैं। तुझसे दुर्गति, मृत्यु और रोग दूर हो गए हैं। हजारों बलबीयंबाली औषधियोंके प्रयोग द्वारा तुझे मृत्युसे बचा दिया है।

इस प्रकार दीर्घजीवन प्राप्त करनेमें मणिमंत्र बौषिषके विविध प्रयोग करके यह सिद्धि प्राप्त करनी होती है। दीर्घजीवनकी प्राप्ति उपाय आयुर्वेद, योगसावन आदिमें विस्तारपूर्वक देखे जा सकते हैं।

#### तम और ज्योति।

त्वत् तमः व्यवात्, अप अक्रमीत्। ते ज्योतिः अभूत्। (मं. २१)

' तुझसे अन्धकार दूर हो चुका है और तुझे प्रकाश प्राप्त हुआ है। 'इस मंत्रमें जीवनके एक महान् सिद्धान्तको स्पष्टः

किया है। मनुष्यका जीवन सचमुच प्रकाशका जीवन है पर बहुत थोडेही लोग इसका अनुभव करते हैं। प्रत्येक मनुष्यके चारों ओर एक एक प्रकाशका वर्तुल स्वतंत्र है, जैसा जिसका सामर्थ्य अधिक होता है, उतना उसका वर्तुळ बहा और प्रभावशाली होता है। जिसका आत्मिक बल कम है उसका प्रकाशवर्त्ल भी छोटा होता है। यह प्रकाशवर्त्तल भले ही छोटा या कमजोर हो तो भी आकाशतक, नक्षत्रोंतक फैलने योग्य विस्तृत होता है। मनुष्य जब मरने लगता है तब यह प्रकाशवर्त्ल छोटा छोटा होता जाता है, जो मनुष्य मरने तक अपने अन्तिम अनुभव बतला सकता है, यह इम बातको प्रत्यक्ष रूपसे कह सकता है। अन्तिम समय क्षणक्षणमें जिसका प्रकाशवर्तुल छोटा होता जाता है वह वैसा कहता भी है। मनुष्यकी आत्मापर (तमः) अन्यकार या अविद्याका आवरण पडना ही मृत्यु है। अन्तसमयमें जब यह प्रकाशवर्त्तल केवल अंगुष्ठमात्र रह जाता है तो उस मनुष्यकी मृत्य हो जाती है। यह अनुभव इस मंत्रद्वारा व्यक्त किया गया है। 'हे मनुष्य! तेरे ऊपर अन्धेरेका आवरण आ रहा था, वह अब दूर हो गया है और पूर्ववत् तेरी ज्योति जगत्में फैल गयी है। 'यह २१ वें मंत्रभागका आशय है। यह आत्मप्रकाशका अनुभव है। यह कोई काल्पनिक बात नहीं है। जितने जगत्का मनुष्यको ज्ञान होता है वहां तक इसका यह प्रकाशवर्तुल फैला रहता है, मरण समयमें वहांसे प्रकाशवर्तुल शनैः शनैः छोटा होता जाता है। बेहोशीका अर्थ ही प्रकाशवर्तुलका संकोच होना है। बेहोश होनेवाला मनुष्य कहता ही है कि मेरा आँख के सामने अंघेरा छा गया। इसका स्पष्ट अर्थ यह है कि इसका जो प्रकाश फैला हुआ था वह संकुचित हो गया, इसलिये इसकी जीवनशक्ति कम हो गई और वह मूज्छित हो गया।

#### दो मार्गरक्षक ।

इयामश्च राबलश्च यमस्य पथिरक्षी भ्वानौ । (मं.९)

'काला और क्वेत ऐसे वो यमके मार्गरक्षक क्वान हैं।'
यहां 'क्वान 'क्वका अर्थं कई लोगोंने 'कुता ' किया है
और इसका अर्थ ऐसा माना है कि 'यमके दो कुत्ते यमलोकके मार्गमें रहते हैं।' परंतु यह तथं ठीक नहीं है। 'क्वान 'क्वका अर्थ यहां '(श्वा-न;श्वः+न) जो कल नहीं रहता 'यह है। यह नाम सूर्य अर्थात् कालका है, क्वेत शानसेही भूमि, जल, तेज, वायु, सूर्य आदि देवताओं अनुकुलता संपादन की जाती है और ज्ञानसेही अपने सुखमय
निवासके लिये उनकी सहायता ली जाती हैं; अथवा जो ज्ञानस्वरूप परब्रह्म है वहीं सब करता है। उक्त प्रश्नका तीनें।
स्थानों में अर्थ इस प्रकार होता है। यहां भी " ब्रह्म " बाब्दसे
ज्ञान, आत्मा, परमात्मा आदि अर्थ लिये जा सकते हैं, क्यों कि
केवल ज्ञान आत्मा से भिन्न नहीं रहता है।

दूसरे प्रश्नमें '' दैव-जनीः विशः'' अर्थात् दिन्यप्रजा परस्पर अनुकूल बनकर किस रीतिसे सुखपूर्ण निवास करती है, यह भाव है। इस विषयमें पूर्व स्थलमें लिखाही है। इस प्रश्नक उत्तर भी 'ज्ञानसे यह सब होता है' यही है।

तीसरे प्रश्नमें पूछा है कि ''सत् क्ष-न्न'' उत्तम क्षात्र किससे होता है ? क्षतों अर्थात् दुःखोंसे जो त्राण अर्थात् रक्षण किया जाता है, उसको क्षत्र कहते हैं। दुःख, कष्ट, आपत्ति, हानि, अवनित आदिसे बचाव करनेकी ज्ञाकि किससे प्राप्त होती। है, यह प्रश्न है। इसका उत्तर ''ज्ञानसे वह शक्ति आती है'' यही है। ज्ञानसे सब कष्ट दूर होते हैं, यह बात जैसी व्यक्तिमें वैसीही समाजमें और राष्ट्रमें बिलकुल सत्य है।

"दूसरा न-क्षत्र किससे होता है ?" यह चौथा प्रश्न है। यहां "न-क्षत्र " शब्द विशेष अर्थसे प्रयुक्त हुआ है। आकाशमें जो तारागण हैं उनको "नक्षत्र " कहते हैं, इसलिये कि वे ( न क्षरानित) अपने स्थानसे पतित नहीं होते। अर्थात् अपने स्थानसे पतित नहीं होते। अर्थात् अपने स्थानसे पतित नहीं होते।

है वह यहां अभीष्ट है। यह अर्थ लेनेसे उक्त प्रश्नका तात्पर्य निम्नालिखित प्रकार हो जाता है, "किससे यह दूसरा न गिर-नेका सद्गुण प्राप्त होता है?" इसका उत्तर " ज्ञानसे न गिर-नेका सद्गुण प्राप्त होता है" यह है। जिसके पास ज्ञान होता है, वह अपने स्थानसे कभी गिरता नहीं। यह जैसा एक व्यक्तिमें भत्य है वैसाही समाजमें और राष्ट्रमें भी है। अर्थात ज्ञानके कारण एक व्यक्तिमें ऐसा विलक्षण सामर्थ्य प्राप्त होता है कि वह व्यक्ति कभी स्वकीय उच्च अवस्थासे गिर नहीं सकती। तथा जिस समाज और राष्ट्रमें ज्ञान भरपूर रहेगा, वह समाज भी कभी अवनत नहीं हो सकता।

इन मंत्रों में व्यक्ति और समाजकी उन्नतिके तत्त्व उत्तम प्रकारसे कहे हैं। ज्ञानके कारण व्यक्तिके इंदिय, राष्ट्रके पांच ही जन उत्तम अवस्थामें रहते हैं, प्रजाओं का अभ्युदय होता है, उनमें दुःख दूर करनेका सामर्थ्य खाता है और ज्ञानके कारण वे कभी अपनी श्रेष्ठ खनस्थासे गिरते नहीं। यहां ज्ञानवाचक महा शब्द है,यह पूर्वोक्त प्रकारही 'ज्ञान,आत्मा,परमारमा,परमहा।' का वाचक है, क्योंकि सस्य ज्ञान इनमें ही रहता है।

(७) अघिदैवत।

इस प्रश्नोत्तरम त्रिलोकीका विषय आ गया है, इसका थोडासा विचार सूक्ष्म दृष्टिस करना चाहिये। भूलोक, अंतरिक्ष लोक और खुलोक मिलकर त्रिलोकी होती है। यह व्यक्तिमें भी है। और जगत में भी है। देखिये—

| लेक        | व्यक्ति <b>में</b><br><b>६</b> प | राष्ट्रमें<br>हप                      | जगत्में<br>हृप              |
|------------|----------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------|
|            | नाभिसे गुदा-                     | ( বিহা: )<br>জননা<br>সুজা             | पृथ्वी<br>(अग्नि)           |
| भूः        | तकका प्रदेश,<br>पांच             | धनी और कारीगर लोग<br>(क्षत्रं )       |                             |
| भुवः       | छाति और<br>इदय                   | श्रूर लोग<br>लोकसमा<br>समिति          | अंतरिक्ष<br>(वायु) इंद्र    |
| खः<br>सर्ग | सिर<br>मस्ति•क                   | (ब्रह्म )<br>श्वानी लेख<br>मात्रिमंडल | बुलोक<br>नमो मंडल ( सुर्थ ) |

मंत्र २४ में पूछा है कि, पृथिवी, अंतरिक्ष, और खुलोकों को अपने अपने स्थानमें किसने रखा है ? उत्तरमें निवेदन किया है कि उक्त तीनों लोकों को ब्रह्मने अपने अपने स्थानमें रख दिया है। उक्त कोष्टकसे तीनों लोक व्यक्तिमें, राष्ट्रमें और जगत्में कहां रहते हैं, इसका पत्ता लग सकता है। व्यक्तिमें सिर, हृदय और नाभिके निचला भाग ये तीन लोक हैं, इनका धारण आस्मा कर रहा है। शरीरमें अधिष्ठाता जो अमूर्त आत्मा है, वह शरीरस्थ इन तीनों केंद्रोंको धारण करता है और वहांका सब कार्य चलाता है। अमूर्त राजशाक्त राष्ट्रीय त्रिलोकीकी सुरक्षितता करती है। तथा अमूर्त व्यापक ब्रह्म जगत्की त्रिलोकिकी धारणा कर रहा है।

इस २४ वे मंत्रके प्रश्नमें पूर्व मंत्रीं में किये सब ही प्रश्न संप्र-हीत हो गये हैं। यह बात यहां विशेष रीतिसे ध्यानमें धरना चाहिय कि पहिले दो मंत्रोंमें नाभिके निचले भागोंके विषयमें प्रश्न हैं, मंत्र इ से ५ तक मध्यभाग और छातिके संबंधके प्रश्न हैं, मंत्र ६ से ८ तक सिरके विषयमें प्रश्न हैं। इस प्रकार ये प्रश्न व्यक्तिकी त्रिलोकी के विषयमें स्थूल शरीरके छबंधमें हैं। मंत्र ९, १० में मनकी शाक्ति और भावनाके प्रश्न हैं, मंत्र १९ में सर्व शरीरमें व्यापक रक्तके विषयका प्रश्नहै, मंत्र १२ में नाम, रूप, यश, ज्ञान और चारित्रयके प्रश्न हैं, मंत्र १६ में प्राणके संबंधके प्रश्न हैं, मंत्र १४ और १५ में जन्म मृत्यु आदिके विषयमें प्रश्न हैं। मंत्र १० में संतात दीर्थ आदिके प्रश्न हैं। ये सब मंत्र व्यक्तिके शरीरमें जो त्रिलोकी है, उसके संबंधमें हैं। उक्त मंत्रें।का विचार करनेसे उक्त बात स्पष्ट हो जाती है। इन मंत्रोंके प्रश्लोंका कम देखनेसे एता लग जायगा कि वेदने स्थूलसे स्थूल पांवसे प्रारंभ करके कैसे सूक्ष्म आत्म-शक्तिके विचार पाठकों के मनमें उत्तम शातिसे जमा दिये हैं। जड शरीरके मोटे भागसे प्रारंभ करके चेतन आत्मातक अनायाससे पाठक आ गये हैं ! केवल प्रश्न पूछनेसे ही पाठकों में इतना अद्भत ज्ञान उत्पन्न हुआ है। यह खूबी केवल प्रश्न पूछनेकी और प्रश्नोंके क्रमकी है।

चोवीसर्वे मंत्रमें प्रश्न किये हैं कि, यह तिलेकी किसने घारण की है। इसका उत्तर २५ वे मंत्रमें है कि, " ब्रह्मही इस ब्रिजेकीकी घारण करता है।" अर्थात् श्रारिकी तिलोकी शरीरके अधिष्ठाता आत्माने घारण की है, यह " आध्यां मिक भाव " यहां स्पष्ट हो गया है। इस प्रकार पनास प्रश्नोंका

उत्तर इस एकही मंत्रने दिया है।

अन्य मंत्रों में (मंत्र १६, १८ से २४ तक्) जितने प्रश्न पूछे हैं उनके " माधिमातिक " और " माधिदैविक" ऐसे दो हो विभाग होते हैं, इनका वैध्यक्तिक भाग पूर्व विभागमें आ गया है। इनका उत्तर भी २५ वा मंत्र ही दे रहा है। मर्थात् सबका धारण " ब्रह्म " ही कर रहा है। तास्पर्य संपूर्ण ७१ प्रश्नोंका उत्तर एक ही " ब्रह्म " शब्दमें समाया है। प्रश्नके अनुसार " ब्रह्म " शब्दके अर्थ " ज्ञान, आत्मा परमात्मा, परब्रह्म " आदि हो सकते हैं। इसका संबंध पूर्व स्थानमें बतायाही है।

व्यक्तिमें और जगत् में जो 'मेरक' है उसकी 'मदा' शब्दसे इस प्रकार बोध हो गया । परंतु यह केवल शब्दकाही बोध है, प्रत्यक्ष अनुभव नहीं है । शब्दसे बोध होनेपर मनमें विता उत्पन्न होती है कि, इसका प्रत्यक्ष ज्ञान किस रीतिसे प्राप्त किया जा सकता है ? हमें शरीरका ज्ञान होता है बौर बाह्य जगत्को भी प्रत्यक्ष करते हैं, परंतु उसके अंतर्याभी प्रेरकको नहीं जानते !! उसको जाननेका उपाय अगले मंत्रमें कहा है—

#### त्रह्म-प्राप्तिका उपाय ।

इस २६ में मंत्रदें अनुष्ठानकी विद्या कही है। यही अनु-ष्ठान है जो कि, आत्मरूपका दर्शन कराता है। सबसे पहिली बात है " अथवाँ" बननेकी । " अ-थवाँ" का अथे है निश्चल। थर्न का अथे है गित अथवा चंचलता। चंचलता सब प्राणियोंमें होती है। शरीर चंचल है, उससे इंद्रियां चंचल है, किसी एक स्थानपर नहीं ठहरतीं। उनसे भी मन चंचल है, इस मनकी चंचलताकी तो कोई हहही नहीं है। इस प्रकार जो चंचलता है उसके कारण आत्मशक्तिका आविभाव नहीं होता। जब मन, इंद्रियां और शरीर स्थिर होता है, तब आत्माकी शक्ति विकसित होकर प्रगट होती है।

आसर्नोंके अभ्याससे शरीरकी स्थिरता होती है, और शारी-रिक आरोग्य प्राप्त होनेके कारण सुख मिलता है। घ्यानसे इंद्रियोंकी स्थिरता होती है और भक्तिसे मन शांत होता है। इस प्रकार योगी अपनी चंचलताका निरोध करता है। इस-लिये इस योगीको "अ--थर्चा " अर्थात् " निश्चल" कहते हैं। यह निश्चलता प्राप्त करना बडेही अभ्यासका कार्य है। सुगमतासे साध्य नहीं होती। सालोसाल निरंतर और एकनिष्ठासे

| अयं जीवतु मा मृतेमं समीरयामसि ।                              |    |     |    |  |
|--------------------------------------------------------------|----|-----|----|--|
| कुणोम्यंसमें भेष्जं मृत्यो मा पुर्वं वधीः                    | 11 | g   | 11 |  |
| जीवुलां नेघारिषां जीवुन्तीमोषंधी महम्।                       |    | , j | W. |  |
|                                                              | 18 | 8   | () |  |
| अधि बूहि मा रंभथाः सूजेमं तवैव सन्त्सवीहाया इहास्तुं।        |    |     |    |  |
| भवांशर्वी मृडतं शर्म चच्छतमप्रसिध्यं दुरितं धंत्रमार्युः     | 11 | G   | 11 |  |
| अस्मै मृत्यो अधि बूहीमं द्यस्वोद्तिर्थेयमंतु ।               |    |     |    |  |
| अरिष्टः सर्वोद्गः सुश्रुज्जरसां श्वतहायन आत्मना भुजमञ्जूताम् | 11 | 6   | 11 |  |

अर्थ ( अयं जीवतु ) यह पुरुष जीवित रहे, ( मा मृत ) न मरे। ( इमं सं ईरयामिस ) इसकी हम सचेत करते हैं। ( अस्मै भेषजं कृणोमि ) इसके लिये में औषध बनाता हूं। हे ( मृत्यो ) मृत्यो ! ( पुरुषं मा वधीः ) इस पुरुषका वध न कर ॥ ५ ॥

( अहं अरिप्ट-तातये ) में मुखका विस्तार करनेके लिये ( जीवलां ) जीवन देनेवाली ( नघारिषां ) हानि न करनेवाली ( त्रायमाणां सहमानां सहस्वतीं ) रक्षा करनेवाली, रोग हटानेवाली और वल बढानेवाली, ( जीवन्तीं अस्मै हुवे ) जीवनीय औषधिको इसे देता हूं ॥ ६ ॥

(अधि ब्राहि) तू उपवेश कर, (मा आरमधाः) बुरा बर्ताव न कर. (इम सूज ) इस पुरुवको जगत्में चला (तव एव सन्) तेराही होकर यह (सर्वहायाः इह अस्तु) पूर्ण आयुतक यहां रहे। (भवा-शवों) है भव और शवं! तुम दोनो (मृडतं) सुखी करो, (शर्म यच्छतं) सुख दो। (दुरितं अपसिष्य) पापको दूर करके (आयुः धत्तं) दीर्घ आयु प्रवान करो।। ७॥

है (मृत्यो ) मृत्यो ! (अस्मै अधि बृहि ) इसको उपदेश कर, (इसं द्यस्व ) इसवर वया कर। (अयं इतः उत् एतु ) यह इस विवित्तसे अवर उन्छे। और (अ-रिष्टः सर्वोङ्गः ) वीडारहित सब अंगींसे पूर्व, (सु-श्रुत् ) उत्तम ज्ञान या श्रवण शक्तिसे युक्त होकर (जात्मना सुजं अद्गुतां ) अपनी शक्तिसे भोगोंको प्राप्त करे।। ८।।

भावार्थ — यह मनुष्य दीर्घजीवी होवे, शाघ्र न यरे। ऐसी शक्ति इसमें संचालित करते हैं। इस रोगीको हम अोषध देते हैं। इसकी मृत्यु न हो।। ५।।

इसके दीर्घजीवनके लिये जीवन्ती औषधिके रसकी देता हूं। यह आयुष्य बढानेवाली, बल देनेवाली, दोष हटानेवाली, और रोग दूर करनेवाली है। ६।।

इस दीर्घजीवनके उपायका उपदेश जनताको दे, कोई बुरा आचरण न करे, यह पुरुष इससे निर्दोष होकर जगत्में संचार करें। इसको दीर्घजीवन प्राप्त हो। इसको सुखमय शरीर मिले, रोग और दोष दूर हों और पूर्ण आयु प्राप्त हो।। ७।।

इसको आरोग्य प्राप्तिका उपदेश दे, मृत्यु इसपर इस सभय दया करे, यह सब प्रकार अभ्युवयको प्राप्त होवे, इसके सब अवयव पूर्ण रीतिसे बढें, निर्वोष हों। यह जानवान् होकर पूर्णायु होवे और अन्ततक अपने प्रयश्नसे अपने लिये आवज्यक भोग प्राप्त करे ॥ ८॥

ं हो तथा है। इस अवार प्रवास अवीका समावाये साथ वहीं दोसी। सामाया प्रवास केर प्रवासमध्ये

| देवानी हेतिः परि त्वा वृणक्त पारयांमि त्वा रजंस उत त्वां | मृत्योरंपीपरम् । |
|----------------------------------------------------------|------------------|
| आराद्रमि ऋन्यादं निरूहं जीवातंत्रे ते परिधि दंधामि       | 119.11           |
| यत् ते नियानं रज्ञसं मृत्यो अनवधर्ष्म ।                  |                  |
| पथ इमं तस्माद् रक्षंन्तो ब्रह्मांस्मै वमें कुण्मास       | 11 90 11         |
| कुणोमि ते प्राणापानी जरां मृत्युं दीर्घमायुः स्वस्ति ।   | Se page a        |
| वैव्रव्तेन प्रहितान् यमद्तांश्ररतोऽपं सेषामि सर्वीन्     | 11 88 11         |
| आरादरांति निक्रीते पुरो ग्राहिं ऋव्यादेः पिशाचान् ।      |                  |
| रक्षो यत् सवै दुर्भृतं तंत् तमं इवापं हन्मसि             | ॥१२॥             |
| अभेष्टे प्राणममृतादायुष्मतो वन्वे जातवदसः।               |                  |
| यथा न रिष्यां अमृतः सज्रस्तरत् ते कुणोमि तदं ते समृष्    | यताम् ॥ १३ ॥     |

अर्थ— (देवानां हेतिः त्वा परिवृणकतु) देवींका शक्य तुसे दूर रखे। (त्वा रजसः पारयामि) तुसे रजस्से पार करता हूं। (त्वा सृत्योः उत् अपीपरं) तुसे सत्युसे ठठाया है, तू सृत्युसे दूर हो चुका है। (क्रज्यादं अप्निं सारास् निरूदं) सांसमक्षक अधिको दूर रखता हूं। (ते जीवातवे परिधिं दधामि) तेरे जीवनके छिये मर्थादा निश्चित करता हूं॥ ९॥

हे सृत्यो ! ( यत् ते अनवधार्यं रजसं नियानं ) जो तेरा वर्जिन्य रजोमय मार्ग है ( तस्मात् पथः इमं रक्षन्तः ) उस मार्गसे इस पुरुषकी रक्षा करते हुए इम ( अस्मे ब्रह्म वर्ष कृण्मिस ) इसके किये ज्ञानका कवच करते हैं ॥ १०॥

(ते प्राणापानी जरां मृत्युं दीर्घ आयुः स्वस्ति कुणोमि) तरे किये वाण अपान, बुढापा, दीर्घ आयु और अन्तमें मृत्यु करवाणमय करता हूं। (वैवस्वतेन प्राप्ततान् चराः सर्वान् यमदूतान्) विवस्तान स्यंसे उत्पन्न कालके भेजे हुए सर्वत्र संचार करनेवाके सब यमदूतीको (अपसेधामि) में दूर करता हूं॥ ११॥

(अरातिं) शतु, (निर्ऋतिं) दुर्गति, (ग्राहिं) रोग, (क्रज्यादः) मांसमक्षक जन्तु, (पिशाचान्) मांस खानेवाळे (रक्षः) विनाशक और (यत् सर्वे दुर्भूतं) जो सब लहितकारी है, (तत् तम इव) उसको अन्धकारके समान (परः आरात् अपहन्मसि) दूर हटाता हूं ॥ १२॥

(अमृतात् आयुष्मतः जातवेद्सः अग्नेः) श्रमर, श्रायुषाके जातवेष श्रीमे (ते प्राणं वन्वे ) तेरे प्राणको प्राप्त करता हुं। (यथा अमृतः स शिष्याः) जिससे समर होकर तू न विनष्ट होगा। (सजूः असः) उसके साथ यह, (तत् ते समृध्यतां) वह तेरा कार्य समृश्वयुक्त होवे॥ १६॥

आवार्थ— देवोंके रास्त्र तुझपर न निरं। तुझे भोगवृत्तिसे परे के जाता हूं। मृत्युको हटाता हूं। मुदाँको जलानेवाका अप्रि तेरे पाससे तूर होवे जीर तू पूर्णायकी जन्तिम मर्यादातक जीवित रह ॥ ९ ॥

मृत्युका अर्जिनय मार्ग है, स्थापि उससे इस इसकी रक्षा करते हैं। और इसकी खानका कवच देते हैं जिससे इसकी रक्षा होगी ॥ १० ॥

प्राण अपान, वृद्धावस्था, दीर्थ आयु आदिके कारण तुझे सुख प्राप्त हो । तुझे कष्ट देनेवारे जो होंगे उनको में दूर करता हूं ॥ १९ ॥

शत्रु, विपित, रोग, विनाशक, वातक, बीह श्रीणता करनेवाके जो होंगे कनको दूर हटाता हूं ॥ १२ ॥ समर और आयु देनेवाले सिप्त देवसे मैं तेरे किये प्राण काता हूं । इससे तेरी मृत्यु नहीं होगी । तू यहां जीवित रह और समृद्धिसे युक्त हो ॥ १६ ॥

ध ( नथवं, सु. भाष्य )

(२) फैलनेसे उसका सबके साथ संबंध आता है। (३) वह विपुल होने के कारण ही चारों तर्फ फैल रहा है। (४) सबकी शोभा उसी कारण होती है, इसिलये वह सुशोभित भी है। ये 'सृष्ट'' शब्द अर्थ सब कोशों में हें और इस प्रसंगम बड़े थोग्य हैं। परंतु इसका विचार न करते हुए कई योंने ''उत्पन्न हुआ'' ऐसा असिद असे केकर इस मंत्रका अर्थ करनेका यत्न किया है। इसका विचार पाठक ही कर सकते हैं।

इस मंत्रमें '' सष्टा-३: '' तथा ''बसूबाँ३'' शब्द प्लुत हैं। प्लुत स्वरका उच्चार तीन गुणा लंबा करना चाहिये। प्लुत शब्दका उच्चारण अत्यंत आनंदके समय प्रेमातिशयमें होता है। इसके अन्य भी प्रसंग हैं, परंतु यहां आनंदातिशयके प्रसंगमें इसका उपयोग किया है। ब्रह्मपुरीको जाननेसे अत्यंत आनंद होता है और परमात्माकी सर्वव्यापकता प्रत्यक्ष अनुभव में आनेसे उस आनंदका पारावार ही क्या कहना है १ इस परम आनंदको शब्दोंमें व्यक्त करनेके लिये प्लुत स्वरका प्रयोग इस मंत्रमें हुआ है।

जिस पुरुषको परमात्मसाक्षात्कारका अनुभव उक्त प्रकार आ जाता है, वह आनंदसे नाचने लगता है, वह उस आनंदमें मग्न हो जाता है, वह प्रेमसे ओतप्रीत भर जाता है, वह शोकमोहसे रहित अतएव अत्यंत आनंदमय हो जाता है। अब बहाज्ञानंका और एक फल देखिये—

## (११) ब्रह्मज्ञानका फल

ब्रह्मनगरीका थोडासा अधिक वर्णन इस २९ वे मंत्रमें है। 'अमृतेन ब्रावृता ब्रह्मणः पुरिः'' अर्थात् "अमृतसे आवृत व्रह्मकी नगरी है।" यहां "अ-मृत 'शब्दसे अज, अमर, अजरामर आत्मा लेना उचित है। इस ब्रह्मपुरिमें ब्रात्मा परि-पूर्ण है। आत्मा अ-मृत रूप होनेसे जो उसको प्राप्त करता है, वह अमर बन जाता है। इसलिये हरएकको यथाशिक इस मार्गमें प्रयत्न करना चाहिये। यह ब्रह्मकी नगरी कहां है, उस स्थानका पता मंत्र ३१ में पाठक देखेंगे।

ब्रह्मनगरीको यथावत् जाननेसे ब्रह्म और ब्राह्म प्रसन्न होते हैं अौर उपासकको चक्छ, प्राण और प्रजा देते हैं। 'ब्रह्म'' शब्दसे ''क्राह्मा, परमात्मा, परब्रह्म'' का बोध होता है और ''ब्रह्माः'' शब्दसे ''ब्रह्मसे बने हुए इतर देव, अर्थात् अमि, वायु, रिव, विद्युत्, इंद्र, वरुण क्यादि देव बोधित होते हैं।''

ब्रह्मनगरीको जाननेसे ब्रह्मकी प्रसन्तता होती है और संपूर्ण इतर देवोंकी भी प्रसन्तता होती है। प्रसन्न होनेसे ये सब देव और सब देवोंका मूल प्रेरक ब्रह्म इस उपासकका तीन पदार्थीका अप्रण करते हैं। ये तीन पदार्थ ''चक्ष, प्राण और प्रजा' नामसे इस मंत्रमें कहे हैं।

''चक्छ ''शब्दसे इंद्रियोंका बोध होता है, सब इंद्रियों में चक्छ मुख्य होनेसे, मुख्यका प्रहण करनेसे गौणोंका खयं बोध होता है। '' प्राण '' शब्दसे आयुका बोध होता है। क्योंकि प्राणही आयु है। ''प्रजा'' शब्दसे ''अपनी औरस संतित '' ली जाती है। तास्पर्य '' चक्छ, प्राण और प्रजा '' शब्दोंसे कमशः (१) संपूर्ण इंद्रियोंका खास्थ्य, (२) दीर्घ आयुष्य और (३) उत्तम संतितका बोध होता है। उपासनासे प्रसन्न हुए ब्रह्म और देव उक्त तीन बातें अर्पण करते हैं। ब्रह्मज्ञानका यह फल है।

(१) शरीरका उत्तम बल और क्षारोग्य, (२) अतिर्दार्घ आयुष्य और (३) सुप्रजानिर्माण की शक्ति ब्रह्मज्ञानसे प्राप्त होती है। इनमें मनकी शांति, बुद्धिकी समता और आरिमक बळकी संपन्ता अंतर्भूत है, यह बात पाठक न भूलें। इनके अतिरिक्त उक्त सिद्धि हो नहीं सकती। मानसिक शांतिके अभावमें, बौद्धिक समता न होनेपर तथा आरिमक निर्वर्जता की अवस्थामें, न तो शारीरिक स्वास्थ्य प्राप्त होनेकी संभावना है और न दीर्घायुष्य तथा सुप्रजानिर्माण की शक्यता है। ये सद्गुण तथा इनके सिवाय अन्य सब शुम गुण ब्रह्मज्ञानसे सहज प्राप्त होते हैं।

ब्रह्मकी कृपा और देवोंकी प्रसन्नता होनेसे जो उत्तम फल सिल सकता है वह यही है। हमारे आर्थराष्ट्रमें प्राचीन कालके लोग अति दीर्घ आयुष्यसे संपन्न थे, बलिष्ठ ये और अपनी इच्छानुसार स्त्रीपुरुष संतानकी उत्पत्ति तथा विद्वान श्रूर आदि जिस चाहे उस प्रवृत्तिकी संतति उत्पन्न करते थे। इस विषयमें शतपथ ब्राह्मणके अंतिम अध्यायमें अथवा बृहदारण्यक उपनिषद्के अंतिम विभागमें प्रयोग ही स्पष्ट शब्दों लेखे हैं। इतिहास प्रथों इस विषयकी बहुतसी साक्षियों हैं। पाठक वहां इस बातको देख सकते हैं। उसका यहां उद्धरण करनेके लिये स्थान नहीं है। यहां इतना ही बताना है कि, ब्रह्मज्ञान होनेसे अपना शारीरिक खास्थ्य संपादन करके आतिदीध आयुष्य प्राप्त करनेके साथ साथ अपनी इच्छाके अनुसार उत्तम संतित की उत्पत्ति की जा सकती है; जिस कालमें, जिस

देशमें, जिन लोगोंको यह विद्या साध्य होगी वे लोग ही धन्य हो सकते हैं। एक कालमें आर्थोंको यह विद्या प्राप्त थी, आगे भी प्रयत्न करनेपर इस विद्याकी प्राप्ति हो सकती है।

संतान-उत्पातिकी संभावना होनेकी आयुमें ही ब्राह्मज्ञान होनेयोग्य शिक्षाप्रणाली होनी चाहिये। आठ वर्षकी आयुमें उपनयन करके उत्तम गुरुके पास योगादि अभ्यासका प्रारंभ करनेसे २०, २५ वर्ष की अविधिमें ब्रह्मसाक्षात्कार होना असंभव नहीं है। अष्टावक, ग्रुकाचार्य, सन्दक्षमार आदिकोंको वीस वर्षके पूर्व हो तत्त्वज्ञान हुआ था। इससे बडी ऊमरमें जिनको तत्त्वज्ञान हो गया था ऐसे सरपुरुष भरतखंडके इतिहासमें बहु तही हैं। तत्त्पर्य विशेष योग्यतावाले पुरुष जो कार्य अल्प आयुमें कर सकते हैं, वही कार्य मध्यम योग्यतावालोंको अधिक कालमें सिद्ध होगा, और कानिष्ठ योग्यतावालोंको बहुतही काल लगेगा। इसलिये यहां सवसाधारण रीतिसे इतनाही कहा जा सकता है कि ब्रह्मचर्य-समाप्तितक उक्त योग्यता प्राप्त हो सकती है, और तत्पश्चात् गृहस्थाश्रममें सुयोग्य संतान उत्पन्न करनेकी संभावना कोई अश्वीक्य कोटीकी बात नहीं।

आजकल ब्रह्मज्ञानका विषय वृद्धोंकाही है ऐसा समझा जाता है, उनके मतका निराकरण इस मंत्रके कथनसे हो गया है। ब्रह्मज्ञानका विषय वास्तविक रीतिसे ''ब्रह्म-चारि"योंका ही है। बनमें गुरुकुलोंमें रहते हुए ये ''ब्रह्म-चारी '' ही ब्रह्मप्राप्तिका उपाय कर सकते हैं और ब्रह्मचर्य-आश्रम की समाप्तितक ''ब्रह्म-पुरी'' का पता लगा सकते हैं। तथा इसी आयुमें (१ शारिकि स्वास्थ्य, (२) दीर्घ आयुष्य और (३) सुप्रज्ञा निर्माण की शक्ति, आदिकी नीव डाल सकते हैं। इस रीतिसे सच्चे ब्रह्मचारी, ब्रह्मपुरीमें जाकर, ब्रह्मज्ञानी बनकर, ब्रह्मनिष्ठ रहते हुए उत्तर तीनों आश्रमोंमें शांतिके साथ त्यागपूर्वक भोग करते हुए भी कमकपत्रके समान निर्लेष और निर्दोष जीवन व्यतीत कर सकते हैं। इस विषयके आदर्श विसष्ठ, याज्ञवल्क्य, जनक, श्रीकृष्ण आदि हैं।

इरएक आयुमें ब्रह्मज्ञानके लिये प्रयत्न होना ही चाहिये।
यदां उक्त बात इसालिये लिखी है कि यदि नवयुवकीकी प्रश्नित
इस दिशामें हो गई तो उनको अपना जीवन पवित्र बनाकर
उत्तम नागरिक बननेद्वारा सब जगत्में सची शांति स्थापन करनेके महत्कार्यमें अपना जीवन समर्पण करनेका बडा सीभाग्य
प्राप्त हो सकता है। अस्तु। यह मंत्र और भी बहुत बातोंका

बोध कर रहा है, परंतु यहां स्थान न होनेसे अधिक स्पष्टीकरण यहां नहीं हो सकता। आशा है कि पाठक उक्त दृष्टिसे इस मंत्रका अधिक विचार करेंगे। इसी मंत्रका और स्पष्टीकरण अगले मंत्रमें है, देखिये-

मंत्र २९ में जो कथन है उसीका स्पष्टीकरण इस मंत्रमें है। ब्रह्मपुरीका ज्ञान प्राप्त होनेपर को अपूर्व जाम होता है उसका वर्णन इस मंत्रमें है। (१) अति वृद्ध अवस्थाके पूर्व उसके चक्षु आदि इंद्रिय उसको छोडते नहीं, (२) और न प्राण उसको उस वृद्ध अवस्थाके पूर्वही छोडता है। प्राण जलदी चला गया तो अकालमें मृत्यु होता है, और अल्प आयुमें इंद्रिय नष्ट होनेसे अंधापन आदि शारीरिक न्यूनता कष्ट देती है। ब्रह्मज्ञानीको ये कष्ट नहीं होते।

| आठ       | वर्षकी | आयुतक | कुमार  | अवस्था           |
|----------|--------|-------|--------|------------------|
| सोलइ     | "      | 1,    | बाल्यं | 35               |
| सत्तर    | ,,     | 1,    | तारण्य | • • •            |
| सौ       | "      | ,,    | वृद्ध  |                  |
| एकसा वीस | ,,     | 9,    | जीर्ण  | पश्चात् मृख्यु । |

ब्रह्मज्ञानीका प्राण जरा अवस्थाके पूर्व नहीं जाता। इस अवस्थातक वह आरोग्य और शांतिका उपभाग लेता है और तत्पश्चात् अपनी इच्छासे शरीरका त्याग करता है। जैसा कि भीष्मिपितामद आदिकोंने किया था। (इस विषयमें 'मानवी आयुष्य' नामक पुस्तक देखिये)

तात्पर्य यह ब्रह्मविद्या इस प्रकार लाभदायक है। ये लाभ प्रसक्ष हैं। इसके अतिरिक्त जो अभौतिक अमृतका लाभ होता है तथा आत्मिक राक्तियोंके विकासका अनुभव होता है वह अलगही है। पाठक इसका विचार करें। अगले मंत्रमें देवोंकी नगरीका स्वरूप बताया है, देखिये—

## (१२) ब्रह्मकी नगरी । अयोध्या नगरी।

यह मनुष्यशरीर ही ''देवोंकी अयोध्या नगरी '' है। इसके नै। द्वार हैं। दो आंख, दो कान, दो नाक, एक मुख, एक मुन्नद्वार और एक गुदद्वार मिलकर भे दरवाजे हैं। पूर्वद्वार मुख है और पश्चिमद्वार गुदा है। पूर्वद्वारसे मंदर प्रवेश होता है और पश्चिमद्वारसे बाहिर गमन होता है। अन्य द्वार छोटे हैं और उनसे करनेके कार्य निश्चितही हैं। प्रत्येक द्वारमें रक्षक देव मौजूद हैं और वे कभी अपना नियोजित **加多 10**00 法

| सो ऽरिष्ट न मंरिष्यास न मंरिष्यास मा विमेः।       |          |
|---------------------------------------------------|----------|
| न वै तर्त्र भ्रियन्ते नो यंन्त्यध्रमं तर्मः       | 11 48 11 |
| सर्वो व तत्रं जीवति गौरश्वः पुरुषः पुशुः ।        |          |
| यत्रेदं ब्रह्मं क्रियते परिधिजीर्वनाय कम्         | ॥ २५॥    |
| परि त्वा पातु समाने स्थोऽभिचारात् सर्वन्धुस्यः।   |          |
| अमंत्रिभेत्रामृतोऽतिजीवो मा ते हासिषुरसंवः शरीरम् | ॥ ३६ ॥   |
| ये मुत्यव एकं शतं पा नाष्ट्रा अतितार्याहः।        |          |
| मुञ्चन्तु तस्मात् त्वां देवा अभेवेश्वान्रादिधि    | ॥ २७ ॥   |
| अभेः चरीरमसि पारयिष्णु रेखोहासि सपत्नहा ।         |          |
| अथो अमीव्चातंनः पूतुदुर्नामं भेषुजम्              | 113811   |

अर्थ — दे (अ-रिष्ट) नहीं सन्दर्भ ! (सः त मरिष्यिति ) वह तू नहीं मरेगा। (न मरिष्यिति, मा विभे: ) नहीं मरेगा, नतः मत हर। (तत्र न वे जियन्ते ) वहां नहीं मरेगा, भतः मत हर। (तत्र न वे जियन्ते ) वहां नहीं मरेगे अध्यमं तमः नयन्ति ) हीन जन्मकारके प्रति भी नहीं जाते हैं ॥ २४॥

( यत्र इदं ब्रह्म ) जहां यह श्वान और (जीवनाय के परिधिः क्रियते) जीवनके किये सुखनयी मर्गादा की जाती है (तत्र ) वहां (गौः अभ्वः पशुः पुरुषः ) गाव, घोडा, पशु और मनुष्य ( सर्वः व जीवति ) सब कोई जीवित रहता है ॥ २५॥

(समानेभ्यः सबन्धुभ्यः ) समान बान्धवीसे होनेवाके (अभिचारास् त्वा परिपातु ) हमछेसे तेरी रक्षा होवे । বু (अ-मम्निः अमृतः वा अतिजीवः ) अक्षीण, अमर और दीर्घजीवी हो । ( असवः ते হাरीरं मा हासिषुः ) प्राण तेरे शरीरको न छोडे ॥ २६॥

(ये एक शतं सृतवः) जो एक सौ एक सृत्यु हैं, (या अतितार्याः माइट्राः) जो पार करने योग्य नाश करनेवाली हैं (तस्मात्) उससे (देवाः वेश्वानरात् अग्नेः) सब देव वैश्वानर अग्निकी शक्तिसे (त्वां) एमे (अधिमुञ्जन्तु) मुक्त करें ॥ २७॥

(अग्नेः पारियच्णु दारीरं असि ) अग्निका पार करनेवाका वारीर तू है (दक्षोद्दा सपत्नद्दा असि ) जातकों और बानुकोंका नाशक तू है। (अथो अमीवचातनः) और रोग दूर करनेवाळा है। (पू-तु-दुःनाम भेषजं) पवित्रता, वृद्धि और गति देनेवाका यह जीवध है॥ २४॥

भावार्थ — अब त् नहीं मरेगा। अतः जब हरनेका कारण नहीं है। जहां कोई मरते नहीं जीर जहां अंधेरा नहीं, ऐसे स्थानमें तुझको काया है ॥ २४॥

जहां यह ज्ञान जीर दीर्घजीवनकी विचा है वहां गाय घोडा मनुष्य आदि सब दीर्घाय होते हैं ॥ २५ ॥ अपने बन्धुवान्धवींके आक्रमणसे तेरी रक्षा करते हैं। तू नीरोग होकर दीर्घाय हुआ है। तेरे प्राण तुझे अब नहीं कोडेंगे ॥ २६ ॥

जो सेंकडों प्रकारसे मानेवांके मृत्यु हैं, भीर नाशके जो भग्य साधन हैं वे परमेश्वरकी कृपासे दूर हों ॥ २७ ॥ तैजस तरवका शरीर ही तेरा है । अतः तू स्वयं भातकोंका नाश करनेवाला है । तू स्वयं रोगोंको दूर करनेवाला है । तेरेही अन्दर पवित्रता, वृद्धि भीर गति करनेकी शक्ति है । अतः छससे तू दीर्घायु हो ॥ २८ ॥

## दीर्घायु बननेका उपाय।

## मृत्युका सर्वाधिकार।

दीर्घायु बननेकी इच्छा दरएक प्राणीके अन्तःकरणमें रहती है। परंतु मृत्युका अधिकार सबके अपर एकला है, इस विषयमें इस स्कर्मे कहा है—

मृत्युरीशे द्विपदां मृत्युरीशे अतुष्पदाम् । ( मं. २६ )

"द्विपाद और चतुष्पाद इन सब प्राणियोंपर मृत्युका अधिकार है।" द्विपाद प्राणी दो पाववाले होते हैं जैसे मनुष्म, पश्ची आदि। चतुष्पाद प्राणी चारपाववाले पश्च आदि होते हैं। इनसे अन्य भी जो प्राणी हैं जिनको बहुपाद और अपाद भी कहा जा सकता है, इन सब प्राणियोंपर मृत्युका प्रभुत्व है। अर्थात् मृत्युके आधीन ये सब प्राणी हैं। मृत्युके अधिकारके बाहर इनसेंसे कोई नहीं है। सबकी अन्तिमगति मृत्युके आधीन है। मृत्यु जबतक इस लोकमें इन प्राणियोंको रहने देगा तबतक ही वे रहेंगे, और जिस दिन मृत्यु प्राणीको लेना चाहेगा, तब प्राणी यहाँसे चल बसेंगे। इसलिये मृत्युसे दयाकी याचना करते हैं—

#### मृत्यो ! इमं दयस्य । (मं. ८)

"हे मृत्यु ! इसपर दया कर। " सर्वाधिकारी होता है, वह दया करेगा तो ही अपना कुछ कार्य बनेगा। और यदि समने प्राणियोंपर क्रोध किया, तो किर उनकी रक्षा कीन करेगा? परंतु वैसा देखा जाय तो मृत्युके हाथमें सर्वाधिकार रहते हुए भी वह नियमोंके आधीन है। वह भी विशेष नियमसे चळता है, अतः उसकी प्रसन्तता होनेके कुछ नियम हैं। उन नियमोंके अनुसार चळनेवाळोंको ही जाभ हो सकता है। अतः इन नियमोंका ज्ञान प्राप्त करना चाहिये, इसी ज्ञानका उपदेश करना चाहिये। यही अपदेश करने योग्य विषय है। इस कारण कहा है—

### जीवनीय विद्याका उपदेश।

अधिवृद्धि। (मं० ७) अस्मै अधि वृद्धि। (मं० ८) अस्मै व्रह्म वर्म रूप्मिस। (मं० १०) सर्वो वै तत्र जीवित गौरश्वः पुरुषः पद्यः। यत्रेदं ब्रह्म क्रियते परिचिभीवनाय कम् ॥ (मं० १५) " मनुष्योंको इस नीवशीय विधाका उपदेश कर।
मनुष्योंको दीर्घायु बननेके नियमोंका उपदेश दे। जिसमें
जीवनकी अवधितक सुलपूर्वक रहनेका और दीर्धजीवनके
नियमोंका ज्ञान सबको उपदेशद्वारा दिया जाता है, वहां
मनुष्य तो दीर्वजीवी होते ही हैं, परंतु उस देशके गाय बोडे
आदि पश्च भी दीर्वजीवी होताते हैं।"

दीर्धजीवनकी विद्या है, इसमें प्राणिमोंको दीर्धजीवन प्राप्त करनेके किये विशेष नियम हैं। उन जीवनीय नियमोंका ज्ञान जनताको देनेके किये उपदेशक नियुक्त करना चाहिये। इनका यही कार्य होगा कि ये प्रामग्रामसे जांय, वहांकी जनताका जीवनकम देखें, उनका व्यवहार देखें और उनके रहने सहनेके अनुसार उनका दीर्घजीवन होनेके किये योग्य उपदेश हैं। इस प्रकार हरएक ग्रामके कोगोंको उपदेश दिया जाय। उनसे जो भूळें होती हों, उनके विषयमें उनको समझाया जाय और उनके जीवनमें ऐसा परिवर्तन छाया जाय कि, जिससे दीर्घायु प्राप्त होने योग्य दैनिक व्यवहार वे कर सकें।

#### ज्ञानका कबच।

व्स स्वतंते इसने मंत्रते ' ज्ञहा वर्स ' अथित ' आतकिपी कवच ' बनानेके विषयमें कहा है। ज्ञान यह बढा
भारी कवच है। अन्य कवच ये खुद कवच हैं। सबसे
विशेष प्रभावशाली कवच ज्ञानका कवच है। मानो, ज्ञानके
कवचकी निचली श्रेणीपर अन्य कवच होते हैं। इस कारण
जिसने ज्ञानका कवच पहन किया वह सबसे अधिक सुरक्षित
होता है। यहां तो यहांतक किखा है कि जिसने ज्ञानका
कवच पहन किया उसकी तो सृत्युकाभी दर नहीं रहसा।
हत्तना ज्ञानके इस कवचका सामध्ये है। सृत्युका सामध्ये
सबसे अधिक है, परंतु जो मनुष्य ज्ञानका कवच पहनता है
असपर सृत्युके शक्षभी कार्य नहीं कर सकते। ज्ञानका कवच
जिसने पहन किया है वह सृत्युके पाशोंको वोड सकता है,
देखिये—

अवमुश्चन्मृत्युपाशानशस्ति । (मं॰ २) देवानां हेतिः त्वा परि भृणक्तु । (मं॰ ९) " मृत्युके पाशोको जीर जननतिके बन्धनोंको तोड दो।

मनुष्यसमाजमें वे ही मनुष्य हैं कि जो किन ' यह प्रदन करते मनुष्य प्राणी भी जन्मते और मरते और में क्यों जन्मकी प्राप्त हैं, यह है 'केन 'शब्दका महत्त्व । यह प्रश्न मनुष्यकी मान-मता सिद्ध करनेवाला है, पाठक इस भावदका सहत्त्व जाने भौर अपने जीवनका विचार करना इससे सीखें।

में किस शक्तिसे बोलता हूँ, किस शक्तिसे सोचत किस शक्तिसे जीवित रहता हूं, किस शक्तिसे जन्ममरण तथा प्रजनन हो रहे हैं, इस संपूर्ण संसारके आधारमें कौन है, वह इसका निर्माण क्यों करता है ? ये प्रश्न हें जो हरएक मनुष्यके मनमें उत्पन्न होने चाहिये। परंतु किन मनुष्योंके अन्त करणमें ये प्रश्न उठते हैं ? पाठकों विचार तो कीजिये ।

अर्थात् मन्ष्यजाति अगणित वर्षोसे इस भूमंडलपर उत्पन्न हुई है, पर्तु अभीतक सब मनुष्य सच्चे मानव नहीं बने जो 'केन' इस प्रश्नको कर सकते हैं और उत्तर सुयोग्य गुरुसे प्राप्त होनेतक चुप नहीं रह सकते।

जैसे अन्यान्य कृमिकीटक हैं जन्मते और मरते, वैसेही

हुआ और क्यों मर गया इसका विचारतक करते नहीं। अपने जीवनके विषयमें कैसे प्रश्न करने चाहिये वह इस सूक्त-ने स्पष्ट कर दिया है। मानवजीवनके विषयमें कई प्रश्न यहाँ हैं, यदि इतने ही प्रश्न मनुष्य करना सीख जांयगे ती उनकी आत्मज्ञान हो जायगा और उनका जीवित सफल भी हो जायगा।

अतः पाठक इस जिज्ञासा-बुद्धिकी जाप्रति करनेवाले इस केनसूक्तका मनन करें, और विश्वके अंदर जो अद्भुत शाकी है उस अद्भुत शक्तिके विषयमें ज्ञान प्राप्त करके अपने जीवन-का सार्थक करें। मानवी जीवनकी सफलता करनेवाला यह ज्ञान है। आशा है कि इस केनसूकतने जो यह जिज्ञासा जाप्रतिका-साधन बताया है वह आचरणमें लाकर सब साधक सिद्ध बनेगें ।

## (३) सपरननाशक वरणमाणि।

( ऋषि:- अथवी । देवता- वरणमाणि:, वनस्पतिः, चनद्रमाः । ) अयं में वर्गो मुणिः संपत्कक्षयंणो वृषां । तेना रंभस्य त्वं शत्रून् प्र मृणीहि दुरस्यतः ॥ १ ॥ प्रणान्छुणीहि प्र मृणा रंभस्व मृणिस्ते अस्तु पुरष्ता पुरस्तात । अवारयन्त व्रणेन देवा अभ्याचारमसुराणां श्वःश्वः ॥ २ ॥ अयं मुणिर्वरणो विश्वभेषजः सहस्राक्षो हरितो हिरण्ययं:। स ते अत्रूनधरान् पादयाति पूर्व स्तान् दंश्रुहि ये त्वां द्विषान्ते ॥ ३ ॥

अर्थ-( मे अयं वरणः मणिः) मेरा यह वरण मणिं ( वृषा अपरनक्षयणः ) बलवान् है और शत्रुओं का नाश करनेवाला है। (तेन) उसके सहस्यसे ( रवं शत्रून् आ रभस्व ) तू शत्रुका नाश कर और (दुरस्यतः प्र मणीहि ) दृष्ट इच्छा करनेवालोंका नाश कर ॥ १ ॥

<sup>(</sup> इनान् प्र शृणाहि ) इनको सार, ( प्रमृण ) नाश कर, ( आ रभस्व) नष्ट कर । यह (मणिः) मणि ( ते पुरस्तात् पुरप्ता बस्तु ) तेरे अग्रभागमें जानेदाला अग्रेसर होवे । (द्वेचाः वरणेन ) देवोंने इस वरण मणिसे ही (असुराणां श्वः श्वः अभ्याचारं ) अपुर्विके प्रतिदिन होनेवाले अस्याचाराँका (अवारयत्न) निवारण किया ॥ २ ॥

<sup>(</sup>अयं वरणो मणि: विश्वभेषजः ) यह वरणमणि सब औषिघयाँका सार है। (सहस्राक्षः हरितः ) सहस्र आंखवाला, सब दुःखोंका हरण करनेवालः है और यह(दिरण्ययः) धुवर्णसे युक्त है(सः ते नामून् अधरान् पादवाति)वह तेरे सब शत्रुओंको नीचे गिराता है। (य स्वा द्विषिन्ति) जो तेरा द्वेष करते हैं ( तान् पूर्व: दश्नुद्धि ) उनको सबसे पूर्व दय।कर नीचे रखी ॥३॥

अयं ते कृत्यां वितेतां पौरुषेयाद्वयं भ्यात् । अयं त्वा सर्वस्मात् पापाद् वर्णो वारियण्यते॥४॥ वरणो वारियाता अयं देवो वनस्पतिः । यक्ष्मो यो अभिनाविष्टस्तम् देवा अवीवरन् ॥ ५ ॥ समं सुप्त्वा यदि पश्यांसि पापं मृगः मृति यति धावादर्ज्षंष्टाम् । परिक्षवाच्छक्कतेः पापवादाद्वयं मृणिवरणो वारियण्यते ॥ ६ ॥ अरात्यास्त्वा निर्श्वत्या आभिचाराद्यो भ्यात् । मृत्योरोजीयसो वृधाद् वर्णो वारियण्यते॥०॥ यन्मे माता यन्मे पिता आतरो यच्चे मे स्वा यदेनश्रकृमा व्यम् । ततीं नो वारियण्यतेऽयं देवो वनस्पतिः ॥८॥ वर्णेन प्रव्यथिता आत्रंव्या मे सर्वन्धवः । असर्त रजो अप्यंगुस्ते यन्त्वध्मं तमः ॥ ९ ॥ अरिष्टोऽहमिरिष्टगुरायुष्मान्त्सवप्रकाः । तं मायं वर्णो प्रणिः परि पातु दिशोदिशः॥१०॥ (७) अयं मे वर्ण उरित्त राजां देवो वनस्पतिः ॥ १ ॥ १ ॥ स मे शत्रून् वि वाधतामिनद्वो दस्यूनिवास्तरान् ॥ ११ ॥

( अयं षरणः देवो वनस्पतिः ) यह वरण मणि वनस्पति देव (वारयाते ) दुःखनिवारक है । ( यः यहमः धास्मिन् आ-

विष्टः ) जो क्षयरोग इसमें प्रविष्ट हुआ है, ( तं उ देवा अवीवरन् ) उसको देव निवारण करते हैं ॥ ५॥

(स्वप्नं सुप्तवा) स्वप्नमें निदाके समय (यदि पापं पर्यासे) यदि तू पापके द्रिय देखता है (यति अजुष्टां स्विधावता) यदि अयोग्य गतिसे कोई दौड़े, (शकुने: परिक्षवात्) शकुनिके अत्यंत दुष्ट शब्दसे और (पापवादात्) निन्दाके शब्दों (अयं वरणो मणि: वारियव्यते) यह वरण मणि निवारण करता है ॥ ६॥

(अरात्याः निर्फारवाः ) शत्रुभयसे, विनाशसे, (क्षाभिचारात् कथो भयात् ) विनाशक प्रयोगसे और अन्य अयसे, (मृत्योः

मोजीयसो वधात् ) मृत्युके भयानक वधसे ( त्वा वरणः वारियव्यते ) तुझे यह वरण मणि निवारण करेगा ॥ ७ ॥

ं यत् में माता ) जो मेरी माता, ( यत् में पिता ) जो मेरा पिता ( यत् च में आतरः ) जो मेरे भाई, जो मेरे ( स्वाः ) आप्तजन तथा (वयं यस् एनः चक्रम ) हम सब जो पाप करते रहे हैं, (ततः ) उसे पापसे (क्षयं वनस्पितः देवः ) यह बनस्पित देवं ( नः वारियिष्यते ) हमारा निवारण करेगा ॥ ८॥

(मे सबन्धवः श्रातुन्याः ) मेरे बांधवींके साथ शत्रुगण (वरणेन प्रन्यथिताः ) वरण मणिके कारण पीडित होकर (असूर्त रजः मपि अगुः ) अन्धकारमय धूळिमय स्थानको प्राप्त हों। (ते अधमं तमः यन्तु ) वे निकृष्ट अन्धकारको प्राप्त हों॥ ९॥

( अहं अरिष्ट: ) में अविनाशी, ( अरिष्टगुः ) अविनाशी वस्तुओंको प्राप्त-करनेवाल। ( आयुष्मान् धर्वपुरुषः ) दीर्घायु और समस्त पुरुषार्थी जनोंसे युक्त हूं। ( अयं वरणः मणिः ) यह वरण मणि ( दिशोदिशः मा परि पातु ) समस्त दिशाकोंमें मेरी रक्षा करें ॥ १०॥

(सयं वरणः राजा वनस्पतिः देवः ) यह वरण मणि राजा वनस्पति देव (मे उरासि ) मेरी छातीमें विराजता हुआ (सः मे शत्रून् वि वाधतां भेरे शत्रुओंको पीडा देवे (इन्द्रः दस्यून असुरान् इव ) जैसा इन्द्र असुरों और शत्रुओंको ताप देता है।। ११॥

षर्थ-( अयं वरणः) यह वरण मणि ( ते विततां कृतां ) तेरे चारों ओर फैले हुए कृत्याप्रयोगकी, ( पौरुषेयात् भयात् ) मनुष्यकृत भयसे, ( अयं त्वा सर्वस्मात् पापात् ) यह तुझे सब प्रकारके पापोंसे ( वारियष्यते ) तिवारण करेगा ॥ ४ ॥

सामाजिक और राजकीय क्षेत्रमें कत्याचारी शत्रु भी इनसें संमित्रित हैं। राक्षस शब्दसे इन सबका बोध होता है।

७ दुर्भूत= जो भी वृग होना है वह सब दूर करना बाहिय ; हरएक प्रकारकी बुगईको हटाना चाहिये।

८ तमः अज्ञान, हीनता आदि सब तमोगुणके प्रकार दृर करने चाहिये। इससे दरएक प्रकारकी अवनति होती है और अस्पायु भी दोती है।

९ रजः= कि विषयमें पूर्व स्थलमें कहा ही है, यह शब्द यहाँ हम मंत्रोंमें नहीं जाया है पीछेके मंत्रसे लिया है।]

१० वाभिचार — (समाने भ्यः सवन्धु भ्यः अभिचारः) अपने समान जो अपनी सभ्यतावाळ अपने भाई हैं,
उनसे हमके होते हैं। ये हमले भी विद्यातक होनेसे
इनके कारण विपत्ति और मृत्युभी होते हैं। अतः अपने
बन्धुबंधवींसे एक विचार होना चाहिये जिससे आयु घठनेसे
सहायता होगी। ये एक प्रकारके हमले हैं, इनसे भिन्न दूसरे
प्रकारके भी हमले होते हैं वे (विष्यमेश्यः अवन्धुभ्यः
अभिचारः) अपनी सभ्यतासे विपरीत सभ्यतावाळे शत्रुओंसे
जो इसके होते हैं वे भी अकाळ मृत्यु अरनेवाले होते हैं,
अतः इस प्रकारके वात्रु सदाके किये दूर करन चाहिये।
कोई किसीके उपर हमला न करे और सथ आनन्द प्रसञ्च
रहते हुए सुकारे रहें।

११ दारीर असवः मा हासिषुः= किसी अन्य प्रकारसे होनेवाके अकाल मृत्यु भी न हों। सब लोग ( अ-मार्झः) मिरयल न हों, ( अ-मृतः ) अकालमें न मरें, और ( अतिष्ठीवः ) अतिहीर्वं कालतक जीवित रहें। मनुष्यको ये तीन बार्वे साध्य करना है कि मरियल न रहना, अकालमें न मरना और अतिहीर्घ आयु प्राप्त करना। इसके विरुद्ध ठीन विम्न हैं जो ये हैं, एक मरियल होना, रोगाविकोंसे क्षीण होना; वृत्तरा अकालसे तथा वणादिसे पीडित होना और अस्प आयु होता। मनुष्यका प्रयत्न हन विपत्तियोंको हरानेके लिये होना चाहिये।

१२ एकतातं मृत्यवः = एकसी एक मृत्यु हैं। मृत्यु हतने अनेक प्रकारके हैं। इन सबकी हटाना मनुष्यका कर्तव्य है। जीवनविष्यके नियमोंके अनुकृत व्यवहार करनेसे ये सब जयमृत्यु होते हैं। जो महामृत्यु है वह दूर होगा परंतु हटेगा नहीं, अपमृत्यु सी हों, या अधिक हों, वे सब दूर किये जासकते हैं।

१२ नाष्ट्राः जो जन्य नाशक साधन हैं वे भी (आति-तार्याः) दूर करने योग्य हैं। जिस जिस कारणले मनुष्य जादि प्राणीका नाश होता है, घात होता है, क्षीणता होती है, अवनति होती है, उन्नति रुक जाती है वे सब कारण हटाना अत्यंत सावस्थक है।

१४ तस्मात् मुझतु प्रवेकि विपत्तिये बिषाव करनेका नाम मुक्ति है। यह मुक्ति मनुष्य इसी कोकमें प्राप्त कर सकता है और यह प्राप्त करना मनुष्यका आवश्यक कर्तव्य है। 'वैधानर' की कृपासे यह मुक्ति प्राप्त हो सकती है। वैधानर उसको कहते हैं कि, जो (चिश्व) सब (न्तर) मनुष्योंका एक अभेध संघ होता है। मानव संघने अपना ऐसा व्यवहार करना चाहिये कि जिससे सबका सुख बढ़े, सबकी डन्नति हो और कोई पीछे न रहे। संघटित प्रयत्नसे सबका महा हो सकता है। संघटना मानवी उन्नतिका मूक मंत्र है।

इस प्रकार इन मंत्रोंसे माननी निपत्तिके कारण दिये हैं जीर उनको तूर करनेके उपाय भी कहे हैं। पाठक इनका निवेष निचार करें।

इससे पूर्व बात ही दिया है कि वेदको तीन बातें सिख करना अभीष्ट है— (१) एक (अ—भिद्धाः) छोग सियळ न हों, हष्टपुष्ट नीरोग और सुद्ध बनें, (२) दूसरे छोन (अ—मृतः) अमर जीवनसे युक्त, अर्थात् अस्तरूपी सुखमय जोवनवाळे बनें और (१) तीसरे मनुष्य (अतिजीवः) दीधंजीवी बनें। वेदको अभीष्ट है कि मनुष्य समाज ऐसा बने, यही बात अन्यं शब्दोंसे निश्चळिखित सन्त्र भागोंसे कही है—

ते अच्छिद्यमाना जरद्धिः अस्तु। ( मं. १ ) इाधीय आयुः प्रतरं ते द्धामि। ( मं. २ ) अयं जीवतुः मा मृत इमं समीरयामि, सर्वहाया इह्वास्तु। ( मं० ७ )

" तेरी कविष्डित वृदावस्था होवे। दीर्घ कायु डरकृष्ट-रूपसे तेरे किये धारण करता हूं। यह मनुष्य जीवित रहे, मत सरे, इसको सचेत करता हूं यह पूर्ण कायु होकर वही रहे।"

ये सब मंत्र भाग मजुज्यकी दीर्व आयु होते योग्य समात्रकी रचना करनेके स्वक हैं। दीर्व जासु प्राप्त करनेके छिये व्यक्तिके जंदरका तथा समाजके जन्दरका पाप कम होना चाहिये, हसकी सुचना देनेके किये कहा है---

अपसेष्य दुरितं चत्तमायुः। ( मं. ७)

"पापको दूर करके दीर्घ मायुको घारण करिये!" बही दीर्घायु पास करनेका उपाय है। जबतक बंदर पाप होगा, समस्क मायु क्षीण ही होती जायगी। व्यक्तिका पाप व्यक्ति हैं होता है और संघका पाप संघमें होता है, इस पापसे जैसी व्यक्तिकी वैसी संघकी मायु श्लीण होती है। बत: पापको दूर करना दीर्घायु प्राप्तिके ढिये बत्यंत भावइयक है। जब पाप दूर होगा, तब मनुष्य सी वर्षकी भायुके किये बोग्ब होगा—

जीवतां ज्योतिः अविङ् अभ्येहि त्वा धतवारदाय आहरांगि । ( मं० र )

ते जीवातवे परिधि द्यामि। ( भं. ९)

'' जीवित होगोंकी ज्योतिके पास झा, तुसे सी वर्षकी दीवें बायुके हिये से भारण करता हूं। तेरे हिये सी वर्षकी बायुक्यकी भवधी निश्चित करता हूं। '' यह सी वर्षकी बायुक्य सर्यादाका निश्चय छन होगोंके किये हो सकता है कि जिन्होंने अपना जीवन पवित्र किया है, पापरहित किया है और पुण्यसंख्यसे युक्त किया है। इस प्रकार दीर्घजीवनके खाय सनुत्यके पापपुण्यका संबंध है। पाठक इस बावका बावह्य विश्वार करें।

#### यागभाभाष

बीर्घायु प्राप्त करनेके लिये शारीरमें प्राण स्थित रहना चाहिये। प्राण जबतक अशक्त अवस्थामें शरीरमें रहेगा तब-तक दीर्घायु प्राप्त होना असंभव है, वह बात स्पष्ट करनेके छिये कहते हैं—

ते अखं बायुः पुनः षाभराभि । (मं. १)

" छेरी जायु भीर आणको तरे जन्दर में पुनः अर देता हूं।" यह इस लिये कहा है कि पाठकों के जन्दर यह विश्वास जमा रहे कि यदि किसीके आज अत्यन्त निषंड हुए हों तो भी उनमें पुनः बरु भर दिया जा सकता है। इस कारण निषंड जना हुआ मलुख्य हताहा व होने, निरुत्साहित न जने; परंतु उत्ताह चारण करे कि में बेदकी जाजा है जीर अपने बन्दर प्राणका जीवन पुनः संचारित करा सकता हूं। यह किल प्रकार साध्य किया जा सकता है ? इसकी विश्वि यह है—

वाताचे प्राणमाविदं स्याबश्चरहं तव । यत्ते मनस्त्वयि तद्धारयामि संवित्स्वाङ्गेवेद् जिह्नयाळपन् ॥ ( मं. १ )

" वायसे प्राण, सूर्यसे चक्षु तेरे किये प्राप्त करता हूं, इस प्रकार तूं सब संगोंसे युक्त हो, सन भी तेरे अन्दर स्थापित करता हूं तू जिह्नासे माषण कर । " यहां जीवनका साधन बताया है। वायुसे प्राण प्राप्त होता है, स्पैसे आंख बास होती है। सूर्वदर्शन करनेसे नेत्रके बहुत दोष दूर होते हैं, सुभेशाम प्रतिदिन टकटकी लग। इर सूर्यदर्शन करनेसे कहूँयोंके जांक सुधर गये हैं, जीर जिलको लायनकके दिना पहना आसंभव था वे हक हपायसे विना आयनक पटने करों हैं। इसी प्रकार जिनको प्राण स्थानके रोग होते हैं. क्षय राजयक्षा आदि तथा रक्त स्थानके पाण्डरीग आदि रोग होते हैं, उनको भी ग्रुद वायुके सेवनसे और योग्य प्राणा-बामादिसे यौगिक उपायोंसे पुनः बारोग्य प्राप्त होता है। ह्सी प्रकार मृत्तिका, जरू, अग्नि, सूर्यंपकाश, वनस्पति, औषित, चन्द्रप्रकाश, विद्युत् बादिके योग्य सेवनसे और इत्तम प्रयोगसे पुनः कत्तम जीवनकी और दीर्घणायुकी प्राप्ति हो सकती है। दीर्घजीवन और आरोग्य प्राप्तिका अति संक्षेपसे यह साधन है। समुख्यके सब संग, अवयव इंद्रियां नादि सबका सुधार इससे हो सकता है। यह खपाय विना मृत्य बहुत अंशों में हो सकता है और युक्ति पूर्वक करनेसे छाभ भी निश्चयसे हो सकता है। यह 'निसर्गचिकित्सा' का मुक्संत्र है। पाठक इसका इस दृष्टिसे विचार करें। यद हपाय किस शेतिसे करना चाहिये, इस विषयमें निस्निकिसिन मंत्र विशेष सनन पूर्वक देखने योग्य है-

असि जातिमिय प्राणेन त्वा संघमामि ॥ ( मं. ४ )
'' नवीन उत्पन्न हुए अभिकेसमान प्राणसे तुझे वक देता
हूं।" हवन कुण्डमें, चूलेमें या किसी अन्य स्थानगर अभि
प्रशीस करनेके समय प्रारंभमें बहुत सावधानीसे अभिको
संदवायु देना पडता है और सहज जड़ने योग्य सुली लक्डी
अभिके साथ कगानी पडती है। अन्यथा अभि तुझ जानेका
अब रहता है। हुसी प्रकार बीमार मनुष्यको भी सहज

५ (जयवै. जु. सावच )

पैद्धो है नित कसणील पृँदः श्वित्रमुतासितम् । पैद्धो रथन्याः शिरः सं विभेद पृदाकाः॥ ५ ॥ पेट्ढ प्रेहि प्रथमोऽनुं त्वा व्यमेमंसि । अहीन् व्यूस्यितात् पृथो येनं स्मा व्यमेमासि ॥ ६ ॥ इदं पृँद्धो अजायतेदमंस्य प्रायंणम् । इमान्यवितः पदाहिष्ट्यो वाजिनीवतः ॥ ७ ॥ संयंतं न वि प्पृर्द् व्यानं न सं यंमत् । अस्मिन् क्षेत्रे द्वावही स्त्री च पुमाश्व तातुभावरसा॥८ अस्यासं इहाहंयो ये अन्ति ये चं दूरके । घनेनं हान्मि वृश्विक्तमहिं दुण्डेनागंतम् ॥ ९ ॥ अवाश्वस्येदं भेषजभुभयोः स्वजस्यं च । इन्द्रो मेऽहिंमघायन्त्वमिं पृद्धो अरन्धयत्॥१०॥(१०) पृद्धस्यं मन्महे व्यं स्थिरस्यं स्थिरधान्नः । इमे पृश्वा पृद्धिकाः प्रदीष्यंत आसते ॥ ११ ॥ न्ष्टास्यो नृष्टिष्या हता इन्द्रेण वृज्जिणां । ज्वानेन्द्रो जिद्धमा व्यम् ॥ १२ ॥ हतास्तिरंश्विराजयो निर्विष्टासः पृद्धिकाः । दिव करिकतं श्वित्रं दुभेष्वंसितं जिहि ॥ १३ ॥ करातिका क्रमारिका सका खनित भेषजम् । हिर्ण्ययीभिरश्रिभिर्गिरीणामुष् सार्चुषु ॥ १४ ॥

अर्थ-(पैद्वः कसर्णां शित्रं उत असितं) पैद्व कसर्णाल श्वित्र और असित सर्पोको मारता है, (पैद्वः रथव्याः पृदाकवः सिरः सं विभेद ) पैद्व रथव्या और पृदाकका सिर तोड देता है ॥ ५ ॥

हे (पैद्व) पैद्व! (प्रथमः प्रेहि ) तू प्रथम आगे जा (त्वा अनु वयं एमसि ) तेरे पीछे हम चलेंगे । और (येन वयं एमसि ) जिन मार्गीसे हम जायंगे उन (पथः अहीन् व्यस्यतात् ) मार्गीसे सपींको दूर कर दें ॥ ६ ॥

(इदं पेद्वो अजायत) यह पेद्व हुआ है, ( इदं अस्य परायणं ) यह इसका परम स्थान है। ( वाजिनीवतः सिंहिब्न्यः अर्वतः ) बलवान् सर्पनाशक अर्वाके (इमानि पदा) ये पदिचन्ह हैं॥ ७॥

( संयतं न वि ष्परत् ) सर्पका बंद मुख न खुले और ( ज्यातं न यमत् ) खुला हुआ बंद न होवे । ( अस्मिन् क्षेत्रे हैं। अही ) इस खेतमें दो सर्प हैं ( स्त्री च पुमान् च ) एक स्त्री और दूसरा पुरुष है। ( तौ उभी अरसी ) वे दोनों सारहीन हो जांय ॥ ८॥

( इह ये अन्ति ये दूरके ) यहां जो पास और जो दूर (अहयः अरसासः ) सांप हैं वे सारहीन ही जाय। ( घनेन हिन्म वृश्चिकं) हतौडेसे विच्छुको मारता हूं और (आगतं अहिं दण्डेन ) आये हुए सर्पको दण्डसे मारता हूं ॥ ९ ॥

( अघाश्वस्य स्वजस्य च ) अघारव और स्वज इन ( उभयोः इदं भेषजं ) दोनोंका यही औषध है, ( इन्द्रः मे अधा-यन्तं अहिं ) इन्द्र मेरे ऊपर आक्रमण करनेवाले सर्पको तथा ( पैद्रः अहिं अरन्धयत् ) पैद्र सर्पको नष्ट करता है ॥ १० ॥

(स्थिरस्य स्थिरधाम्नः पैद्वस्य) स्थिर और अचल धामवाले पैद्वकी महिमा (वयं मनमहे ) हम मनन करते हैं जिसकें (पश्चा) पीछे (हमे पुदाकवः प्रदीध्यतः आसते ) ये पृदाकु नामक सर्प देखते हुये दूर खडे रहते हैं ॥ ११॥

( नष्टासनः नष्टविधाः ) जिनके प्राण और विष नष्ट हो चुके हें, ( इन्द्रेण विद्रिणा हताः ) जो वज्रधारी इन्द्रने मारे हैं, जिनको ( इन्द्रः जधान ) इन्द्रने मारा है और ( वयं जिन्नम ) हम भी सर्पोको मारते हैं ॥ १२॥

( तिरश्चिराजयः इताः) तिरछी लकीरोंबाले सर्प मारे गये, ( पृदाकवः निपिष्टासः ) पृदाकु सांप पीसे गये, ( दिवि, करिकतं दिवत्रं ) दिवि, करिकतं श्रीर श्वेत जातिके सांपको तथा (असितं दर्भेषु जिह्ने ) कोले सांपको दर्भों मार ॥ १३॥

( सका करातिका कुमारिका ) वह भीलोंकी लडकी ( दिरण्ययोभिः अभिभिः ) लोहेकी कुदारोंसे ( गिरीणां सानुषु ) पहाडोंके शिखरोंपर ( भेषजं उप खनति ) औषधिको खोदती है ॥ १४ ॥ आयर्मगुन्युवां भिषकपृश्चिहापराजितः । स वै स्वजस्य जम्भेन उभयोवृञ्चिकस्य च ॥१५॥ इन्द्रो मे हिंमरन्धयानमुत्रश्च वर्रुणश्च । वातापर्जन्योद्रेमा ॥ १६ ॥ इन्द्रो मे हिंमरन्धयत्पृदांकं च पृदाक्कम् । स्वजं तिरिश्चराजिं कस्पां छं दश्चोनसिम् ॥ १७ ॥ इन्द्रो जधान प्रथमं जीन्तारमहे तवं । तेषां स्र तृह्यमाणानां कः स्वित्तेषां मसुद्रसः ॥ १८ ॥ वं हि श्वीषाण्यग्रंभं पौजिष्ठ इंव कर्वरम् । सिन्धोर्मध्यं परेत्य वर्षे निज्महे विषम् ॥ १९ ॥ अहीनां सर्वेषां विषं परां वहन्तु सिन्धवः । ह्वास्तिरिश्चराजयो निर्विष्टासः पृदाक्तवः २०(११) ओषेषीनामहं वृण उर्वरीरिव साधुया । नयाम्यर्वतीरिवाहे निरेत्तं ते विषम् ॥ २१ ॥ यद्रशी सर्ये विषं पृथ्विव्यामोषधीषु यत् । कान्दाविषं कनक्रं निरेत्वेतं ते विषम् ॥ २१ ॥ यद्रशी स्रये विषं पृथ्विव्यामोषधीषु यत् । कान्दाविषं कनक्रं निरेत्वेतं ते विषम् ॥ २२ ॥ ये अश्विजा अहीनां ये अप्सुजा विद्युतं आवभूतः । २३॥ येषां जातानि बहुधा महान्ति तेभ्यः स्पेभ्यो नमंसा विधेम ॥ २३॥

अर्थ-( अयं युवा प्रश्निहा ) यह तरुण सर्पनाशक ( अपराजितः भिषक् ) अपराजित वैद्य आता है । । (सः वै स्वजस्य वृक्षिकस्य ) वह निःसंदेह स्वज नामक छपका और विच्छुका इन ( उभयोः जम्भनः ) दोनोंका नाश करनेवाला है ॥ १५ ॥ ( इन्द्रः मित्रः वरुणश्च ) इन्द्र, सूर्य और वरुण [ भे अहिं पृदाकुं च अरन्ध्यन् ] ये भेरे पास आये सर्पोंको मारते है

तथा [ वातापर्जन्यो उभा ] वायु और पर्जन्य ये दोनों भी सर्पोंको मारते हैं ॥ १६ ॥

प्रदाक, प्रदाक्व, स्वज, तिरश्चिराजी, कसणलीं, दशोनिस इन सर्वेकी जातियोंको [ इन्द्रः अरम्धयन् ] इन्द्र मार देता है ॥ १७॥

है ( अहे ) सर्प ! [तव प्रथमं जितारं ] तेरे पहिले उत्पादक को [ इन्द्रः जघान ] इन्द्र नाश करता है। [तेषां तृद्धमाणानां ] उनके नाशको प्राप्त हुओं में [तेषां कः स्वित् रसः असत् ] क्या उनका कुछ रस रहता है ? अर्थात व जिव पूर्ण मर जाते हैं। १८॥

में सापोंके [ शीर्पाण अग्रमं ] सिरोंको पकड छूं [ इव ] जैसा [ पौँ जिष्ठः सिन्धोः कर्वरं मध्यं परे स ] कैनट नदी गहरे मध्य भागतक जाकर सहजही वापिस आता है, उस प्रकार में भी [ अहेः विषं व्यक्तिजं ] सांपका विष विशेष प्रकार से नष्ट करता हूं ॥ १९॥

[ सर्वेषां अहीनां विषं ] सब सर्पोंके विषको [ सिन्धवः परा वहन्तु ] निर्देशां दूर बहा ले जाय । इस तरहातिराश्चराजी और पृदाकु जातिके सब सर्प मारे गये हैं ॥ २०॥

[ महं भोषधीनां उर्वरीः इव साध्या वृणे ] में मौषधियोंको उपजाऊ भूमीपर धान्य उगनेके समाम सहजहाँ आप्त करूं भौर [ मर्वतीः इव नयामि ] उनको ले जाऊं, अतः हे [ महे ] सर्प ! [ ते विषं निः ऐतु ] तेरा विष् दूर्र हो जावे ॥ २१॥

( यत् विषं अमी पृथिन्यां मोषधिषु ) जो विष अमि, भूमि और औषधियोंमें है, तथा जो ( कान्द्विषं कनकक् कन्दोंमें तथा वनस्पति विशेषोंमें संगठित होता है, यह तेरा विष ( निः ऐतु ऐतु ) निःशेष चला जावे ॥ २२ ॥

(ये अग्निजाः भोषधिजाः) जो आग्निसे उत्पन्न, औषधियामें उत्पन्न, (ये अहीनां अप्सुजाः) जो सापोंमें कलोंमें उत्पन्न (विद्युतः भावभूषुः) जो बिजलीसे प्रकट होते हैं, (येषां जातानि बहुधा महान्ति) जिनकी अनेक प्रकारकीं जातियाँ है। ( तेश्यः सर्पेश्यः नमसा विधेम ) उन सांपोंको हम नमन करते हैं।। २३॥

हाणोम्यसमें भेवजं, सृत्यो प्रा पुरुषं वचीः।

"इस मनुष्यके किये रोगनिवृत्तिके अदेश्यसे में जीवय बनाता हूं, हे मृत्यु ! जब इस पुरुषका वय न कर । " इस संत्रसे स्पष्ट है कि पूर्वोक्त प्रकार विविध चिकित्साएं करनेसे मनुष्य पूर्ण रोगमुक्त हो सकता है और उसका सृत्युभय वृष् हो जाता है। इसी विषयमें निम्नादिखित मंत्र देखिये—

जीवलां नघारिषां जीवन्तीमोषघीसहम् । त्रायमाणां सहमानां सहस्वतीविह हुवे स्मा अरियतातये ॥ ( मं. ६ )

"में इस रोगीको सुसका विस्तार करनेके लिये जीवन वेनेवाली और कभी हानी न करनेवाली रक्षा करनेवाली, रोग हटानेवाली और कभी हानी न करनेवाली रक्षा करनेवाली, रोग हटानेवाली और बल बढानेवाली जीवन्ती नामक लीवभीको देता हूं।" हस अंत्रमें जीवन्ती लीवशीका खपयोग करनेका विधान है। इस लीवभीका नाम जीवन्ती इसलिये है कि वह लीवभि मनुष्यको दीर्व जीवन देती है। (त्रायमाणा) रोगोंसे नचाती है, लारोग्य देती है, (सहस्वती) बल देनेवाली है, मनुष्यको बल्जाली करती है इतना ही नहीं परंतु (सहमाना) विविध रोगोंको परास्त करती है, लपने बल्ले श्लीणता लादिको हटाती है, इस प्रकार लनेक रीतियोंसे (त्रायमाणा) मनुष्यको रक्षा करती है। यह लीवभी कभी किसीकी हानि नहीं (न धारिणा) करती, सदा किसी ल किसी कपसे लाम ही पहुँचाती है। इस प्रकार इस जीवन्ती लीवभीके विध्यमें वैद्यक ग्रंथोंसे निम्नकिखित वाल मिलती है—

इसके फूड बलांत मीठे होते हैं अतः इसको 'जीवबाक' कदते हैं। इसके मधुर बीर अमधुर वे हो भेद हैं। मधुर जीवन्तीसे निद्दांच हटता है और अमधुर जीवन्तीसे पित्त दूर होता है। मधुर जीवन्तीका रस मीठां, जीत वीर्ध और परिपाक भी मधुर होता है। इससे दृष्टिदोष दूर होते हैं और मायः सभी रोग दूर होते हैं। वा. स्. ब. १५ में (वरा वाकि जीवन्ती) बाकमें जीवन्ती श्रेष्ठ बाक हैं ऐसा कहा है। वैद्य बाक्समें 'जीवन्ती' के अर्थ गुळवेल (गुडूची), हरीतकी, मेदा, काकोली, हरिणी, मधुनृक्ष, वामी, इतने हैं। इसके नाम "जीवनी, जीवनीया, जीवा, बीवना, मंगल्य नामधेया, जीव्या, जीवदा, बीवदा, बीवदानी, जीवना, बीवदा, स्रा

संगद्या, यशस्या, जीवहहा, प्रत्रसद्रा, जीवनुषा, खुर्बक्री, बीवपत्री, जीवपुष्पी " संस्कृतमें कीर वैद्यक झंथोंसे है। इस ग्रामोंसे स्पष्ट हो जाता है कि यह दनस्पति जीवन देनेवाकी है। खत: इस विषयसें कहा है—

भीवन्ती स्वर्णवर्णामा खुराष्ट्रमा ख। जीवनोद्योगाजनीवन्ती नाम ॥ ( मह. ह. १ )

" इस जीवन्ती जीवधीका सुवर्णके समान वर्ण है, बह (सौराष्ट्र) काठियावाहमें होती है। इससे दीर्घनीवन प्राप्त होता है, इस कारण इसका नाम जीवन्ती है।"

इसके गुण ये हैं— "सपुर; बीत; रक्तपीत, वात, क्षय, दाह, ज्वरका माश करनेवाळी, कफ बढानेवाळी; बीवें बढाने-बाळी, रसायनधर्मवाळी सौर भूतरोग तूर करनेवाळी है।" जीवन्ती शीतळा स्वादुः क्षिण्या दोषत्रयापहा।

रसायना बळकरी चक्षुच्या ब्राहिणी लघुः। (भा.) चक्षुच्या सर्वदोषधी जावन्ती मधुरा हिमा॥

( अत्रि. ज. १६ )

इस प्रकार इस जीवन्ती कीवधिक गुण हैं। पाठक इस कीवधिका सेवन करें। वैद्यकप्रयोमें इसके विविध प्रयोग हिक्के हैं और सुवोग्य वैद्यके द्वारा इसके सेवनविधिका ज्ञाब हो सकता हैं। यह इसम कीवधि है और जारोग्य थक जीर दीर्घायु देनेवाकी है। इसी प्रकार निम्नकिसित मंत्र यही देखने योग्य हैं—

शिवे ते स्तां द्यावापृथिवी असंतापे अभिश्वियी। शं ते सूर्य भातपतु शं वातो वातु ते हृदे॥ शिवा अभि रक्षन्तु त्वापो दिव्याः पयस्वतीः॥ (सं. १४)

शिवास्ते सन्त्वोषघय उ श्वाहार्षमधरस्या उत्तरां पृथिवीमभि । - तत्र त्वादित्या रक्षतां सूर्याचनद्रमसाबुमा ॥

( मं. १५ )

'' खुकोक कीर पृथ्वी कोकके सब पदार्थ तेरा संताप न बढावें, इतना ही नहीं परंतु वे तेरे लिये शोभा और ऐश्वर्ष देवें। सूर्य तेरे किये सुख देवे, वायु तुझे सुख देवे। जठसे तुझे कानन्द प्राप्त होवे। कीषिषयां तेरा सुख बढावें। से कीषियां भूमिसे लायी हैं। सूर्य कीर चन्द्र तेरी रक्षा करें। " इन संजोंने कहा है कि जगत्के सब पदार्थ जयित् स्यं, चन्द्र, बायु, जक, भूमि, कीविधि, तक, वायु, तेल जादि जननत पदार्थ मनुष्यका सुख बढावें। मनुष्यको जानित हैं। मनुष्यका सन्ताप बढानेवाले न हों। इसका सारपर्थ यह है कि ये सब पदार्थ योग्य रीतिसे बर्ते जानेपर मनुष्यका सुख बढानेवाले होते हैं। हम पदार्थोका अपयोग करनेकी विधि वैद्यप्रयोगें जर्थात् आयुर्वेदमें किसी है। जो पाठक काम प्राप्त करनेके इच्छुक हैं वे इसका जम्यास करें। इसी संवंधमें निम्नलिखित मंत्र देखने योग्य है——

भन्नेः शरीरमसि पारियण्णु रक्षोहासि सपत्नहा। षथो समीवचातनः पुतुद्रनीम भेषजम्॥ (मं. २८)

विश्व शरीर रोगोंसे पार करनेवाका है, वह अप्रिका शरीर राक्षसों (रोगजन्तुकों) का नाग करता है तथा काव्यान्य शत्रुकोंको दूर करनेवाका है। इसी प्रकार वह बालाशायके सब दोवोंको हटाता है। यह पुतुत्रु नामक भीषण है। " अप्रिका यह दर्जन हरएकको ध्यानसे भारण करनेयोग्य है। अप्रि रोगोंस पार करनेवाका है; जहां विविध रोग बढते हैं वहाँ आग्न प्रदीप्त करनेते रोगकी हवा वहांसे हट जाठी है कौर वहां नीरोगता हो जाती है। इसकिये जिस प्राममें सांसर्गिक रोग बहुत फैकते हैं उस प्राममें नाके नाक पर और गठीगठीमें हृहत् हवन किये जाय तो कामकारी होगा। आजक्छ दूवित ग्रामों और स्थानोंमें इसी दिये आग जळाते हैं।

विश्व 'रक्षो-हा' वर्धात् राक्षस संदारक कदा है, यहाँ राक्षस, रक्षस्, तथा रक्षाः शब्दका वर्धे रोगनीज है। रोगनीजोंका नाश व्यक्ति करता है। वारोग्यके जो वन्यान्य शतु हैं सनका भी नाश व्यक्ति होता है। रोगकृमि वादि सब रोगनीजोंका नाम राक्षस है ये राक्षस—

ये अञ्चषु विविध्यन्ति पात्रेषु पिषतो जनान्। (वा. यजु. १६।६२)

"जो लखीं और पानपात्रों लथीत खानपाना के पदार्थों मेंसे पेटमें जाकर विविध रोग उत्पन्न करते हैं।" पह वर्णन रोगबीजोंका है। रोगजीज लख लीर जल द्वारा पेटमें जाते हैं और रोग उत्पन्न करते हैं। इनके नाम रुद्र और रक्षस् लादि लनेक हैं। यहां लग्नि इन रोगबीज क्वी राक्षसोंका नाज करनेवाका कहा है। इसी प्रकार लग्नि सामाज्ञ करोगोंको तूर करनेवाका (अमीवचातनः) है। इसका वर्णन इसी श्क्रकी न्यास्यामें इससे प्रवे बताया है।

लगि बह एक 'प्र-तु-तु मामक भीषभ है। यह पुतुद्ध क्या है इसका विचार करना चाहिये। 'पु ' का अर्थ (पवले) 'पवित्र करना, मक दूर करना, शुद्ध करना' है। ' तु ' का मर्थ ( बृद्धों ) ' बृद्धि, बढना, संवर्धन होना ' है और ' हूं 'का अर्थ ( गतों ) ' गति, प्रगति ' भादि है । जिससे ' पवित्रता, बृद्धि और प्रगति होती है ' उसकी पुत्रहु जीवधि कहते हैं। चिकित्सामें क्या करना चाहिये इसका विभाग इस शब्दमें हुना है। वैस रोगीके शरीरसे रोगको हूर करनेक छिये तीन बातें करे- (१) पु=रोगीका कारीर पवित्र ग्रुस और दोषरिंत करे, (१) तु=तरीरकी बुद्धि करे, शरीरको पुष्ट करे, शरीर बकवान् करे नीर (३) द्भ=शरीरकी नीरोग अवस्थामें प्रगति करे। ये सीन बार्ते प्रत्येक चिकित्सकको करना चाहिये तभी रोगोंका प्रतिकार द्वीगा | चिकिस्साके ये तीन मुक्य कार्य हैं । जो हुन कार्योंको करता है, वही अत्तम बदा प्राप्त करता है। शरीरशुद्धि, शरीरबळवर्धन और ब्याबिप्रतिकार वे तीन भाग हैं जिल भागोंका विचार करनेसे पूर्ण चिकित्सा हो जाती है। 'पु-तु-द्रु 'इस एक ही शब्दने बेदकी विकित्सा-श्रीबीको उत्तम शिविखं दुर्शाया है। यह सर्वागपूर्ण चिकित्साकी पद्धि है।

वेड्ने इस एक शब्दमें चिकित्साकी रीति कैसी उत्तम बैकीसे बतायी है यह देखिये। इस रीतिका अवळंडण करनेवाळे वैद्य सुबका विस्तार करते हैं—

मृडतं शर्म यच्छतम्। (मं. •)

'' सुकी करो नीर शान्ति प्रदान करों '' पूर्वोक्त प्रकार '' प्रित्रता, नृद्धि और प्रगति '' करनेसे सब कोग सुकी होंगे नीर सबको शान्ति प्राप्त होगी इसमें कोई संशय नहीं है। सुख शान्ति नीर दोई नायुष्य यही मनुष्यका प्राप्तम्य इस जगत्में है। इसीका स्पष्टीकरण करनेके किये निम्नकिक्तित संश्र है—

वरिष्टः सर्वोङ्गः सुश्रुज्जरसा शतदायन । भारमना भुजमञ्जुताम् । (मं. ८)

"इस रीतिसे सद अंगों और अवस्वोंसे पूर्ण, अक्षीण अवस्ववाला, उत्तम ज्ञानी, बृद्धावस्थामें सौ वर्षतक जीवित रहनेवाला होकर अपनी शक्तिसे सब भोग प्राप्त करनेवाला बने।" अर्थात् यह मनुष्य अतिवृद्ध अवस्थासक जीवित रहे और उस बृद्ध अवस्थामें भी अपनी शक्तिसे और अपने

प्रस्तिक अपने किये मोग प्राप्त करें। प्रश्वलक्ष्मी न सते, अन्यत्वक रवावलक्ष्म भील रहें। इस स्थानपर वेदका आदेश बताया है। केवल भित्रृद्ध होना थेइको अभीष्ट नहीं है, प्रन्तु अतिवृद्ध होते हुए नीरोग और बलवान् बनमा वेदको साध्य है। प्रत्येक अवयव सुरत तमे, सब अवयव भीर ब्रिट्स ठीक अवस्थामें रहें, बल स्थिर रहें और यह सब होते हुए मनुष्य वृद्ध बने यह वेदला भादभी है। वेद कदता है कि अन्यान्य उपभोगमी अनुष्य लेते रहें; उत्तम कपडे एहनें और सुखसे रहें, इस विषयमें निञ्चलिक्षत मंत्र दें खिये—

यत्ते वासः परिधानं यां नीवि ऋणुषे स्थम् । शिवं त तन्त्रे तत्क्रणमः संस्पर्शेऽद्रूष्ट्णमस्तु ते ॥ ( मं. 14 )

ाजी तेरा श्रोदनेका वस्त त् कमरपर यांत्रता है वह कपड़ा तेरे शरीरको सुखदायक दो श्रीर वह स्पर्शके लिये सृदु हो। " खुदंग न हो। इस मन्त्रका श्राशय स्पष्ट तो यह दीश्रता है कि सुंदर श्रीर उत्तम कपड़े जिनका स्पर्श शरीरको उत्तम सुखकारक होता है, देशे उत्तमोत्तम कपड़े अनुवय पहने श्रीर शरीरका सुख छैं। इसा प्रकार हजामत अनवाकर सुखकी सुंदरता बढानेक विषयमें निम्नकिस्तित श्रंत्र स्थल करने योग्य है—

यत्खुरेण मर्वयता सुनेजसा वण्ता वपति केशइमश्रु। शुभं सुखं मा न आयुः प्रभोषीः॥ (मै. १७)

ं जो त् नापित स्वच्छता करनेवाले तेजधारवाले छु। से जो खालों और मुखोंका भुण्डन करता है, उससे मुख सुन्दर दोखता है, परन्तु यह सुन्दरता किसीकी आयुका नाश न करे। " उत्तम उस्तरेसे हजामत बनाकर मुखकी सुन्दरता खडानेका सपदेश वेदमें इस प्रकार दिया है। हजामत बढानेसे सुख जो आहीन होता है और हजामत बनानेसे वही मुख सुन्दर होता है, यह कहनेका उद्दर यह है कि मनुष्य धुजाबल बनाने और अपने मुखकी सुन्दरता बढावें। कोई सजुद्ध अपना शोभाहीन मुख न रखे। लख लोग सुन्दर, बीरोग, बलवान, पूर्णायु और कर्तव्यतस्य बने, यह वेदका अपनेश है। इसी प्रकार सत्तम भोजनके विषयमें शी वेदका सपदेश देखने सोश्व है—

शिवी ते बीहियवावधलासावद्योमधी । पती यहमं वि बाधेते पती सुञ्चती अंहसः ॥ ( भं. १८

"चादल और जी कल्याणकारी हैं, कफ दोषको दूर करनेवाले और सक्षण करनेके लिये सपुर हैं। ये यहन रोगको दूर करेंगे और दोवोंसे मुक्त करेंगे।" सोजनके विषयमें अनेक मंत्र वेदमें हैं, उनका इस समय विचार करनेकी जावदयकता नहीं है। यहां केवल यही बताना है कि, सोजनके विविध पदार्थ भी वेदने दिये हैं अर्थात् जिस प्रकार भेद बल, आरोग्य और दीर्घ आयु देना चाइता है उसी प्रकार सुंदर वस्त्र और उत्तम सोजन देकर भी मनुष्यकी सुखसमृद्धि बढाना चाहता है। यह भोजन निर्वेष होनेकी

यदशासि यत्विद्यासि घान्यं कृष्याः पयः। यद्वि यद्वादां सर्वे ते अन्नमविषं कृणोमि॥ (मै. १९)

" जो ऋषिसे उत्पन्न दोनेवाळा घान्य तू खाता है जो दुग्धादि पेय पदार्थ पीता है वह सब खाने भोग्य भीर जो न खानेकी चीज हो, वह सब निर्विष बनाता हूं, " अर्थात् वह सब खानपान विध रहित हो । यहां विषसं बचनेकी साव-धानी धारण करनेका उपदेश दिया है। मनुष्यक खानपानमें मद्म, गांजा, भांग, अफीम, तमाखू, चा, काफी, जादि सनेकानेक पदार्थ विषमय हैं, हनका परिवाक भी विषरूप है। ऐसे पदार्थ खानेसे मनुष्यका स्वास्थ्य बिगड जाता है सीर अनुष्य अल्पायु हो जाता है। अतः मनुष्य विचार करे कि जो परार्थ में खाता भीर पीता हूं, वे कैसे हैं, वे निर्विष हैं वा नहीं ? वे आशोग्य वर्धक और दीर्घायुकारक है वा नहीं ? ऐसा विचार करके मनुष्य अपने खानपानका सेवन करे । सुयोग्य पदार्थ ही खानेवीनेमें जाने चाहियें परंतु मनु-ध्यको कभा उचित नहीं कि वह विषमय पदार्थोंकी कालचर्ने फंसे और अपनी दानि करें। अतः मनुष्यको सदा उत्तम उपदेश श्रवण करना चादिये, अतः कदा है-

उपदेशकका कार्य

आधि ब्रृहि, मा रभथाः, स्रोमं त्रवेव सन्सर्व-हाया हहास्तु । (मं. ७) " उत्तम उपदेश कर, बुरा काम न कर, इस मनुष्यको जगत्यों भेजों, तेरं नियमानुकूछ चलता हुना यह मनुष्य पूर्णायु होकर यहां रहे। उपदेशक हम प्रकारका उपदेश जनताको करे नौर जनताको ऐसे मागसे चलावे कि सारे कोग उपदेश सुनकर बुरे कार्यसे हटें, जगत्में जाते हुए धम-नियमानुकूछ चन्नें नौर नीरोग बलवान् नौर पूर्णायु बनें। सथा सब प्रकारकी उन्नति प्राप्त करें—

अस्मै अधिवृहि, इमं दयस्य, अयं इतः उत् पतु । ( मं. ८ )

"इस मनुष्यको उत्तम उपदेश कर, इस पर द्या कर, शाँर इसको पेसा मार्ग बताओ कि यह यहांसे उन्नति करे '' उन्न अवस्था प्राप्त करे। यह उपदेशकोंकी जिम्मेवारी है कि वेही राष्ट्र के छोगोपर उत्तम शुम संस्कार डांकें, उनको शुम आर्ग बताव और वे सीचे उन्नतिके प्रथपर के बावें। जिस देशके और राष्ट्रके उपदेशक इस रीतिसे अपना ज्ञान प्रचारका कराँक जाँर राष्ट्रके उपदेशक इस रीतिसे अपना ज्ञान प्रचारका कराँक उत्तम रीतिसे कराँत हैं, वहांके छोग नीरोग, सुदढ, दीर्घायु तथा परम पुरुषार्थी होते हैं। परमपुरुषार्थी मनुष्य अपनी आयुका योग्य उपयोग करे। मनुष्यकी आयुका अत्तरहातृत्व उसीके जपर है यह बात कोई न मुळे—

#### समयविभाग

शतं ते युतं हायनान्द्रे युगे त्रीणि चत्वारि क्रण्मः। (मे. २१)

शरदे त्वा हेमन्ताय वसन्ताय ग्राष्माय परि दद्मसि। वर्षाणि तुभ्यं स्योनानि येषु वर्षन्त ओषधीः॥

(सं. २२)

अहे त्या रात्रये चौमाभ्यां परि वदासि । (मं. २०)

'में तेरी सी वर्षकी बायु अल्जित करता हूं, उसमें दो संधिकालके जोडे, सर्वी, गर्मी, वर्षा ये तीन काल भीर बाल्य तहल मध्यम भीर वार्षक्य ये चार अवस्थाएं हैं। वसन्त, ओव्म भीर वर्षी. शरत्, हेमन्त, आदि ऋतु तेरे लिये शुभ कारक हीं। दिन भीर रात्रीके समयक लिये में तुसे सींप देता हूं।"

दीर्घ जीवनकी बायुज्यमर्यादाका सी वर्षका समय है, उसमें सी वर्ष, वर्षमें दो अयन , छः ऋतु और तीन काक अर्थात् सदीं, गर्मी और वर्षा ये तीन समय होते हैं। प्रत्येक दिनमें दो संधिकाल और दिन तथा रात्रोका समय इतने समयविभाग होते हैं। इन समयविभागों के लिये मनुष्य सौंपा हुला होना चाढिये। समय विभागके लिये मनुष्यका सोंपा हुला होना चाढिये। समय विभागके लिये मनुष्यका सोंपा हुला होना, इसका अर्थ यह है कि समयविभागके अनुसार मनुष्यने अपना व्यवहार करना । जो समयविभागक अनुसार मनुष्यने अपना व्यवहार करना । जो समयविभाग करना चाढिये। इसीसे बहुत कार्य होता है और उन्नतिका निश्चय भी हो जाता है। अतः इन अंत्रोंके अपदेशसे मनुष्य यह बोज लेवे कि मनुष्यको समयविभागके अनुसार कार्य करना चाढिये, व्यर्थ बेकारीमें समय ग्रमाना अन्ति नहीं। अपने पास जो समय होगा असका योग्य उपयोग करना चाढिये। समयका व्यय व्यर्थ नहीं होना चाढिये।

इस सुक्त बहुत ही उत्तयोत्तम शहेत दिये हैं, जो पाठक इन आदेशोंक अनुसार चर्डेंगे वे निःसन्देद काम प्राप्त कर सकते हैं। विशेषकः दीर्घायु प्राप्त करनेके इच्छुक इस भूकते बहुत बोध प्राप्त कर सकते हैं।

# दुष्टोंका नाश।

#### [3]

(काषः- चातवः। देवता- अग्निः।)

रश्चोहणं नाजिन्मा जिंघमि मित्रं प्रथिष्ठ पूर्ण यामि शर्मे ।
शिशांनो अग्निः ऋतुंभिः समिद्धः स नो दिना स रिषः पांतु नक्तंम् ॥ १ ॥ अयोदंष्ट्रो अर्विषां यातुषानान्तुर्ण रृष्ण जातवेदः समिद्धः । आ जिह्नया म्रंदेवात्रमस्य ऋच्यादो नृष्टाणि घतस्त्रासन् ॥ २ ॥ उभोसंयानिकुर्ण धेहि दंष्ट्री हिंसः शिशानोऽत्रं परं च । उतान्तरिश्चे परि पाद्यमे जम्मे सं विद्यमि योतुधानांन् ॥ व ॥

अर्थ— (रक्षो-हणं वाजिनं प्रथिष्टं मित्रं आ जियमिं) राक्षसींका नाश करनेवाळे वळवान् प्रसिद्ध भित्रको भैं प्राकाशित करता हूं। भौर उपसे (शर्म उपयामि) सुस प्राप्त करता हूं। (सः ऋतुधिः समिद्धः) वह यज्ञोंसे प्रदीस हुना (शिशानः अग्निः) तीक्षण निम्न निम्न दिवा नक्तं रिषः पातुः) हमें दिव रात्र शत्रुओंसे बचावे॥ १॥

हे (जातवेदः ) जातवेद बर्गे ! (सिमिद्धः अयोदंष्टः ) प्रदीप्त होकर छोहेकी दाढोंसे युक्त होकर (अर्चिषा यातु-धानान् उपस्पृदा ) बपने प्रकाशसे यातना देनेवाळोंको जला। तथा (सूरदेवान् जिह्नया आरमस्व) सूर्व-विशेषोंको अपनी जिह्नारूप ज्वाळासे ठीक करना आरंभ कर। (वृष्ट्वा) बळयुक्त होकर (क्राज्यादः आस्ति अपि धरस्व) सांस बानेवाके हिसकोंको अपने सुखरें ढाळ॥ १॥

हे (उभयाचिन् असे ) दोनोंको जाननेवाले लग्ने ! तू (हिंस्सः शिशानः ) शत्रुओंकी हिंसा करनेवाला तीक्षण बन कर (अवरं परं च उभी ) इमसे निकृष्ट लीर डल्क्स्ट होनों प्रकारके शत्रुलोंको लग्ने (दंधी उपधेहि ) दाढोंने रख। (उत् अन्तरिक्षे परियाहि ) लीर जन्तरिक्षमें तू संचार कर। खीर वहांसे (जस्मैः यातु-धानान् अभिसंधोहि ) जपने जबहोंसे यातना हेनेवाले शत्रुओंपर चढाई कर ॥ ३॥

जानी अपने केजसे दुष्टोंको निबंक करे, मृढोंको अपने जिद्धाके अपवेशोंसे सुचारे । मास मक्षक क्रोंको अपने सुसासे अच्छादित करे अर्थात् क्रुरतासे निवृत्त करे ॥ १ ॥

दोनोंको जाननेवाठा देव बळवान् और बिबैक हिंसकीको खपने काधूमें रखे। सब स्थानपर संचार करके कष्ट देनेबाके हुर्थोंको दबावे॥ ६॥

भाधार्थ— दुष्टोंका नाश करनेवाका बकवान् प्रसिद्ध हितकर्ता सदा प्रशंसनीय है। इससे सुख प्राप्त होता है। वह उत्तम प्रशस्त कर्म करनेवाला, तीक्ष अथवा उप्र, प्रयस्न करके हमें दिन राव शत्रुओंसे बचावें व १ ॥

| अग्रे त्वचै यातुधानंस्य भिन्धि हिस्राधिनहिंसा हन्त्वेनम्।     |         |
|---------------------------------------------------------------|---------|
| प्र पर्वाणि जातवेदः वृणीहि ऋव्यात्रश्रंविष्णुर्वि चिनोत्वेनम् | 11811   |
| यत्रेदानीं पश्यांसि जातवेद्रस्तिष्ठंन्तमग्र उत वा चरन्तम्।    |         |
| जुतान्तरिक्षे पर्तन्तं यातुषानं तमस्तां विष्य भवी शिभानः      | ॥५॥     |
| युज्ञैरिषूं। संनर्भमानो अमे वाचा श्रृत्या अश्रनिभिदिंहानः।    |         |
| तासिविध्य हदये यातुषानान्त्रतीचो बाहून्त्रति मङ्ग्ध्येषाम्    | 11 4 11 |
| जुतार्रहभानस्पृणिहि जातनेद जुतारे माणाँ ऋष्टिभियीतुधानान् ।   |         |
| अमे पूर्वी नि जीह शोशंचान आमादः क्ष्त्रिक्कास्तमंदन्त्वेनीः   | 11011   |
| इह प्र ब्रंहि यतमः सो अप्ने यातुषानो य इदं कृणोति ।           |         |
| तमा रंभस्व समिधा यविष्ठ नुचर्श्वस्थक्षुंषे रन्धयैनम्          | nen     |
| 5                                                             |         |

अर्थ — हे अमे ! (यातुधानस्य त्वचं मिन्धि) कष्ट देनेवाकेकी खचाको किसमिस कर । (हिंस्न-अशानिः हरसा एनं हन्तु ) हिंसक विद्युत् वेगसे इसका नाश करें । हे (जातवेद:) जातवेद! शत्रुके (पर्वाणि श्रृणीहि ) पर्वोको कार । (क्रविष्णुः क्रव्यात् एनं विचिनातु ) मांसमक्षक क्रूर प्राणी इस दुष्टको पकड पकड कर खा जाय ॥ ४॥

हे (जातवेदः) ज्ञानी अग्ने ! त (यत्र इदानीं) जहां अब (तिष्ठन्तं चरम्तं उत अन्तिरिक्षे पतन्तं यातुधानं पदयांसि) खंडे हुए, अमण करनेवाळे और अन्तिरिक्षमें संचार करनेवाळे यातना देनेवाळे दुष्टको देखता है वहां (शिशानः

अस्ता शर्वा ) तीक्षण शस्त्र फेंकनेवाला शत्रुहिंसक तू (तं विध्य ) उस शतुका वेध कर ॥ ५॥

हे अमे ! (यज्ञैः) सत्कर्मी झारा बढता हुआ तू (इष्ट्रः संनधमानः) अपने वाणोंको ठीक करके (धाचा) वाणीसे उपदेश करता हुआ (शाल्यान् अशनीभिः दिहानः) शल्योंको बिजुलीसे तीक्ष्ण करता हुआ (ताभिः प्रतीचः वपदेश करता हुआ (शाल्यान् प्रति सिङ्ध्) वातुधानान् हृदये विध्य) उनसे शत्रुके संमुख होकर उन दुष्टोंको हृदयपर वेध करके, (एषा बाहृन् प्रति सिङ्ध्) इनके बाहुलोंको तोड डाला ॥ ६॥

है जातवेद ! (उत आरब्धान् उत आरभाणान् ) सःकार्यका बारंभ करनेवाके बौर किय हुए छोगोंको (ऋधिभिः स्पृणुहि ) बस्नोंसे सुरक्षित रख । हे बन्ने ! (यातुधानान् पूर्वः शोशुचनः निजाहि ) दुष्टोंको सबसे प्रथम प्रकाशित स्पृणुहि ) कार्नोंसे सुरक्षित रख । हे बन्ने ! (यातुधानान् पूर्वः शोशुचनः निजाहि ) दुष्टोंको सबसे प्रथम प्रकाशित स्पृणुहि ) कार्नोंसे सुरक्षित रखा । है बन्ने । (आमादः एनीः हिंदकाः एनं अदन्तु ) मांस खानेवाळे काळ पक्षी हनको छा जावें॥ ७॥

हे अग्ने ! (यः यातुधानः इदं कृणोति) जो दुष्ट यह दुष्ट कार्य करता है (यतमः सः इइ प्रबृहि) वह कीनसा है यह यहां कह दे। (तं आरमस्व) ससको दण्ड देना आरंभ कर। (तं सामिधा आरमस्व) उसको लकहियोंसे जलाना आरंभ कर। (नुचक्षसः चक्षुके एनं रन्धय) मनुष्योंके हितकी दृष्टिसे इस दुष्टका नाग कर। ॥ ८॥

जहां कष्ट देनेवाळे हिंसक दुष्ट होंगे वहां शनको दबा दिया जावे ॥ ५ ॥ सरकमाँसे बढ़ो, लपने शस्त्रास्त्र तैयार एस्त्रो, वाजीसे उत्तम उपदेश करो, अपने शस्त्रोंको विस्तृतीसे तीक्षण करो, और अमसे शसुओंके हृदयोंका वेश्व करो, तथा अनके बाहुका छेदन करो ॥ ६ ॥

ग्रुम कमें करनेवालोंकी रक्षा अपने शस्त्रोंसे कर । दुष्टोंका नाश कर । मांस खानेवाले पश्री दुष्टोंका मांस खार्वे ॥ ७ ॥ जो दुष्ट है उनकी दुष्टता यद्दी कही, उनकी दण्ड दो, जनताका हित करनेकी रिष्टिसे उनका नाश कर ॥ ८ ॥

६ ( अथवे. सु. भाष्य )

भावार्थ— दुष्टोंको पीटकर उनके चमडेको जिस्सिस कर । बिजुकीके भावातसे दुष्टोंका नाश हो । दुष्टोंके जोखोंको काडो । सांस सक्षक हिंसक भीर क्रूरको पक्ष पक्षकर माश करो ॥ ४॥

| तीक्ष्णेनमि चक्षुषा रक्ष युज्ञं प्राञ्चं वसुंस्यः प्र णेय प्रचेतः ।<br>हिस्रं रक्षांस्थिमि बोद्यंचानं मा त्वां दभन्यातुधानां नृचक्षः |    | !! | ९ | 11 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|----|---|----|
| नृचक्षा रक्षः परि पश्य विश्व त <u>स्य</u> त्रीणि प्रति शृणीद्यप्रो ।<br>तस्योग्ने पृष्टीर्देशसा शृणीहि त्रेधा मूलं यातुवानस्य वृश्व  | 11 | Ś  | 0 | įį |
| त्रियीवुधानः प्रसितिं त एत्वृतं यो अमे अन्तेन हन्ति ।<br>तम्चिषां स्फूर्जयंद्धातवेदः समक्षमेनं गृणते नि युङ्ग्धि                     | 11 | 8  | ? | 11 |
| यदंग्ने अद्य मिथुना शर्पातो यहाचस्तृष्टं जनयंनत रेभाः ॥<br>मुन्योर्भनेसः शर्च्यार्थं जायेते या तयां विष्यु हदंये यातुषानांन्         | 11 | 8  | २ | 11 |

अर्थ— दे नमे ! (तिक्ष्णेश चक्षुषा प्राञ्चं यहां रक्ष) त् अपने तीक्ष्ण आंखसे श्रेष्ठ यात्रकी रक्षा कर। दे (प्र-चेतः) जानी ! त् (चलुभ्यः प्रणय) वसुनोंके लिये ससकी लेजा। दे (नृ-चक्षः) लोगोंके निरीक्षक (हिंसं रक्षांसि अभिशोचन्) हिंसकको नौर राक्षसोंको तपाते हुए (त्या) तुझको (यातुधाना मा द्भन्) यातना देनेवाले न द्वावें॥ ९॥

हे लग्ने ! तू ( नृ—चक्षाः विश्व रक्षः परिपद्य ) मनुष्योका निरीक्षण करता हुना सब दिशाओं में राक्षसीको देख । ( तस्य त्रीणि अग्रा प्रति शुणीहि ) डसके तीनों अग्रसागोंका नाश कर । (तृस्य पृष्टीः हरसा शुणीहि ) डसकी पसुलियोंकों अपने बस्से तोद । (यातुष्ठानस्य मूळं त्रेष्ठा बुश्च ) यातना देनेवालिकी तीनों प्रकारोंसे काट डाला ॥१०॥

हे अग्ने ! (यः अनुतेन ऋतं हन्ति) जो लस्त्यसे सत्यका नाश करता है, वह (यातुधानः ते प्रसिति त्रिः पतु) दुष्ट तेरे बन्धनमें तीन प्रकारींसे प्राप्त होते । हे जातवेद ! (तं अचिषा स्पूर्णांधन्) उसको अपने प्रकाशसे प्रभावित करता हुआ त् (एनं समक्षं गृणते नि युङ्खि) इसको अपने सामने ईशस्तुति करनेवालेके हितके लिये प्रतिबन्धमें रख । १३॥

हे अमे ! (यत् अद्य सिथुना दापातः ) जो लाज होनों एक दूसरेको जापते हैं, (यत् रेभाः वाचः एष्टं जनयन्त ) जो लाकोश करनेवाले वाणीकी कठोरता प्रकाशित करते हैं। (या मन्योः मनसः दारव्या याजते ) जो कोधी मनसे शख होता है (तया यातुधानान् हृद्ये विध्य ) उससे पीडकोंको हृदयमें वेध डाल ॥ १२ ॥

भावार्थ- अपनी दृष्टिते-शक्तिसे-सःकर्मका संरक्षण कर । और निगासकी कीर उसे हे चक । दिसकीको अपने तेजसे दृश और ऐसा कर कि दृष्ट तुसे न दबावें ॥ ९॥

जनताकी रक्षा करनेके किये तू सब दिशामोंसे दुष्टोंको द्वंड निकाल । भीर रानके तीनों प्रकारके प्रयतनींको प्रतिबंध कर । दुष्टोंकी पीठ तोड भीर अनकी जड उखाड दो ॥ १०॥

जो असत्यसे सत्यको द्वाता है उस दुष्टको बंधनमें डाल । अपने तेजसे २१सको नि:सस्त कर और हैश्वर अस्त्रके सन्मुख उसको प्रतिबंध कर ॥ ११ ॥

जो दुष्ट परस्परको शाप देते हैं और आक्रोश करके कठोर भाषणा बोळते हैं। उनके मनके दुष्ट भावों से जो बावक परिणाम होता है, इससे दुष्टीके हृदय जल जार्वे ॥ १२॥

| परां शृणीहि तपंसा यातुषानान्परांग्ने रक्षो हरसा शृणीहि ।     |            |
|--------------------------------------------------------------|------------|
| पराचिषा पूरिदेवान्छुणीहि पर्राप्तुतुः शोश्चेचतः शृणीहि       | 11 8 \$ 11 |
| पराद्य देना ईजिनं शृंणन्तु प्रत्यगैनं श्रुपथा यन्तु सुष्टाः। |            |
| वाचास्तेनं शरंव ऋच्छन्तु ममेन्विश्वस्येतु प्रसिति यातुधानंः  | 11 88 11   |
| यः पौरुषयेण ऋविषां समङ्ते यो अश्व्येन पृश्चनां यातुवानाः ।   |            |
| यो अद्याया भरति श्रीरमंत्रे तेषां श्रीपीणि हरसापि वृथ        | 11 24 11   |
| विषं गर्वां यातुधानां भरन्तामा वृश्चन्तामदितये दुरेवांः।     |            |
| परेणान्द्रेवः संविता दंदातु परां भागमोषंधीनां जयन्ताम्       | ॥ १६ ॥     |

अर्थ— (यातुधानान् तपसा परा श्रणीहि ) यातना देनेवालोंको सपने तपसे तूर करके नाश कर । श्रीर है अपने । (हरसा रक्षः परा श्रणीहि ) भाने बलसे दूर करके नाश कर । (सूरदेवान् अर्विधा परा श्रणीहि ) मुडोंको भपने तेजसे तूर करके नाश कर तथा (अपुतृपः शोद्युचतः पराश्रणीहि ) दूसरेकि प्राणी पर तृप्त होनेवाले शोक करनेवाले दुर्शको भी तूर करके नाश कर ॥ १३॥

(देवाः अद्य वृज्ञिनं परा ग्रुणन्तु) देव काज पाप करनेवाळे पापीको तूर करें। (सृष्टाः शपथाः एतं प्रयत्क् यन्तु ) भेजी हुई गाळियां उनके प्रति वापस जीय। (वाचा स्तेनं शरवः सर्भन् ऋच्छन्तु ) वाणीके चोरको शक्ष सर्भीसे कारें। (यातुधानः विश्वस्य प्रसिति एतु ) यातना देनेवाला दुष्ट सबके बन्धनसे जाय॥ १४॥

(यः पौरुषयेण क्रविषा समंक्ते) जो अनुष्यके मांससे अपने आपको पुष्ट करता है और (यः यानुधानः अद्देशन पशुना) जो दुष्ट अश्व सादि पशुके सांससे अपने आपको पुष्ट करता है, दे स्त्रे! (यः अष्ट्यायाः श्वीरं भरति) जो गायका दूध सुराकर के जाता है (तेषां शिर्धाण हरसा अपि वृक्ष) उनके सिरोंको अपने बळसे तोड हाल ॥ १५॥

(यातुधानः गवां विषं भरन्तां) जो दुष्ट गौशोंको विष देते हैं, श्रीर (दुरेवाः अदितये आवृध्यन्तां) जो दुष्ट गौको काटते हैं, (सविता देवः एनान् परा द्दातु) सविता देव इनको दूर हटावे। (ओषधीनां भागं पराजयन्तां) इनको शौषधियोंका भाग भी न दिया जावे॥ १६॥

भावार्थ — जो दुष्ट लोगोंको कष्ट देते हैं उनको अपने तप, बल और तेजसे दूर कर और उनका नाश कर। मूरोंकी खपासना करनेवालोंको भी दूर कर। जो दूसरेके प्राण लेकर तृप्त होते हैं उनको एकाते हुए हटा दो॥ १३॥

पापी मनुष्यको सीर पापको दूर किया जाय। गालियां दीं हुई देनेवालेके पास वापस जांय । वाणीसे चोरी करनेवालेके मर्मस्थान शस्त्रोंसे कार्ट जांव । जनताको यातना देनेवालेको प्रतिबंधमें रखो ॥ १४॥

मनुष्यका घोडे बादि पशुका मांस खा कर जो दुष्ट अपना शरीर पुष्ट करता है सौर गयका दूध चोरी करके पीता है इसका सिर काट ॥ १५ ॥

जो दुष्ट मनुष्य गौको विष देते हैं और गौ काटते हैं, उनको समाजसे हटाया जावे और खनको धान्यादिका माग भी न दिया जावे ॥ १६ ॥ संग्रत्सरीणं पर्य इस्तियां या एतस्य माशी या तुघानी नृषक्षः ।

पीयूषंमग्ने यत्मिरित तृष्मात्तं प्रत्यं अप्तिचा विषय ममिणि ॥१७॥
सनादंग्ने सृणिस या तुघनाश्च त्वा रक्षां सि पूर्वनासु जिग्यः ।
सहसूरान तुं दह ऋन्यादो मा ते हेत्या स्थात दैन्यां याः ॥१८॥
त्वं नी अग्ने अध्रादंदुक्त हत्वं पश्चादुत रक्षा पुरस्तात् ।
प्रति त्ये ते अजरां सस्तापिष्ठा अघर्यं सं शो शुंचतो दहन्तु ॥१९॥
पश्चात्पुरस्तां दध्या दुतो त्यात्क्रितः कान्येन परि पाद्यते ।
सखा सखां यमजरी जिन्मणे अग्ने मर्ता अमत्युस्तं नीः ॥२०॥
तदंग्ने चक्षुः प्रति धेहि रेमे श्रीफारुजो येन पश्चां से यातुधानांन् ।
अथर्ववज्ज्यो तिपा दैन्येन सत्यं धूर्यन्तम् चितं न्योषि ॥२१॥

अर्थ— दे (नृ-चक्षः) मनुःगंके निरोक्षक ! (जिस्तियायाः संबत्सरीणं पयः) गायकः वर्षभर प्राप्त होने-वाका नो दूध है (तस्य यातुधानः मा आशीत्) इसका पान यातना देनेवाला दुष्ट न करे। दे अग्ने ! (यतमः पीयूषं तितृष्सात्) उनमेंसे नो दुष्ट दूधरूपी अमृतको पीयेगा, (तं प्रत्यक्षं अर्विषा धर्मणि विषय) इसको सबके संमुख अपने तेजसे मर्मस्यानमें वेध बाल ॥ १७ ॥

हे अमें ! तू (यातुधानान् सनात् मृणासि) यातना देनेवाने हुष्टोंका सदा नाम करता है। (रक्षांसि त्वा पृतनासु न जिग्युः) राभ्रस एमें युद्धोंमें नहीं जीत सकते। (सहमूरान् ऋन्थादः अनुदह) मृढोंके साथ मांस भक्षकोंको जला दे। (ते दैन्यायाः हेत्याः) वे तेरे दिन्य शस्त्रास्त्रसे (मा मुक्षत) न सूट जीय ॥ १८ ॥

हे अमे ! (त्वं नः अधरात् उदक्तः पश्चात् उत पुरस्तात् रक्ष) त् हमें नीचेसे अपरसे पीछेसे और आगेसे रक्षा करं। (ते त्यं शोशुचतः अजरासः तिपिष्ठा) वे सब तेजस्वी, अक्षीण होकर तपानेवाले (अघशंसं प्रति दहन्तु) पापीको जला देवें॥ १९॥

हे बमे ! तू (किविः काव्येन) किव है जतः वपने काव्यसे (पश्चात् पुरस्तात् अधरात् उत् उतरात् परिपाद्धि) पीडेसे बागेसे नीचेसे बीर उपस्से सब शिवसे स्था कर। (त्वं सखा सखायं) तू मित्र है बतः मुझ जैसे मित्रकी, (अजरः जिम्मो) तू जरारिहत है बतः मुझ जराग्रस्तकी बीर (अमरः मर्त्यान् नः परिपाद्धि) तू अमर है बतः हम मरनेवालोंकी रक्षा कर।। २०॥

अमे ! (येन शका- रुजः यातुधाशन् पर्यसि) जिससे त् लातोंद्वारा ठोकरें कगानेवाले दुर्शेका निरीक्षण करता है, (तत् चक्षुः रंभे प्रतिधेन्द्दि) वद बाख शोर मचानेवालेपर रख। (अथर्व-वत् दैव्येन-ज्योतिषा) बर्हिसक दिश्य तेजसे (सत्यं अचितं धूर्वन्तं) सस्य अचेत नाश करनेवालेको (नि ओष) जला दो॥ २१॥

भावार्थ— हे मनुष्योंका हित करनेवांछे! गायका दूच दुष्ट मनुष्य न पीवे। जो दुष्ट चुराकर पीयेगा छसकी बारीरिक दण्ड दिया जावे॥ १७॥

त् सदा दुष्टोंका नाश करता है, तुझे राश्चस पराभूत नहीं कर सकते । त् मौसमझक झूरोंको जला, तेरे पाशसे वे दुष्ट न झूटें ॥ १८ ॥

त् सब जोरसे इमारी रक्षा कर । तेजस्वी लोग पापियोंको दण्ड देवें ॥ १९॥

त्कवि, मित्र, जरारदित और समर है अतः तृहमारी रक्षा कर । हम तेरे मित्र बनना चाहते हैं। सौर हम जरामस्त होते हैं सौर मृत्युसे भी त्रख हैं अतः तृहमारी खद्दायता कर ॥ २०॥

| परिं त्वाधे पुरं वयं विप्रं सहस्य भी निष्ठि।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| घृषद्वेण द्विवेदिवे हन्तारं भङ्करावंतः<br>विषेणं मङ्गरावतः प्रति स्म रूक्षसां जिह ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ॥२२॥       |
| विषेणं मङ्गरावतः प्रति स्म रुक्षसा जिह ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
| अमें तिरमेन शोचिषा तपुरम्रामिर्चिमिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 11 53 11   |
| वि ज्योतिषा बहता भारयग्निराविविश्वानि कुणुते महित्वा।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |
| प्रदिवीमीयाः संहते दरेवाः शिशीते मुक्ते रक्षीम्यो निनिस्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 11 58 11   |
| में ते शई अजरे जातवेदिस्तरमहेती ब्रह्मश्रीसर्ते ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |
| ताम्यी दुहादमिम्दासंनतं किमीदिनै प्रत्यश्चमिषां जातवेद्रा वि वि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | क्ष्व।।२५॥ |
| अग्नी रक्षांसि सेघति शुक्रशोचिरमंत्र्यः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
| शुचिः पावक ईड्यंः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 11 38 11   |
| The state of the s |            |

अर्थ— हे अमे ! हे (सहस्य) बजवान् ! (वयं) हम सब (विमंपुरं) ज्ञानी और पूर्णता करनेवाले, ( धृषद्वर्ण ) धर्षण करनेवाले और ( भंगुरावतः इन्तारं ) विनाशकोंका नाश करनेवाले, (त्या दिवे दिवे परिश्रीमिहि ) तेरा प्रतिदिन ध्यान करते हैं॥ २२ ॥

हे भग्ने ! (तिगमेन शोचिया) तीक्षण तेजसे युक्त (त्युः अश्राभिः अर्चिभिः) तपानेवाके तेजकी दीक्षियोंसे

(विषेण भंगुरावतः रक्षसः प्रति जिह सम ) विषसे नाश करनेवाले राक्षसींका नाश कर । ॥ २३ ॥

(अग्निः बृहता ज्योतिषा विभाति ) अग्नि विशेष तेजसे प्रकाशता है। (महित्या विश्वानि भाविः कृणुते ) अपने सामर्थ्यसे सब जगत्को प्रकट करता है। (अदेवीः दुरेवाः मायाः प्रसहते ) राक्षसोंकी दुःखदायक कपट जालोंको जीवता है। ( अंगे रक्षीक्यः विनिक्वे शिशीते) आने दानों सींग राक्षसोंका नाग करनेके छिये सीक्षण करता है ॥२४॥

है (जातवेदः) वेदज्ञ! (ये ते अजरे तिग्म-हेती) जो तेरे तीक्षण हथियारक समान (ब्रह्मसंशिते श्टंगे) कानसे तीक्षण किये हुए सींग हैं, हे जातवेद ! (ताश्यां) उन दोनों सींगोंसे और (अर्चिषा) अपने तेजसे (बुहार्द किमीदिनं अभिदासन्तं ) दुध हृदय भूके और दूसरेका नाश करनेवाले दुष्टका (प्रत्यञ्चे वि निश्व ) सामने नाश कर्।। २५॥

( शुक्तशोचिः अमत्येः ) গুরু प्रकाशवाला धमर ( গ্রুचिः पात्रकः ईश्यः ) पवित्र, शुद्धता करनेवाला स्तुत्प

मिम (रक्षांसि सेघति ) शक्षसोंका नाश करता है ॥ २६॥

भावार्थ- जो दुष्ट छातुँ मारकर हमारे शरीर तोडते हैं तथा जो विरुद्ध कोळादक मचाते हैं उनको तू देख। तू अपने तेजसे हमारा नाश करनेवालेका नाश कर ॥ २१ ॥

ज्ञानी, मनकासना पूर्ण करनेवाले, शत्रुका धर्षण करनेवाले, दुष्टींका भाश करनेवाले तुझ बळवान् देवका इस सब

प्रतिवित ध्यान करते हैं ॥ २२ ॥

विष देकर जगत्में नाश करनेवाले दुष्टोंका नाश त् अपने तीक्ष्ण और छप्र तेजसे कर ॥ २३ ॥

णिया विशेष तेअसे प्रकाशता है और अपने सामध्येंसे जगत्को प्रकाशित करता है। राश्चसोंके कपट जाल दूर करके अनके नाशके लिये अपने दो सींग तीइण करता है ॥ २४ ॥

तेरे सींग वीक्ष्ण हथियार जैसे हैं जीर वे ज्ञानसे तीक्षण हुए हैं, उनसे और अपने तेजसे दुष्ट हृद्यवाने वातकी शत्रुका

माधा कर ॥ ३५॥ श्रुद्ध, तेजस्वी, अमर, पवित्र, श्रुद्धवा करनेवाका प्रशंखनीय स्त्रि राक्षसीका नाश करनेवाका है। ॥ १६ ॥

## दुष्टोंका नाश

## दुष्टोंके लक्षण

इस स्क्रिमें दुष्ट मनुष्योंका नाश करनेका विषय है। जतः दुष्ट कीन है इसका पहिले निश्चय करना चादिये। यह निश्चय न दुशा तो कदाचित दुष्ट बचेगा और सुष्टका ही नाश जञ्चानले किया जायगा। अतः वेदने इस स्क्रिमें दुष्टोंके दक्षण कहे हैं, देखिये—

र दुर्हाई: (दु:+हाई) - दुष्ट हृदयवाला, जिसके लग्त:करणोर दुष्ट विचार रहते हैं, जो दुष्ट भाव मनमें घारण करता है, जो हृदयमें वालपातकी कल्पनाओंको घारण करता है। (मं. १५)

द रक्षः, राक्ष्यः (रक्षाते) - जो रक्षण करनेका जाविभीत बताकर घात करता है। जो बाहरसे रक्षा करनेका बींग रचकर जन्दरसे उसीका नाम करता रहता है (मं. ९)

३ असु-तृप्- जो दूसरोंके प्राणोंका बिल केकर तृस होता है, जो दूसरोंका नाश करके अपना स्वाधैसाधन करता है, जो दूसरोंका बात करके अपनी पुष्टि करता है। (१३)

४ धूर्द्रन्− जो दूसरोंका बात पात और नाश करता है। (२१)

५ अंगुरावत् - जो दूसरीका सत्यानाश करता है (२२)

६ अभिदासन् जो दूसरोंका वध करवा है, दूसरोंको बंधनमें डालवा है, दूसरोंको गुलाम बनावा है, दूसरोंको पारवंड्यमें रखकर स्वयं अपने भोग बढाता है, जो दूसरोंको इस बनावा है। (२५)

थ हिंसा (३); शरुः (१४) - जो हिंसा करता है, बातपात करता है। दूसरोंका नाश करता है।

८ राफा-रुज्- अपनी कातोंके प्रहारींसे जो दूसरोंको मारता है, दूसरोंके अश्रयत कातोंकी मारसे तोड देता है। (२१)

९ रिष:- दिसक, घात पात करनेवास्ना, जो दूसरोंका विश्वंस करता है। (१)

रं कांचात् (२), कविष्णुः, आमाद् (४) - जो मांस कांवा है, जो कथा मांस खाता है, जो रक्त पीता है, जो दूसरोंके जीवनपर जीवित रहता है।

११ यः पौरुषेयेण अइन्येन क्रविषा, यः पशुना सर्मकः- जो मनुष्य, नश्च और अन्यान्य पशुनीके माससे अपना शरीर पुष्ट करता है, जो पशुपक्षियोंके सांससे अपने आंपको पुष्ट करता है, जो अपने पेटके छिये दूसरोंका जीव देवा है। (१५)

१२ दुरेवाः अदितये आवृश्चन्तां – जो दुष्ट गायको काटता है अथवा कटवाता है। श-दिति अर्थात् हिंसमीय गौका भी जो वध करता है। (१६)

१३ गवां विषं भरन्तां-गीवोंको जो विष देते हैं और विषसे गीका वश्र करते हैं। (१६)

१४ किमीदिन् - (कि-इदानीं) अब आज क्या खाये, कळ ससका वध किया और पेट पाला, आज किसका वध करके पेटप्तीं करें इसका जो सदा विचार करते हैं। जो कभी दूसरोंका बात किये विना नहीं रहते। (२५)

१५ यातुधानः (यातु+धानाः)- यातना देनेवाळे, दूसरोंको सतानेवाळे दूसरोंको पीढा देनेवाळे। (२)

१६ दुरेबः- (दुः+एव) - दुष्ट मार्गपर चलनेवाला, बुरे कार्यमें प्रवृत्त होकर दूसरोंको कष्ट देकर अपना सुस्र बढानेका प्रयस्न करनेवाला। (२४)

१७ अदेवीः मायाः- (अ-दिवय मायाः)- जो हराई और कपट करते हैं, जो घोखा देकर दूसरोंको लटते हैं, घोखेबाजीसे अपना ऐश्वर्थ बहाते हैं। (२४)

१८ वृजिनः जो पाप करता है, पापकभैमें प्रवृत्त होता है। (१४)

१९ वाचास्तेनः- (वाचा+स्तेनः)- जो वाणीका चोर है, जिसका भाषण सत्य नहीं होता। जो एक बोलता है और दूसराही करता है, जो विश्वास रखने अयोग्य है (१४)

२० मूर्रदेवः, (२) सहसूरः (१८)- घात पात करनेवाला मूढ, डाकुलोंके साथ रहनेवाला, महामूख, महावातकी, महाहिंसक। (२)

२१ मिथुना शपाता- एक दूसरेको गालियां देते हैं, परस्पर बुरे शब्दोंके प्रयोग करते हैं। अपशब्द बोकते हैं। (१२)

ये सब दुष्ट हैं। ये दुष्टोंक लक्षण हैं। पाठक इन वचनोंका विचार करके अपने समाजमें अथवा इस संसारमें इन कक्षणोंसे युक्त कीन कीन हैं, इसका निश्चय करें भीर उन

दुष्टोंको दूर करनेका प्रयत्न करें। हुन छक्षणोंका विचार करके पाठक श्रेष्ठ सजानोंके लक्षण भी जान सकते हैं। जैसा " जो दूसरोंका घात पात नहीं करते, जो किसीकी हिंसा महीं करते, जो महिंसा भावसे वर्तते हैं, जो सदा सल बोकते हैं, कभी कपट नहीं करते, हदयमें शुद्ध भाव धारण करते हैं, कभी किसीका नाश करके अपना पेट भरता नहीं चाइते, परंतु अपने प्रयत्नसे दूसरोंका सुख बढाना चाहते हैं, दुष्ट मनुष्योंके साथ कभी नहीं रहते, मुखसे कभी बुरे शब्द नहीं डमारते, जो पाएकमैं में प्रवृत्त नहीं होते, जो मांस भोजन नहीं करते, जो दूसरोंको मारपीट नहीं करते, जो दूसरोंको दासमावसे छुडानेके छिये प्रयत्न करते हैं, जो दूसरोंकी रक्षा करते हैं। " जो ऐसा गुद्ध सदाचार रखते हैं वे सजन कहे जाते हैं। इन सज्जनोंको पूर्वोक्त दुष्ट दुर्जन सदा कष्ट देते हैं. अत: दुष्टोंको दूर करना धर्म होता है। सञ्जनोंका परित्राण करना, दुष्ट दुर्जनोंका नाश करना सौर धर्मेकी व्यवस्था स्थापित करना यह सब श्रेष्ठ पुरुषोंका कर्तस्य है । जो यह कर्तस्य करेंगे वेही आदश्के योग्य पुरुष हैं। यही मनुष्यका धर्म है, अतः इस सुक्त हाश कहा है ि। इस दुर्धोका नाश करना चाहिये। नाश करनेका आव ः हि- कि बनका दुष्ट भाव दूर करना, अनके स्वभावका कु धार करना, छनको दुष्ट न्यवहारसे निवृत्त करना, हनको समाज या राष्ट्रसे बदिष्कृत करना और हतनेसे श्री कार्य न हुआ, तो अनका नाश करना । इस स्क्रका यह कार्य है । अब इन दुष्टोंका नारा करनेवाला कैला हो, इस विषयमें देखिय-

दुष्टोंका नाश करनेवाला कैसा हो ?

पूर्वोक्त विवरणमें दुष्टीके कक्षण कहे हैं, इन कक्षणीं से दुष्टीका ज्ञान हो सकती है। इन कक्षणों से दुष्टीका ज्ञान होने के पश्चात सनका नाश करनेका कार्य कौन करे, इसका विचार करने वाहिये। हरएक मनुष्य दुष्टीका नाश करनेका कार्य करनेका कार्य करनेका कार्यकरनेका कार्यकरनेका कार्यकरनेका कार्यकरी नहीं है, यह कार्य विशेष जिल्ला कार्यहें स्वतः यह कार्य विशेष सावधानवासे होना चाहिये और विशेष योग्यवावासे मनुष्यके काधीन यह कार्य रहना चाहिये। इस विषयके निर्देश इस स्कार्य हैं, इनका अब यहां विचार करते हैं—

१ मित्रः ( मं. १ ), स्तर्खा ( मं. २० )- को ससुव्य सब मञ्जूष्योंकी मोर मित्रताका बर्शव करता है, को सबका सखा अर्थात् हित जाहनेवाका है। जनताका हित करनेमें जो तत्पर रहता है,

२ सिप्रः (मं. २२), कविः (मं. २०) – जो विशेष प्राज्ञ सर्थात् झानी है, जो कवि है सर्थात् कान्तदर्शी है, जो दूरदृष्टि है, जो गहराईसे हरएक बातका विचार कर सकता है, जो पवित्र दृष्टिके साथ सब बातोंका सागेपीकेका विचार करनेसे चतुर है,

३ जातवेदः (ज्ञातवेदः)- जो ज्ञानी है, जिसने अध्ययन उत्तम प्रकारसे पूर्ण किया है, जो बहुश्रुत भीर वेदशास्त्रज्ञ है, जिसके अंदर ज्ञानकी इष्टि उत्पन्न हुई है, (मं. ६)

श्व श्रध्यवित् दिव्यज्योतिः (मं. २१) - जो (म-धर्व) अच्छक स्थितप्रज्ञ योगीके समान दिव्य तेजसे युक्त है, जिसने योगसाधनादि द्वारा अपना मन स्थिर किया है, जो च्छल वृत्तिवाला नहीं है, जो शान्ति और गंभीरतासे सब बातोंका विचार कर सकता है और शीव्रता करके जो कार्यका बिगाह नहीं करता है।

५ शुक्त शोखिः, शुचिः, पावकः (मं. २६)- तो पवित्र तेजसे युक्त, स्वयं भाचारसे शुद्ध सीर पवित्रता करनेवाला है, जो स्ययं पवित्र विचार, पवित्र हसार सीर पतित्र लाचारसे युक्त है, जिसका मन, सुद्धि, चिक्त साहि सम्तरिन्द्रिय तथा जिसके बाह्य इंद्रिय पवित्र हैं सीर शुद्ध स्ववहार ही करते हैं,

६ ईड्यः (सं. १६), प्रथिष्ठः (सं. १)= प्रविक्त कारणसे जो प्रशंसनीय है, स्तुति करने योग्य है, सब कोग जिसके पवित्र जाचारकी प्रशंसा करते हैं,

७ वाजी (मं. १), सहस्यः (मं. २२) - जो बळवान् है, कर्तब्य करनेका निश्चय होनेके पश्चात् जो निश्चय-पूर्वक अपने बळसे उसको निश्चाता है, जो प्रतिपक्षीको प्रशस्त कर सकता है, जो अपने बळसे अपने कर्तब्य कर सकता है,

८ ब्रह्मसंशितः (मं. २५) – ज्ञानसे तीक्ष्ण, ज्ञानसे तेजस्वी, ज्ञानसे सुसंस्कृत, ज्ञानसे प्रशंसायुक्त बना हुना,

९ अजरः, अग्रत्यः (मं. २०) = जरारहित कीर मृत्युरहित बना हुना, क्षीण न होनेवाळा और मृत्युसे न हरनेवाळा, देवोंके समान जरामत्युको दूर रक्षनेवाका विस्थ-जीवन युक्त, र्॰ क्रतुभिः समिद्धः (मं. १)- विविध सत्क्रमौते प्रदीस हुना, श्रेष्ठ प्रशस्त्वस्य क्रमौते प्रकाशित, सत्यसय प्रशंसनीय इत्तम कर्म करनेवाला, जिससे उत्तम कर्म ही होते हैं,

११ शिशानः ('मं. १ )- तीक्ष्ण, तेजस्वी,

१२ ज्ञावी ( मं. ५)- शत्रुकोंका नाज करनेवाला,

१३ प्रतीचः ( सं. ६ )- दुष्टीका सामना करनेवाला, शत्रुषींके सन्मुख खडा होकर छनका प्रतिकार करनेवाला,

१४ भंगुरावतः हन्ता ( मं. ११)- घातकीका नाश करनेवाळा,

१५ रक्षोहा (कं. १) - राक्षसीं, क्रकर्भ करनेवालीका नाग करनेवाला,

१६ फ्रांचादः अधिघत्स्य (मं. १) - मांसमक्षकों, दूसरोंके जीवनोंपर अपनी पुष्टी करनेवालोंको द्वाजो,

१९ अर्चिषा यातुंघानान् उपस्पृश (मं. २) - अपने तेजसे दूसरोंको यातना देनेवालीका नाश कर,

१८ दिवा नक्तं रिषः पातु (मं. १)- दिन रात्र बातकों संस्कृति स्था कर,

१९ जम्भैः यातुधानान् संघेहि (मं. १)- इथियारींखे दुर्होको दण्ड हे ।

इस हंगसे इस स्कर्म दुष्टोंका नाश कीन करे इस विषयमें करा है। दुष्टोंका नाश करनेवाला ज्ञानी, शान्त, सम बुद्धि रखनेवाला, गंभीर, विचारवान्, जनताका हित करनेवाला, पवित्र विचारवाला ऐसा सुयोग्य पुरुष होना चाहिले। हरएक मनुष्य यह पवित्र कार्य कर नहीं सकता। जिससे कभी अन्याय होनेकी संभावना नहीं होती, ऐसे सज्जनके आधीन यह अधिकार होना चाहिले। पाठक स्मरण रखें कि जब कभी न्यायाधीश अथवा इण्डविधान करनेके कार्यके लिये हिसा मनुष्यको नियुक्त करना हो, तो इस स्थानके लिये हन गुणोंसे युक्त पुरुष नियुक्त किया जावे। और इन गुणोंसे युक्त मनुष्य ही उस स्थानपर जाकर कार्य करे। इस इष्टीसे इस स्कुके मंत्र बढे कपयोगी हैं। ऐसे साहितक पुरुषसे कसी अन्याय नहीं होगा, जो खोग्य होगा, वही कार्य वह करेगा, और सब मनुष्योंको इसके कार्यसे संवोष होगा।

इन दुष्टोंको जो दण्ड देना योग्य है वह दण्डोंके विविध प्रकार भी इस स्कर्में डिखे हैं, जो इन संश्रोमें स्पष्ट किखे हैं, तथापि सुबोधकाके किये दर्णन वहां करते हैं—

#### दण्डका विधान

इस समयतक जो विवरण किया उससे दुष्टोंके छक्षण जीर दुष्टोंको दण्ड देनेवालोंके छक्षण ज्ञात हुए। दुष्टोंको दण्ड देनेवालोंके छक्षणोंग्नें भी अन्तिम कुछ लक्षण ऐसे हैं कि जिनसे दण्डविधानका भी पता चळ सकता है। अब इसी दण्डविधानका अधिक विचार करते हैं—

र रक्षी-हा- इस शब्दसे राक्षसोंको 'वध' दण्ड योग्य है यह सिद्ध होता है। 'हन्' भातुका दूसरा अर्थ 'गति' है। यह अर्थ लिया जाय तो राक्षसोंको अपने स्थानसे सगा देना अर्थात् 'देशसे निकाल देना' यह अर्थ होगा। 'रक्षस्' (रक्षन्ति यस्मात् हति रक्षः) शब्दका अर्थ जिससे सुरक्षित रहनेकी आवश्यकता होती है, जिससे जनताका बचाव किया जाता है। ऐसे दुष्टोंको ऐसे स्थानसे रखना और सनपर ऐसा पहारा रखना कि ये दुष्ट दूसरोंको यातना न दे सके, आदि बोध इससे प्राप्त होता है। (ग. 1)

२ अयोदंष्ट्रः — लोहेकी दातें। इस यंत्रमें दुष्टको रख कर उसका नाश करना। उपरसे कौर नीचेसे कील आकर दुष्टके शरीरको काटले हैं। (मं. २)

र क्रव्यादः अतिधारस्य वृसरोंके मांसपर जपने शरीरकी पुष्टी करनेवालोंको बंद करके रख, केंद्रों रख, (स्य आसन्) जैसा खाद्य पदार्थ अपने मुखरों बंद रखा जाता है, इस प्रकार उन दुष्टोंको रख। (मं. २)

ध अवरं परं च दंघू उपधेहि- होने प्रकारके कनिष्ठ जीर श्रेष्ठ शत्रुको जपनी दाडोंमें बंद रख। अर्थात् उसको इधर उधर हिडनेका प्रतिबंध कर। (मं. १)

प्यातुधानान् जंभैः संघेदि— यावना देनेवालीपर जबहोंके समान शक्कोंके साथ चढाई कर । शक्कोंसे उनका मार्ग कर । (मं. १)

६ यातुघानस्य त्वचं भिन्धि— यातमा हेनेवाहे दुर्होकी चमडी दिख विच्छिस कर । मर्थात् उनको इतमा ताइनकर कि उनकी चमडी पर जाय । मं. ४ )

७ दिस्न-अञ्चानिः एतं हरला हन्तु- दिसक विज्ञही हनका वध वेगसे करे। अर्थात् विद्युत्के प्रयोगसे हन दुष्टीका वध किया जावे। (मं. ४)

८ पर्वाणि प्रकृणीहि- हुएके जोगेको कार हो (मं. ४)

९ ऋविष्णुः ऋव्याद् एनं विचिनोतु- मांसमक्षक सिंह ब्याझ झादि प्राणियों द्वारा दुष्टोंके शरीरोंका वध किया जावे। (मं. ४)

१० यातुल्यानं चिध्य- यातना देनेवाके दुष्टको बाण बादिसे वेथ डाक । (मं. ५)

हृद्ये विध्य- हृद्यपर बाण मार। ( मं. ६ )

११ एषां बाह्न प्रतिमिधि- दुष्टोंके बाहु काट दे।

१२ यातुधानान् ऋषिभः स्पृणुहि- यातना देने-वालोंका शक्षोंसे वध कर। (मं. ७)

१३ थातुधानान् निजिहि- दूसरोंको यातना हेने-वालोंका नाश कर। (आमादः एतीः अदन्तु) दूसरोंका मांस खाकर अपनी पुष्टी करनेवालोंको गीध खा जायं। (गं.७)

१४ रक्षः प्रति गृणोहि - राक्षसोका नाश कर (मं १०) १५ पृष्टीः हरसा गृणीहि - दुष्टोंकी पक्षकियां वेगसे तोड दे। (यातुष्यानस्य सूलं सुख) यातना देनेवाके दुष्टकी जड काट डाक। (मं. १०)

१६ यात्रधानं नियुङ्धि- यातना देनेवालोंको कारा-गृहसँ रख। (सं. ११)

१७ यातुधानान् हृद्ये विध्य - यातना देनेवाले दुर्शेका सूद्यमें वेध कर । (मं. १२)

१८ असुत्एः पराद्यणीहि - दूसरोंके प्राणीको खेकर अपनी तृती करनेवाछ दुष्टोंका नाश कर । छनको दूर करके खनका नाश कर । ( मं. १३ )

१९ मर्मन् ऋच्छन्तु- दुष्टोंके सर्म स्थान काटे जांब।

२० यातुष्ठानः प्रसिति यतु - दुष्ट बंधनस्थान-कारागार-को प्राप्त होवें। अर्थात् दुष्टोंको कारागृहमें रखा आवे। ( मं. १४ )

२१ तेवां शीर्षाणि सुश्च- दुष्टोंके सिर काट जांचे (मं. १५)

22 यातुचानः उक्तियायाः संवत्सरीणं पयः माशील्- दुष्को गायका दूष एक वर्षतक पीनेको न दिया नावे। एक वर्ष गायका दूष पीनेको न देना यह एक दण्ड है। बाजकळ तो ओ मैंसका ही दूष पीते हैं, डनको तोब ही

दण्ड स्थभावतः हो रहा है, क्योंकि गायका दूध बहुतोंको प्राप्त ही नहीं होता है। बाजकल कैदियोंको भैंसका ही दूध दिया जायगा तो छनको कुछ भी खुरा नहीं प्रतीत होगा। पांतु वैदिक कालमें गायका दूध पीनेके लिये न मिलना भी एक दण्ड साना जाता था। इससे ऐसा प्रतीत होता है कि कारागृहवासी कैदियोंको भी गायका दूध पीनेको प्रतिदिन मिलता होगा और जो विशेष प्रकारके दुष्ट लोग होंगे, उनको ही वर्षभरतक गायका दूध न देनेका दण्ड होता होगा। इसी लिये जागे इसी मंत्रमें कहा है कि — (यतमः पीयूषं तितृप्सात् तं मर्भाण विषय )- इन दुष्टींको गायका व्ध न पीनेका इण्ड होनेपर भी जो दुष्ट चोरी करके या मन्य युक्तिसे गायका वूध पीनेकी चेष्टा करेगा, उसके मर्म स्थानको वेध डाल । इससे स्पष्ट होता है कि विशेष प्रकारके घोर अत्याचारी केदियोंको ही गायका दूध न पीनेका दण्ड होता था, और ऐसे जेळी यदि गायका दूध नियम लोडकर पीयेंगे, तो उनको कठोर दण्ड किया जाता था। ( मं. १७) इस दण्डकी दशीसे इस संत्रका विचार पाठक अवस्य करें।

२३ अधरांसं दहन्तु - पापीको जलाया जावे। यह वधदण्ड है। यहां जलाकर वध करना है। (मं १९) यही भाव (धूर्वन्तं न्योष) विनाश करनेवालेका वध कर, नाश कर अथवा जलाकर नाश कर, इस आदेशमें है।

२४ रश्नसः प्रतिजिहि- दुष्ट राक्षसोंका नाश कर । ( मं. २३ )

२५ दुर्हादं अभिदासन्तं विनिक्व- दुष्ट हृष्यवाके भीर दूसरोंको दास बनानेवाके दुष्टका नाश कर । (मं. २५)

इस प्रकार विविध प्रकारके दण्डोंका विधान इस स्कर्में है। विविध प्रकारके अपराधोंके प्रमाणसे ये विविध दंड देना योग्य ही है। जो आनी और समयद्य विद्वान न्याया-धीश होगा वही अपराधोंकी न्यूनाधिकताके अनुसार न्यूना-धिक दण्ड दे सकता है। किस अवराधको कीनसा एण्ड देना योग्य है, इसका विचार करनेवाड़ा शान्त और गंभीर स्वभाववाड़ा श्यायाधीश होना योग्य है, यह विचार इसी विवरणमें इसके पूर्व हो चुका है, इसका हेतु इससे पाठकोंके मनोरें अब आ गया होगा।

इस इष्टीसे पाठक इस सुक्तका विचार करें और न्याय-सभाका कार्य करनेकी शीत जानें।

७ ( जथवं. सु. भाग्व )

un

## रामुद्मन।

[8]

(ऋषिः— चातनः। देवता— इन्द्रास्रोमी।)

इन्द्रांसोमा वर्षतं रक्षं उड्जतं न्य पियतं वृषणा तमोवृष्धः ।
परां शृणीतम् विद्यो न्यो वितं हतं नृदेशां नि शिशीतमृत्त्रिणः ॥१॥
इन्द्रांसोमा सम्प्रधारम् स्य पृष्ठं वर्षुर्ययस्तु चरुर्रिक्षाँ ईव ।
ब्रह्मिष्ठोमा सम्प्रधारम् स्य पृष्ठं वर्षुर्ययस्तु चरुर्रिक्षाँ ईव ।
ब्रह्मिष्ठेषे ऋव्यादे चोरचेक्षसे हेषी धत्तमनवायं किमीदिने ॥२॥
इन्द्रांसोमा दुष्कुर्ता वृष्ठे अन्तरंनारम् मणे वर्षित प्र विष्यतम् ।
यतो नेषां पुन्रेकेश्चनोदयत्तद्वां मस्तु सहसे मन्युमच्छवेः ॥३॥
इन्द्रांसोमा वर्त्यंतं दिवो व्यं सं पृथिन्या अध्यासाय तहाणम्।
उत्तक्षतं स्वर्णे प्रवित्ययो येन रक्षां वायुधानं निज्ञ्चेथः ॥४॥

अर्थ — हे (त्रुषणा) बलवाय इन्द्र जीर सोम ! (रक्षः तपतं ) राक्षसोंको साप दो, (उञ्जतं) उनको मारो। (तमो-वृधः निअर्पयतं ) भन्धकार बढानेवालोंको नीचे हटा दो। (अ-चितः परा शुणीतं ) अन्तःकरण रहित दुष्टोंको नाश करो, (वि ओषतं, हतं, ) उनका नाश करो, उनका वध करो। उनको (नुदेशां) हकाल दो, (अत्त्रिणः निश्चि-शितं ) दूसरोंको खानेवालोंको निर्वल करो॥ १॥

है इन्द्र और सोम! (अग्निमान् चरुः इव) आगपर चले हुए हाण्डीके समान (अघरांसं अघं आभि) पाप करनेवाले पार्गके सन्मुख (तपुः सं ययस्तु) ताप-दुःख-देता रहे। (ब्रह्माद्विषे ऋव्यादे) ज्ञानके शत्रु, मांसमक्षक, (घारचक्षसे किमीदिने) कूर दृष्टिवाले दुष्टके साथ (अनवार्थ द्वेषः घत्तं) निरन्तर देवका घारण कीजिये ॥ र ॥

दे इन्द्र और सोम ! (अनारम्भणे विवे तमस्मि अन्तः ) लगांच लादरक अन्वकारके बीचमें (दुष्कृतः प्रविध्यतं ) दुष्कर्म करनेवालेको वेच ढालो, (यतः एषां एकः चन ) जिससे इनमेंसे एक भी (त उत् अयत् ) न उठ करें । इस प्रकारका (वां मन्युमत् तत् हावः ) लापका हत्साहयुक्त वह बल (सहस्थे अस्तु ) शत्रुदमनके लिये होवे ॥ ३ ॥

हे इन्द्र और सोम ! आप दोनों (अध-दांसाय) पाप करनेवाल दुष्ट मतुष्यके लिये (दियः पृथिव्याः) युकोक और पृथ्वी लोक वं विमें (तर्द्रणं वधं संवर्त्तयतं) विनाशक वध करनेवाले शस्त्रकों अवृत्त करों। (पर्वतेभ्यः स्वर्धे उत् तक्षतं) पर्वतिनवासी शत्रुकोंके लिये असितीक्षण शक्ष सिद्ध रस्त्रो। (येन वास्त्रधानं रक्षः निजूर्वथः) जिससे बढनेवाले राक्षसोंका तुम नाश करोंगे॥ ४॥

भावार्थ- दुर्शोंको दण्ड दो, उनको ताडन करो, अज्ञान फेलानेवालांको दूर हटा दो, दुष्ट हृद्यवालांको समाजसे बाहर करो, उनका वच भी करो, अथवा उनको बाहर हकाल दो। जो दूसरोंको खात हैं उनको निर्वेख बनामो ॥ १॥

जो सदा पाप करता है उसको कठिन दण्ड दे। ज्ञानका नाश करनेवाले, भांसभक्षक, क्रूर और दिसकोंका हेय करो॥ २॥

गाह अन्धकारमें रहनेवाके, दुव्कमियोंको वेश्व डाडो । ऐसी व्यवस्था करो कि इनमेंसे एक भी फिर कष्ट देनेके किये न बच जावे । तुम्हारा उत्साहयुक्त वक अपने विजयके लिये ही छग जावे ॥ ६ ॥

पाप करनेवाले दुष्टकी निन्दा करों और वश्व करों। उनको तृर करनेके क्षिये अपने शस्त्र स्को जिससे तुम बनका माश कर सकोगे॥ ४॥ इन्द्रंसिमा वर्तयंतं दिवस्पयिमित्रिसियुंवमध्मंहन्मिमः ।
तपुंविधिमर्जरेभिर्तित्रणो नि पश्चीन विध्यतं यन्तं निस्वरम् ॥५॥
इन्द्रांसीमा परि वां भूत विश्वतं इयं मृतिः कृक्ष्याश्चेव वृज्ञिनां ।
यां वां होत्रां परिहिनोमि मेधयेमा ब्रह्माणि नृपतीं इव जिन्वतम् ॥६॥
प्रति सारेथां तुज्जयंद्विरेवैर्हतं द्रुहो रक्षसीं मङ्गरावतः ।
इन्द्रांसीमा दुष्कृते मा सुगं मूद्यो मां कृदा चिद्मिदासंति द्रुहः ॥७॥
यो मा पाकन मनसा चरन्तमिष्चष्टे अनृतिभिवेचोमिः ।
आपं इव क्वािश्वा संगृभीता असंन्यस्त्वासंत इन्द्र वृक्ताः ॥८॥

अर्थ— दे इन्द्र और सोम! (युवं) तुम दोनों (अञ्चितप्तेश्माः अदमहन्मिमः) अग्निमें तपे और फौलादसे वने हुए (अजिरिमः तपुर्वधोमः) श्लीण न दोनेवाले और संताप देकर वध करनेवाले शक्कोंसे (दिवः अतित्रणः परिवर्तयतं) युकोकसे भोगी लोगों तो दटा दो और (पर्शाने नि विध्यतं) कृष्टिण स्थानमें अनको वैध करो, जिससे वे (निस्वरं यन्तु) कृष्ट्र न करते हुए भाग जाय ॥ ५॥

हे इन्द्र और सोम! (कक्ष्या वाजिना अश्वा इव) जैसे चर्मपट्टी बढ़वान् घोडोंसे संबंधित होती है वैसे ही (इयं मितिः) यह इमारी बुद्धि (वां पिर भूतु) तुमको सब प्रकार प्राप्त होवे। (यां होत्रां वां मेघया पिरिहिनोमि) इस माह्मान करनेवाली वाणीको अपनी बुद्धिके साथ तुम्दारे प्रति प्रेरित करता हूं, अतः तुम दोनों (नृपती इव) राजाओं के समान (अह्माणि आ जिन्वतं) इन स्तुति वाक्योंको प्रेमसे स्वीकार करो॥ ६॥

हे इन्द्र और सोम ! (तुजयद्भिः एवैः प्रतिस्मरेथां ) वेगवान् वाहनोंसे दुष्टोंके गतिका वीद्धा करो । ( अंगुरावतः दुहः रक्षसः हतं ) विनाशक और दोहशील राक्षसोंका नाश करो । ( दुष्कृते सुगं मा भूत् ) उस दुष्कर्म करनेवालेको सुद्धः रक्षसः हतं ) विनाशक और दोहशील राक्षसोंका नाश करो । ( दुष्कृते सुगं मा भूत् ) उस दुष्कर्म करनेवालेको सुद्धानेका नवकाश न हो । ( यः दुद्धः कदाचित् मा अभिदासति ) जो दुष्ट कभी मुझे कष्ट पहुंचायेगा ॥ ७ ॥ सुद्धानेका नवकाश न हो । ( यः दुद्धः कदाचित् मा अभिदासति ) जो दुष्ट कभी मुझे कष्ट पहुंचायेगा ॥ ७ ॥

हे इन्द्र ! (पाकेन मनसा चरन्तं मा ) परिपक्ष शुद्ध मनसे भाचरण करनेवाले मुझको (यः अनृतैः वचोभिः अभिचष्टे ) जो असस्य वचनोंसे झिडकता है, (काशिना संग्रेमीताः अ।पः इव ) मुहीद्वारा पकडे जरके समान वद (असतः वक्ता ) असस्य वचन बोलनेवाला (अ-सन् अस्तु ) न होनेक समान होवे ॥ ८॥

तुम्होरे भन्दर यह विचार-शश्रुनाश करनेका विचार स्थिर रहे, जिससे तुम प्रशंसाको प्राप्त होंगे जैसे बन्दिजनोंसे राजा-कोक प्रशंसित होते हैं ॥ ६ ॥

वेगवान् वाहनोंमें बैठकर रामुनोंका पीछा करो। सब दुर्शको प्राप्त करके शनका नाश करो। दुए कर्म करनेवाले गुम्हारे समाजमें सुखसे न भ्रमण कर सकें। भीर किसीको कष्ट न पहुंचार्वे॥ ७॥

शुद्ध मनसे कार्य करनेवालेको जो विना कारण झूडमूड गालियां देता है, वह असत्यवादी जीवित न रहनेवालेके समान मन जावे ॥ ८॥

भावार्थ - अप्निमं तपाकर फीळादसे बनाचे अतितीक्ष्ण और शत्रुका नाश करनेमें समर्थ शस्त्रोंसे अपने दुष्ट शत्रुकोंकों वेध डाळो, जिससे वे न चिछाते हुए नाशको प्राप्त हों॥ ५॥

ये पांकशंसं विहरंन्त एवेर्ये वां सदं दृषयंन्ति स्वन्नाभिः।

अदंये वा तान्यद्दांतु सोम् आ वां दश्रातु निर्मतेष्ठ्पस्थे ॥ ९ ॥
यो नो रसं दिण्यंति पित्वां अंग्रे अश्रानां गर्वा यस्तन्नाप्।

पिए स्तेन स्तेषक्वद्वभ्रमेतु नि ष हीयतां तन्याई तनां च ॥ १० ॥
परः सो अंस्तु तन्याई तनां च तिसः पृथिवीरघो अंस्तु विश्वाः।
प्रातं शुष्यतु यश्रो अस्य देवा यो मा दिवा दिण्यंति यश्च नक्तंप् ॥ ११ ॥
सुविज्ञानं चिकितुषे जनांय सचासंच वर्चसी पस्त्रधाते ।
सुविज्ञानं चिकितुषे जनांय सचासंच वर्चसी पस्त्रधाते ।
तयोर्यत्सत्यं यंत्रहजींयस्तदित्सोमीऽवित हन्त्यासंत् ॥ १२ ॥
न वा ज सोमी वृज्ञिनं हिनोति न खन्नियं मिथुया धारयंन्तम् ।
हन्ति रक्षो हन्त्यासहदंन्तमुमाविन्द्रंस्य प्रसिती श्रयाते ॥ १३ ॥

अर्थ—( ये पर्वैः पाक्षशंसं विष्टरन्ते ) जो विशेष गति साधनोंसे परिपक्ष बुद्धिवालेको विशेष प्रकारसे हराते हैं, (ये वा मर्झे स्वधाभिः दूषयन्ति) जो जन्के अनुष्यको अज्ञोसे दृषित करते हैं, (सोमः वा तान् अष्टये प्रददातु) सोम उन दुरोको सांपके क्षिये सींप देवे अथवा (निर्फेतेः उपस्थे वा आद्धातु ) विनाशके समीप सनको पहुंचावे ४०॥

दे अग्ने ! (या तः पित्वः रसं दिप्सिति ) जो इमारे अबके रसको बिगाडता है, (यः अश्वानां गवां तनूनां ) जो बोडों गौओं और अन्य करीरोंका मात्र करता है, वह (स्तेयकृत् रिपुः स्तेनः ) चोरी करनेवाका शत्रुरूपी घेर (द्रश्चं पतु ) भावको प्राप्त होवे । (सः तन्या तना च नि हीयतां ) वह शरीरसे और पुत्रादिसे हीन बने ॥ १०॥

हे देवो ! (यः मा दिवा) जो मुझे दिनके समय (यः च नक्तं दिप्सिति) कौर जो रात्रीके समय पीडा देता है. (सः तन्त्रा तना च परः अस्तु) वह अपने शरीरके साथ और पुत्रके साथ दूर रहे, (विश्वाः तिस्नः पृथिवीः अघः अस्तु) सद तीनों भूविमागोंसे नोचे रहे जीर (अस्य यशः प्रति शुष्यतु) इसका यश सूख जाय॥ ११॥

( चिकितुषे जनाय सुविज्ञानं ) ज्ञान प्राप्त करनेवाके मनुष्यके किये यह उत्तम ज्ञान कहा जाता है कि. ( सत् खा असत् खा) सत्य और असत्य ( वचली पस्पृधाते ) साषणोंमें स्वर्धा रहती है। (तयोः यत् सत्यं ) उनमें जो सत्य है और ( यतरत् अजीयः ) जो सरक है, ( तत् इत् स्रोमः अवति ) उसकी सोम रक्षा करता है और ( असत् इत्नि ) असत्यका विनाश करता है ॥ १२॥

(स्रोतः दुर्जिनं न दा उ दिनोति) स्रोम पापको कभी नहीं सहाय करता, (मिथुया धारयन्तं क्षत्रियं न)
मिथ्या व्यवहार करनेवाळे क्षत्रियको कभी नहीं सहाय करता। (रक्षः हन्ति) वह राक्षसोको मारता है, (असत्
वदन्तं हन्ति) असत्य बोळनेवाळेको मारता है, ये दोनों (इन्द्रस्य प्रसितौ शायाते) इन्द्रके बंधनमें रहते हैं॥ ३॥

भावार्थ— जो दुष्ट जपने अनेक साधनोंसे सरजनोंको छटते हैं, और अच्छे आद्भियोंके असोका बिगाड करते हैं, वे बचके किये योग्य हैं॥ ९॥

जो बन्नरसोंको बिगाडता है, मनुष्यों और पशुलोंका घात करता है, चोरी करता है वह अपने बाल्बचोंके साथ बाजको प्राप्त होये ॥ १०॥

जो दुष्ट दिन रात्र दूसरोंको पीडा देता है वह अपने बाळबच्चोंके साथ नाशको प्राप्त होवे और उसका यश कम

सब छोगोंको यह सत्य ज्ञान कहा जाता है कि सत्य और असत्यकी स्पर्धा हस जगत्में चक रही है। जो सत्य मीर जो सीथा है उसकी रक्षा परमेश्वर करता है जीर जो असत्य है असका नाश करता है ॥ १२ ॥

| यदि वाहमनृतदेवो अस्मि मोघं वा देवाँ अप्यूहे अमे ।           |    |    |    |
|-------------------------------------------------------------|----|----|----|
| किम्सम्यं जातवेदो हणीवे द्रोध्वाचंस्ते निक्रेथं संचन्ताम्   | 11 | 18 | 11 |
| अद्या मुरीय यदि यातुधानो अस्मि यदि वायुस्ततप प्रंपस्य।      |    |    |    |
| अधा स वीरैर्द्रशिभिविं यूंया यो मा मोधं यातुंधानेत्याहं     | 11 | १५ | 11 |
| यो मार्यातुं यातुंधानेत्याह यो वां रक्षाः शुचिर्ममीत्याहं । |    |    |    |
| इन्द्रश्तं हेन्तु महता वृषेनु विश्वंश्य जन्तोरंधमस्पंदीष्ट  | 11 | १६ | 11 |
| प्र या जिगांति खर्गलें नक्तमपं दुइस्तन्वे गूहंमाना ।        |    |    |    |
| वृत्रमंनुन्तमव सा पंदीष्ट्र प्रावाणी झन्तु रुक्षमं उप्बदेः  | 11 | १७ | 11 |

अर्थ— (यदि वा अहं अनृतदेवः अस्मि) यदि में असत्यका उपासक बन्ं, (अपि वा देवान् मोघं उन्हें) अथवा देवोंकी व्यर्थ उपासना करूं, तो ही है (जातवेदः अग्ने) जातवेद अग्ने! (अस्मभ्यं हुणीये कि) हमारे उत्तर क्रोभ करोगे क्या ? (द्रोधवाचः ते निर्माणं सचन्तां) द्रोहका भाषण करनेवाके तो विनाशको प्राप्त होंगे॥ १४॥

(यदि यातुधानः अस्मि) विद में वीडा देनेवाजा हूं (यदि वा पूरुवस्य आयुः ततप) और यदि में किसी मनुष्यकी बायुको ताप देऊं तो (अद्य मुरीय) बाज ही मर जाऊं। (अत्रा) और (यः मा मोघं यातुधान इति आह् ) जो मुझे ब्यर्थ दुष्ट करके कहता है, (सः द्शामिः वीरैः वि यूयाः) वह दसों वीरोंसे वियुक्त हो जाय॥ १५॥

(यः मां अ-यःतुं यातुधान इति आह) जो मुझ यातना न देनेवालेको दुष्ट करके कहता है, (यः वा) और जो (रक्षाः) स्वयं राक्षस होते हुए भी (शुचिः अस्मि इति आह) में शुद्ध हूं ऐसा कहता है। (इन्द्रः तं महता विभाव हन्तु) इन्द्र उसको बहे वधदण्डसे मारे। और वह (विश्वस्य जन्तोः अधमः पदिष्ट) सब प्राणियोंसे नीचे लिर आवे॥ १६॥

(या नकं खर्गला इस ) जो रात्रीके समय उल्लुनीके समान (तन्वं गृहमाना) अपने शरीरको छिपाती हुई (प्रजिगाति) जाती है और (द्वहः अपाजिगाति) दोह करके मटकती है, (सा अनन्तं वर्ष पदीष्ट) वह अगाध गढेंसे गिर पढे और (ग्रावाणः रक्षसः उपन्दैः प्रन्तु) पाथर राक्षसोंको शब्दोंके साथ मारें॥ १०॥

भावार्थ — जो पाप करता है, मिध्या व्यवहार करता है, असत्य आवण करता है और घातपात करता है उनको वंभनमें डालना चाहिये अथवा उनका वध करना चाहिये॥ १३॥

यदि हमने असत्य कहा अथवा देवोंकी पूजा कपरसे की, तो हमारी अधोगति होगी। सब द्रोइका भाषण करनेवाछे नाशको प्राप्त होंगे॥ १४॥

पदि मैंने किसीको पीडा दी हो अथवा किसीके स्वास्थ्यमें बिगाड किया हो, तो मेरी मृत्यु हो जावे । परंतु मैंने ऐसा कभी नहीं किया है तथापि जो मुझे दुष्ट करके कहता है उसके दशों प्राण दूर हों ॥ १५॥

में शुद्धाधार होते हुए मुझे दुष्ट करके कहे और जो दुराचारी स्वयं दुष्ट होते हुए अपने आपकी पवित्र कहता रहे, उसका वध होवे और वह सबसे अधोगतिको प्राप्त होवे ॥ १६॥

जो उल्लूके समान रात्रीके समय छिप छिपकर दुष्टभावसे संचार करती है वह गढेमें पढे और पश्यरोंसे उसका वध

वि तिष्ठच्वं महतो विक्ष्यी च्छतं गृमायतं रक्षसः सं पिनष्टन ।
वयो ये भूत्वा प्तयंन्ति नक्तिमिर्ये वा रिपी दिधिरे देवे अध्वरे ॥१८॥
प्र वंत्य दिवोक्षमांनामिन्द्र सोमिश्चितं मध्यन्तसं शिश्चाधि ।
प्राक्तो अपाक्तो अध्रादंदक्तो देशि जीह रक्षसः पवेतेन ॥१९॥
पत उ त्ये पंतयन्ति श्वयांतव इन्द्रं दिप्सन्ति दिप्सवोऽदोभ्यम् ।
श्विश्वीते श्वनः पिश्चेनेभ्यो वधं नूनं संजद्यनि यातुमद्भयः ॥२०॥
इन्द्री यातूनामेभवत्पराश्वरो हिविमिथीनामभ्यादेविवांसताम् ।
अभीदं श्वनः पंरशुर्यथा वनं पात्रेव मिन्दन्तस्त एतु रक्षसंः ॥२१॥

अर्थ - दे (मरुतः) मरुतो ! (विश्व वि तिष्ठध्वं) प्रजानोंसे विशेष प्रकारसे ठद्दरो । (इच्छत) अपना कार्य करनेकी इच्छा करो, (रक्षसः गुभायत) राक्षसोंको पकडो जीर उनको (संपिनछन) पीस डाजो । (ये वयः भूत्वा) जो पक्षियोंके समान दोकर (नक्तिभः पतयन्ति) रात्रियोंसे व्रूमते हैं, (ये वा) जथवा जो (देवे अध्वरे रिपः दिधरे) यज्ञ देवके विषयमें विनाशक भाव धारण करते हैं॥ १८॥

हे (मघवन इन्द्र) धनवान् इन्द्र ! (दिवः अद्मानं प्रवर्तयः) युक्तेक्से सदमासको चका और (सोमदितं सं दिशाधि ) सोमद्वारा नीक्ष्ण किये हुए शसको नियमसे बेरित कर । (पर्वतेन ) पर्वतास्रसे (प्राक्तः अपाक्तः अधरात् उदक्तः रक्षसः ) सामनेसे, पीछेसे, नीचेसे और ऊपरसे राक्षसोंको (अभिजिष्टि ) विनाश कर ॥ १९॥

( पते उ त्वे श्व-यातवः ) ये वे कुत्तोंके समान बर्ताव करनेवाले दुष्ट ( पतयन्ति ) इमला चढाते हैं, ( दिप्सवः अदाभ्यं इन्द्रं दिप्सन्ति ) हिंसक वज्ञु न दबनेवाले इन्द्रको सताते हैं। ( शक्तः पिशुनेभ्यः वर्ध शिश्ति ) इन्द्र इन दीन दुष्टोंको वधदण्ड देता है। (यातुमद्भयः अश्वानि नृतं सुज्ञत्) बातना देनेवालोंके लिये वियुत्को भेजता है। २०॥

(इन्द्रः) इन्द्र (हविर्मधीनां) हवियोंके विनाशक (अभि आविवासतां) समीप स्थित (यातूनां) पातना देनेवाले दुर्शको (परा-शरः अभवत्) दूर इटाकर नाश करनेवाला होता है। (यथा वनं परशुः) जैसे वनको कुण्हाला काटता है, तथा जैसे (पात्रा इव) मिट्टीके वर्तनोंको तोढा जाता है इस प्रकार (शकः) समर्थ इन्द्र (सतः रक्षसः भिन्दन्) उपस्थित राक्षसोंको तोढता हुला (इत् उ अभि एतु) लागे बढे ॥ २१॥

भावार्थ — प्रजाजनींसे दक्षतासे पहारा करो, दुष्टको द्वंदकर निकाकनेकी इच्छा करो, दुष्टोंको पकहो, उनको पीस हालो, जो दुष्ट रात्रीके समय संचार करते हैं जीर देश्वर तथा यज्ञके विषयमें दुरा मात्र धारण करते हैं, उनका नावा किया जावे ॥ १८॥

अपने तीक्ष्ण शस्त्रास्त्रोंसे दुष्टोंको सब जोरसे नाश करो ॥ १९॥

जो कुत्तोंके समान दुष्ट हैं, जो दूसरोंकी दिसा करते हैं, उनका वध और नाश शक्तासोंसे किया जावे ॥ २०॥ यज्ञोंका नाश करनेवाले, इवनसामग्री विगाडनेवाले, दूसरोंका सतानेवाले दुष्टोंको हटा हो और जैसे पश्चसे बनका नाश किया जाता है वैसा उनका नाश किया जावे ॥ २१॥ डलंकयातं शुशुल्कंयातुं जिहि श्रयोतुमृत कीकंयातुम् ।
सुपूर्णयोतुमृत गृश्रयातुं ह्वदेव प्र मृंण रक्षं इन्द्र ॥ २२ ॥
मा नो रक्षों आमि नेडचातुमावदपों च्छन्तु मिथुना ये किमीदिनंः ।
पृथिवी नः पार्थिवात्पात्वंहंसोऽन्तरिशं दिच्यात्पात्व्हमान् ॥ २३ ॥
इन्द्रं जिहि पुर्मासं यातुभानेमृत स्त्रियं मायया शार्श्वदानाम् ।
विग्रीवासो म्रदेवा ऋदन्तु मा ते हंशन्त्रक्षयमुचरंन्तम् ॥ २४ ॥
प्रातं चक्ष्व वि चक्ष्वेन्द्रंश्च सोम जागृतम् ।
रक्षों स्यो व्धर्मस्यतम्भीन यातुमद्भर्थः ॥ २५ ॥

अर्थ — हे इन्द्र! (कोकयातुं) चिढियोंके समान व्यवहार करनेवाळे अर्थात् कामी, (शुगुलूक्यातुं) मेडियेके समान वर्ताव करनेवाळे अर्थात् कोभी, (गुध्रयातुं) गोधके समान वर्ताव करनेवाळे अर्थात् लोभी, (उलूकयातुं) उल्लक्षे समान वर्ताव करनेवाळे अर्थात् धमंडी, (उत श्वयातुं) और वर्ताव करनेवाळे अर्थात् धमंडी, (उत श्वयातुं) और क्रिके समान आपसमें झगडा करनेवाळे अर्थात् मत्सरी लोगोंको (जाहि) मार और (दणदा इव) जैसे परथरोंसे प्रश्लीको मारते हैं वैसे (रक्षः प्रमृण) रक्षसोंका नाश कर ॥ २२/॥

(यातुमावत् रक्षः नः मा अभिनद्) वातना देनेवाला राक्षस हमतक न आवे। ये किमीदिनः) जो भू के हैं जोर जो (मिथुनाः अप उच्छन्तु) वातक हैं वे दूर भाग जावें। (पार्थिवात् अंहसः) पृथिवी संबंधी पापसे (पृथिवी नः पातु) पृथिवी हमारी रक्षा करे। तथा (दिख्यात् अंहसः) शुलोक संबंधी पापसे (अन्तरिक्षं अस्मान् पातु) अन्तरिक्ष हमें बचावे॥ २३॥

हे इन्द्र ! (यातुधानं पुमांसं ) बातना देनेवाछ पुरुषको तथा (मायया शाहादानां स्त्रियं) कपटसे व्यवहार करनेवाछी स्त्रीको (जिहि) नाश कर। (मूरदेवाः विग्रीवासः ऋदन्तु) मूर्खोंके छपासक गर्रन रहित होकर नाशको मास हो। (ते उच्चरन्तं सूर्यं मा दशन्) वे अपर छदयको प्राप्त होनेवाछे सूर्यको न देख सके ॥ २४॥

हे सोम! (इन्द्रः प्रतिचक्ष्व) इन्द्र निरीक्षण करे, (विचक्ष्व) विशेष प्रकारसे देखे। जाप दोनों (जागृतं) जाप्रत रहो। (रक्षोभ्यः यातुमद्भयः) राक्षस जीर पीडक इन सबको (वधं अशर्नि) मृत्युवण्ड जीर वज्रदण्ड (अस्यतं) जपेण करो॥ २५॥

भावार्थ — कामी, कोबी, छोभी, बजानी, वसंबी भीर मरसरी ये छः प्रकारके दुष्ट हैं, इनका नाश कर ॥ २२॥ यातना देनेवाले हमसे तूर हों, सदा भूखे रहनेके समान व्यवहार करनेवाले दुष्ट दूर भाग जावें। प्रध्वी और स्वर्ग संबंधसे होनेवाले सब पापोंसे हम बच जांग । २३॥

यातना देनेवाळा पुरुष हो या स्त्री हो, जसका नाश हो । मूर्वोके अनुयायियोंकी गर्दन काटी जाय । ये दुष्ट स्योदय होनेतक भी जीवित न रहें ॥ २४ ॥

निरीक्षण करो जीर सबका जबळोकन करो, जागते रही । जो राक्षस अर्थात् वासपात करनेवासे और दूसरोंको सताने-बाके हों, उनको बचका दण्ड दिया जावे ॥ २५॥

#### शत्रुद्मन

## दुष्टोंका दमन

दुष्ट मनुष्योका दमन करनेका विषय इस स्कर्म है। यही विषय पूर्व सुक्तमें भी था। 'चातन 'ऋषिके स्कोंमें प्रायः ऐसे ही कतुद्मनके दिषय हुआ करते हैं। ' चातन' इंटर्का ही अर्थ ' हटाना, हटा देना निकाक देना, दूर करना, हाश करना ' है। यह ऋषिके नामका अर्थ ही इनके नामपर मिकनेवाले सक्तीके तारपर्यमें दिखाई देता है, यह बात विशेष रीतिसे विचार करने योग्य है। शत्रुको इटानेका इपदेश करनेवाल सुक्तोंके ऋषिके नामका भी 'शत्रुको हराना ' ही मर्थ है, ऐसे अर्थवाला यही एक सुक्त और यही ऋषि है ऐसा नहीं है। कई अन्य सुक्तोंमें यह बात ऐसी ही दिखाई देती है। ऋग्वेदमें (ऋ. १० सू. १८६ का) 'उल्लो बातायनः ' ऋषि है भीर इसमें शुद्ध वायु जीवन देनेवाला है ऐसा विषय आया है । वातायनका अर्थ खिडकी है और बिदकीका संबंध गुद्ध हवा घरमें आनेके साथ है। इस प्रकार कई ऋषियोंके नाम और उनके सुक्तोंके आशय परस्पर संबंधित हैं यह बात विशेष मनन करने योग्य है। बस्तु । इस सूक्तमें दुष्टोंका दमन करनेका उपदेश है । अतः प्रथम दुष्टोंके कुछ लक्षण यहां देखते हैं। पूर्व सूक्तके विवरणके प्रसंगमें जिन स्थाणींका विचार किया है, उनकी यहां नहीं द्भुदरायेगें। इस सुक्तमें जो नथे उक्षण का गये हैं वे ही यहां देखेंग-

## दुष्टोंके लक्षण

पूर्वके सूक्तमें 'रक्षः, राक्षसः, भंगुरावत्, कत्यात्, किमीदिन्, यातुषान, मृश्देव 'ये शब्द दुष्ट वाचक भा गये हैं, इस किये पाठक इनके भये वहां देखें। जो लक्षण पूर्व सूक्तमें नहीं दिये और इस सूक्तमें विशेष रूपसे कहे हैं, अनका ही विधार यहां भव करते हैं—

१ तमोत्रुष् — अज्ञानको बढानेवाले, अज्ञान फैलानेवाले, ज्ञानप्रसारका प्रतिबंध करनेवाले, ज्ञान देनेवालोंको कष्ट देने-बाले अथवा उनको एकावंट करनेवाले, ( मं. १ )

२ अचित्- जिनको चित्त नहीं है, अर्थात् जिसका अन्ताकरण उत्तम नहीं है, भेड महुष्यके चित्तके सन्तान जिसका चित्त नहीं, किंवा जिसके मनमें दुष्टताके विचार हैं। (Heartless) (मं. १) पूर्व सूक्तमें इसीका भाव बताने-वाला 'दुहीद् ' शब्द है।

३ अत्रिन् (अति इति ) जो दुसरोंकी जान केकर अपनी पुष्टी करता है, अपने स्वार्थके लिये जो दूमरोंके गळोंपर छुरी चलाता है। (मं. १)

४ अघ अघरांसः - पापकर्मके किये जिसका नाम विख्यात हुआ है, जिसके पापकर्मके कारण ही जिसको सब कोग जानते हैं। (मं. २)

५ ब्रह्मद्विष्- ज्ञानका द्वेष करनेवाका, ज्ञानका प्रतिबंध करनेवाळा, ज्ञान प्रसारमें रुकावटें उत्पन्न करनेवाळा। (मं. २) तमोवृध् (मं. १) यह शब्द इसी मर्थका सूचक है।

६ दुष्कृत् - दुष्कर्म करनेवाला, पापी। (मं. १) ७ दुह्- द्रोह करनेवाले, जो विश्वासमात करते हैं, जो

कपटसे लुटमार करते हैं, जो धत्याचारी हैं। (मं. ७)

८ अनृतिभिः वचोभिः अभिचष्टे- बसस्य भाषण करता है, असस्य गवाही देकर दूसरोंको कष्ट पहुंचाता है। (मं. ८)

९ असतः वक्ता- (मं. ८); असत् वदन् (मं.

१० ये एवं। वि-हरन्ते - जो विविध साधनोंसे दूसरोंके धनादिकोंका विशेष रीतिसे हरण करते हैं। ( मं. ९)

११ स्वधाभिः भद्रं दूषयान्ति — जो अपनी शक्तियोंसे दूसरोंको दूषण देते हैं। जो अक्षोंके द्वारा मके मनुष्योंको दूषित करते हैं, बुरे अब प्रयोगसे सज्जनोंको कष्ट पहुंचाते हैं। (मं. ९)

१२ स्तेनः, स्तेनकृत् चोर जीर चोरी करनेवाला, अथवा चोरोंका संगठन बनानेवाला बढा ढाकू। (मं. १०) १३ रिपु: — जो शत्रुता करता है, छळकपट करनेवाला है। (मं. १०)

१४ मिथुया घारयन् मध्या व्यवहार करनेवाहा, मिथ्या भावको घारण करनेवाहा। (मं. ११)

१५ अनृतदेवः — असलका उपासक, सदा असल्प विचार, असरय भाषण और असस्य आचार करनेवाका। (स. १४)

१६ देवान् मोघं ऊहे (वहति)— जो देवोंको म्पर्थ डठाकर घूमता है, जो कपटसे देवताओं के स्थान करता है, जो स्वयं भक्तिहीन होता हुआ अपने स्वार्थ साधनके लिय देववाके महोत्सव रचता है। ( मं. 18)

१७ द्रोहवाक् — द्रोहयुक भाषण करनेवाहा, कठोर माषण करनेवाका, दूसरोंको दुःख देनेके लिये कठोर भाषण करनेवाका । ( मं. १४ ).

१८ रक्षः शुचिः अस्मि इति आइ- जो स्वयं राक्षस होता हुना नपने भापको शुद्ध और पवित्र बताता है। (# 14)

१९ अयातुं यातुधान इत्याह- जो मकेको बुरा कहके पुकारवा है। (मं॰ १६)

२० तन्वं गृहमाना नक्तं प्रजिगाति-छिपकर रात्रीके समय इमका करती है। ( मं ० १७ )

२१ दिद्यु:- हिंसक, घातक, ( मं० २० )

२२ पिशुन:- चुगळी करनेवाला ( मं० २० )

२३ हविमीथन्- इविका नाश करनेवाला (मं. २१)

२४ कोकयातु:- चिढियाके समान काम व्यवहार करने-बाका अर्थात् अत्यंत काम व्यवहारमें आसक्त, ( मं० २१ )

२५ शुशुलूकयातु:- भेडियेके समान क्रुरता करनेवाका क्ररतासे दूसरोंका नाश करनेवाळा, महाक्रर,

२६ गृध्यातु:- गीधके समान दूसरोंके जीवन डेकर तुस होनेवाका, कोभी, इसीको पूर्व सुक्तमें 'असु-तृप् 'कहा है,

२७ सुपर्णयातुः- गरुटके समान जगरही जगर धमंदसे व्यवहार करनेवाला, गर्विष्ठ, धमंदी,

२८ उल्क्रक्यातः - उल्लुके समान दिवामीत जैसे व्यवहार करनेवाका अर्थात् महामूद,

२९ श्वयातुः - कुत्तोंके समान नापसमें छडनेवाडा, स्वजातीयोंसे लडना और दूसरोंके सामने छांगूल चालन करना, ऐसे नीच स्वभाववाका, ( मं॰ २२ )

३० मायया शाशदानः- कपटसे सब व्यवहार करने-वाका, कपटी छळी। ( मं. २४ )

इतने कक्षण दुष्टोंके हैं ऐसा इस स्कमें कहा है। प्रव स्कर्मे २१ और इस स्कर्मे २९ कक्षण दुष्टोंके कहे हैं, दोनों सक्तींके मिछकर पचास लक्षण हुए हैं। इन पचास छक्षणोंसे दुष्टोंकी पहचान हो सकती है। ये दुष्टों और राश्चसोंके कक्षण हैं। इन कक्षणोंकी तुलना श्रीमञ्जगनद्रीताके ( भ०१६

में कहे ) बासुर संपत्तिके छक्षणोंके साथ करनेले दुर्हीका निश्चय करनेमें बड़ी सहायता हो सकती है। ये राक्षस कोई भिन्न योनीके प्राणी नहीं हैं, ये मानवजातीमें ही दुष्ट स्वभावके स्ती पुरुष हैं, यह बात यहां भूळना नहीं चाहिये ! अतः इम राक्षसोंसे अपनी रक्षा करनेका तात्वर्य अपने समाजके जथवा मानव जातीके दुष्ट जनोंसे रक्षा करना है । इसीढिये इस स्कर्मे कहा है-

प्रतिचक्ष्म, विचक्ष्म, जागृतम्। (मं॰ २५)

"प्रस्थेक स्थानपर देख, विशेष रीतिसे देख और जाप्रत रह ।" ये तीनों संदेश आत्मरक्षाकी दृष्टिसे अत्यंत महत्त्वके हैं, जो इस जनताकी रक्षा करनेके कार्यमें नियुक्त होते हैं, जो स्वयं सेवक होकर जनताकी रक्षा करना चाहते हैं वे पहिके जामत रहें, न सोयें। अपनी रक्षा जामत रहनेसे ही हो सकती है। जो सोते हैं या जो सुस्त हैं वे अपनी रक्षा नहीं कर सकते। जामत रहनेके पश्चात् (प्रतिचहन ) प्रत्येक मनुष्यका व्यवहार देखना चाहिये, अपने और पराये सब मनुष्मोंके व्यवहारकी अच्छी प्रकार परीक्षा करनी चाहिये। और देखना चाहिये कि कीन मनुष्य सहायक है मीर कीन घातक है। यह निरीक्षण (विचक्ष्त) विशेष रीतिसे करना चाहिय, गहराईके साथ निरीक्षण करना चाहिये, क्यों कि कई शत्रु ऐसे होते हैं कि जो मित्रता करतेके मियसे पास जाते हैं और किस समय कपटसे गठा काट देते हैं, इसका पताही नहीं चहता। अतः हरएक बातका विशेष दक्षतासे निरीक्षण. बरना योग्य है। अपनी रक्षा करनेके इच्छुक पाठक इन तीन बाज्ञाओंका अच्छी प्रकार स्मरण रखें । इसी भावका अधिक स्पष्टीकरण करने-वाकी आजाएं १८ वे मंत्रमें निम्नकिखित प्रकार था गई हैं-

विश्व वितिष्ठच्वं. विश्व इच्छत, रक्षसः गुप्तायत, रक्षसः संपिनष्टत । (मं॰ १८)

" प्रजाजनोंसे विशेष प्रकारसे छपस्थित रही, प्रजाजनोंसे शानित सुस्त स्थापन करनेकी इच्छा करो, और इस कार्यके लिये राक्षसोंको ढूंढ निकालो, उनको पकडे रखो भीर डनको पीस डाको।" यहां प्रजाजनोंसे विशेष शितिसे छप-स्थित होनेकी बाजा है, साधारण अनुव्य जैसे होते हैं वैसा रहनेकी बाजा यहां नहीं हैं, यहां वेद कहता है कि बसाधारण रीतिसे प्रजाननींमें सर्वत्र संचार करो, विविध रूपोंको धारण करके सब जनोंका विशेष कवालके साथ निरीक्षण करो, और पता छगा दो कि कीन मजुब्द राक्षस हैं जीर कीन देव हैं।

८ ( जयवं. सु. माप्य )

सजनोंकी रक्षा जीर दुर्जनोंका नाश करनेके किये पहिके वे सजन हैं जीर ये दुर्जन हैं इसका निश्चय करना चाहिये। यह निश्चय विशेष निरीक्षणके विमा नहीं हो सकता, जतः यह जाजा कही है।

(विश्व इच्छव ) प्रजाजनींसे शांति और युक्त स्थापन करनेकी इच्छा धारण करो, इसी डहेरयसे विविध प्रकारसे स्पस्थित हो जाओ और राक्षस कीन हैं इस बातका पता हगा हो । यो राक्षस हैं ऐसा निश्चित ज्ञान हो जायगा, सन राक्षसोंको (गृमानक) पकड रखो, सनको जनसमाजतें घूमनेसे रोक दो, सनको इलच्छपर बंधन डाडो और उनको (संविनप्टन) पीस डाडो। यहां पीसनेका अर्थ चूर्ण करना अभीप्ट नहीं है। उनके संगठन तोड हो, सनके संगठन वडने न दो, सनको अकग अरूग करके उनका नाश करो। उनको असफळ बनाओ। इसी विषयों देखिये—

रक्षसः प्राक्तो अपाको अधरात् उदकः जहि।

"इन दुर्शको सामनेसे, पीछसे, नीचसे और उपरसे अर्थात् सब ओरसे प्रतिवंधमें रक्षकर नष्ट करो।" यहां उनके देशेंको काटनेका तास्पर्य नहीं है। शरीर उनके नेशक जीवित रहें, परंतु उनकी गति (प्राक्तः) सामनेसे कक जाय, (अपाक्तः) वे पीछ न जा सकें, (अधरास्) वे पीछ न जा सकें, अर्थात् चारों भोरसे उनकी इकचळ बंद हो जावे और वे ऐसे प्रतिवंधकी रहें कि वे किसी प्रकार दुएता न कर सकें। हस प्रकार वे अपनी दुश्तामें असफड़ हुए तो उनका मानो पूर्ण नाश ही हुआ। अर्थात् यहां उनको दुष्ट कमें करनेसे रोकना अयवा उनकी दुष्टवाका नाश करना अभीष्ट है, इसीछिवे कहा है—

उभौ प्रसितौ शयाते। (मं. १३)

"दोनों प्रकारके दुष्ट बंधनमें सोते रहें।" वर्धात् कारागारमें पढ़ें, जिससे वे बाग पीछे नीचे और उपर दिष्ट न सकें। ये दुष्ट पुरुष हों या बिजयां हों, होनोंको समान रीतिसे प्रतिबंध करना चाहिये, इस विषयमें निम्नकि बिल मंत्र देखने योग्य है—

पुर्मासं यातुधानं जिह । मायया शाहादानां स्त्रियं जिह । ( मं. १४ )

" पुरुष दुष्ट हो, या कपटाचारिणी की हो, दोनोंको स्थी प्रकार अक्षफक करना चाहिये।" की है इसकिये समको समा करना योग्न नहीं, नवींकि एक दुष्ट धनेकींको कर पहुंचाता है, अतः किसी दुष्टको सी क्षमा नहीं होनी चाहिने। सबही दुष्ट कोग अपनी दुष्टता छोटें जीर सन्त्रन नमें, ऐसा प्रबंध होना खावहनक है। राष्ट्रमें ऐसी व्यवस्था करना चाहिने कि-

दुष्हते दुणं मा भृत्। (मं. ७)

" दुर्द्ध करनेवाले दुष्ट मनुष्य इधर उधर सुष्यक्षे म धूरों। " उनके अमणके लिये प्रतिबंध हो। जब वे अपनी दुष्टता लीड देंगे तब, उनको सब प्रदेशमें अमण करणा सुगम होने। इस उपदेशसे पता कगता है कि वेड बाहता है कि राष्ट्रका प्रवंध करनेवाले अपने राष्ट्रमें अथवा प्रामके प्रयंचकर्ता प्रामके दुष्ट मनुष्योंकी एक पूर्ण सूची बनावें, और उनके उपर निप्राणी रखें, वे कहां रहते हैं क्या करते हैं यह देखें, और उनको ऐसे दबावमें रखें कि वे बुराई म कर सकें। सजनोंकी रक्षा करनेके लिये दुष्टोंपर इस रीतिके दबाव रखना बत्वंत बावइयक है, इसलिये ही कहा है कि-

इयं मतिः विश्वतः परिभृतु । ( मं. ६ )

"यह जात्मरक्षा जीर सज्जनरक्षा करनेकी दुद्धि अनुच्यों से सर्वत्र, वर्णात् सब नगरोंके नागरिकों से स्थिर रहे।" कोई अनुच्य इसको न भूळें जीर—

वां मन्युमत् शवः सहसे अस्तु। (मं. ३)

"तुरहारा बरसाह युक्त बक अपने विजय और अनुकी पराजयके किये समर्पित हो।" शतु वो वेही छोग हैं कि जिनके अक्षण इस स्कर्म और पूर्व स्कर्म दुष्ट संज्ञांके साथ कहे हैं। इन दुष्टोंको दूर करने और सज्जनोंकी रक्षा करनेके कार्यके किये सबका बक्र कगाना चाहिये। इसके करनेका उदेश्व क्या है, इसका ज्ञान पाठकोंको इस स्कर्क मननसे ही हो सकता है। दुष्टोंके संचारके मार्ग बंद हों और सज्जनोंके मार्ग अधिक खुळे हों। यह बात अनेक प्रयत्नोंके साध्य करना चाहिये। हरएक मनुष्य अपने अपने कार्यक्रेजने इस बातकी सिद्धताके किये परम प्रयत्न करे। इस प्रयत्नका स्वरूप यह है—

असतः वका अ-सन् अस्तु। (मं. ८)

" जसत्य भाषण करनेवाडा जर्थात दुष्ट मगुष्य ( अ-सन् ) न होनेके समान होते। " न होनेके समाम होनेका जर्थ यही है कि वह दुष्ट मनुष्य या तो प्रतिबन्धमें रहे, कारागृहमें रखा जाने, विज्ञाणीमें रहे, उसके दुष्टताके मार्ग उसके किये खुळे न रहें, किंदा उसकी ऐसी व्यवस्था की जावे कि वह अपनी दुष्टताके कमें किसी प्रकार भी कर न सके। यहां तक जो मनन किया है उसका संबंध इस मन्त्र-मागसे पाठक देखें और संगति कगाकर इस दुष्टोंके प्रबंध विषयक बोध प्राप्त कर सकें।

## सत्यका रक्षक ईश्वर

इस स्कर्म एक महत्वपूर्ण बात कही है वह 'सत्यका रक्षक परमेश्वर है' ऐसा कहा है। सत्यमार्गपर जानेवाकेके सन्मुख अनन्त आपित्तयां आ खर्डी हुई तो भी वह अब नहीं डरेगा, क्योंकि वह इस आदेशके अनुसार जान जायगा कि उसका रक्षक परमेश्वर है। जब सत्यका रक्षक परमेश्वर है तब उसको इरानेवाका कीन हो सकता है? इस विषयमें देखिये—

सुविद्यानं चिकितुषे जनाय सम्बासम्ब वचसी परपृघाते। तयोर्यत्सस्यं यतरद्वजीयस्तदित्सोमोऽवति

हन्त्यासत् । (मं. १२) " यह अत्तम ज्ञान ज्ञानी बननेकी इच्छा करनेवाके मनुष्यके दिवके लिये कहा जाता है कि सत्य और असत्य मापणकी इस जगतमें स्पर्धा चल रही है। छनमेंसे जो सत्य बीर जो सीधा होता है, उसकी परमेश्वर रक्षा करता है जीर जो असस्य और कुटिक होता है उसका नाशं करता है।" अर्थात् सत्यका पाळन करनेवाळे और सरळ बाचरण करनेवाळे मनुष्यकी रक्षा परमेश्वर स्वयं करता है और असत्य भाषणी तथा कुटिक व्यवहार करनेवाकेका नाश करता है। इरएक मनुष्य इस ईश्वरके नियमका स्मरण रखें और अपना आचरण सीधा भीर सत्यके अनुसार रखें। जो अपना आचरण ऐसा रखेंगे वे कभी दोषी नहीं हो सकते और उनको ईश्वरकी भोरसे कभी दण्ड नहीं मिळ सकता। परमेश्वरकी रक्षा प्राप्त करनेका यह एक उत्तम उपाय है। आशा है कि पाठक वृंद इस वेदके संदेशसे काम उठावेंगे और परमेश्वरकी रक्षामें पुरक्षित रहते हुए सत्य भीर सरकताके मार्गसे जाकर अपने णापको कृतकृत्य करेंगे।

जो ऐसा बाचरण करेंगे और सत्य पाकनमें दत्तिचत्त होंगे वे कभी दुष्ट नहीं होंगे। परंतु दुष्ट वे बनेंगे जो बसत्य और कुढिक व्यवहार करेंगे। इब दुष्टोंको दण्ड देना परभेश्वरका ही कार्थ है। इनको विविध इण्ड दिये जाते हैं, वे इस प्रकार हैं-

#### वधदण्ड

इन दुष्टोंको वध दण्ड देनेके विषयमें निम्नकिश्वित मंत्र-

अतित्रणः हतं, न्योषतं,
अधरांसं तहेणं वधं वर्तयतम् । (मं. ४)
दुहः मंगुरावतः रक्षसः हतम् । (मं. ७)
रक्षः हन्ति । असत् वदन्तं हन्ति । (मं. १३)
तं महता वधेन हन्तु । (मं. १६)
पिशुनेभ्यो वधं शिशीते । (मं. २०)
रक्षोभ्यो वधं । (मं. २५)
"भोगी, पापी, दोही, नाग करनेवाळे, असत्य मावण
करनेवाळे, चुगळी करनेवाळे, जो राक्षसञ्जीवाळे लोग होंगे
वे वधदण्डके ळिये योग्य हैं। इसी प्रकार—

दुष्कृतः अनारंभणे तमसि वने प्रविष्यतम् । ( मं. ३ )

सा अनन्तं ववं अव पदीष्ट । (मं. १७) अग्निततेभिः अदमहन्मभिः तपुर्वधेभिः अत्रिणः विध्यतम् । (मं. ५)

" दुष्ट कर्म करनेवालोंको जन्धकारके स्थानमें रखो जीर उनपर बासका वेध करो । अग्निमें तपे, फीलादसे बने, बातक शक्स भोगी लोगोंका वेध करो ।" वेध करनेका अर्थ यह है कि उनपर बाख फेंककर उनके बारीरको बायल करना । बाणोंसे अथवा बंदूककी गोलीसे वेध करना आदि वेध दूरसे दी किया जाता है । इसी प्रकार—

यातुमद्भयः अर्घानं सृजत्। (मं. २०)
यातुमद्भयः अर्घानं अस्यतम्। (मं. २५)
मूरदेवा विग्रीवासः ऋदन्तु। (मं. २४)
तान् निर्ऋतेः उपस्थे भादधातु। (मं. ९)
द्वोधवाचः निर्ऋथं सचन्ताम्। (मं. १४)

"यातना देनेवाकोंपर विज्ञकी छोडी जावे, सूढोंके छपास-कोंका गढ़ा काटा जावे, वे नाशके द्वारपर पहुंचें, दोहका भाषण करनेवाके नाशको प्राप्त हों।" इस प्रकार यह करीब वध दण्ड ही है। तथापि इसमें अन्य प्रकारका नाश भी संभवनीय है। परथरोंसे दुष्टका वध करनेका भी उल्लेख है- यावाणः रक्षसः उपब्दैः झन्तु । ( सं. १७ ) दषदा इव रक्षः प्रमृण । ( सं. २२ )

"पत्थरोंसे राक्षसोंका वध किया जाते।" जो राक्षस है ऐसा निश्चय हो जाय, उसको किसी स्थानपर खड़ा करके जथवा वृक्षके साथ रसीसे बांधकर दूरसे उसपर परथर मारनेसे उसका वध हो जायगा। इस प्रकारका वधवण्ड इस समय जफगानिस्थानमें है। पाठकोंको विचार करना चाहिये कि यह रीति और इस मंत्रमें कही रीति एक ही है वा निश्व हैं।

### देशसे निकाल देना

यातूनां पराश्चरः अभवत् । रक्षसः भिन्दन् पतु । ( सं. २१)

"पातना देनेवालोंको तूर करनेवाला वीर राक्षसोंको खोडता हुआ चले।" यह वीरका कक्षण है, वह वीर पातना देनेवालोंके कर्त्तोंको सह नहीं सकता। यहां पाठक 'परा+शर' शब्द देखिये कैसे विलक्षण अर्थसें पडा है। (परा) तूर के जाकर (शर) नाश करनेवाला जो वीर है उसको पराशर कहते हैं। राक्षसोंको समाजसे और प्रामसे तूर करना चाहिये, ये कभी प्रामवासियोंको कष्ट देनेके लिये अ आवे. इस विषयमें वेहकी आशा देखिये—

अचितः परा शृणीतं, जुदेथाम् । ( मं॰ १ )
यतः पषां पुनः एकश्चन न उदयत् । ( मं॰ १ )
यातुमावत् रक्षः नः मा अभिनद् । ( मं॰ २६ )
किमीदिनः मिथुना अपोच्छन्तु ( मं॰ २६ )

"जिनको सदय अन्तःकरण नहीं है वे दूर इटाये जांय, इसमेंसे एक भी फिर न कीट सके, मिध्याचारी खब दूर भाग जार्वे।" ये सब नाजाएं दुष्टोंको राज्यसे बहार करनेका ही भाव बताती हैं। इस प्रकार देशसे निकाला हुला कोई दुष्ट फिर देशमें या प्राममें न ना सके। ऐसा करनेसे ही प्रजा सुन्नी रह सकती है।

## दुष्टोंको तपाना।

दुष्ट दुर्जनोंको संताप देनेका भी एक एण्ड इस स्कर्ज कहा है, विचार करना चाहिये कि इस तपानेका अर्थ क्या है। इस विषयके मंत्र ये हैं—

रक्षः तपतं, उन्जतं। (मं॰ १) भघरांसं भद्यं तपुः ययस्तु। (मं॰ १) "राक्षसी दुष्टी, पापवृत्तिवाकीको ताप हो।" उनको खंवाप उत्पन्न कर। किन साधनीसे संताप उत्पन्न करना है, इसका यहां उक्षेत्र नहीं। तथापि स्कका विचार करनेसे हमें ऐसा प्रवीत होता है कि जब दुष्ट अपनी दुष्टताके कार्यसे इटाये जायंगे और चारों ओरसे उनको रोका जायगा, सब उनको संवाप होगा और इस प्रकारका संवाप ही यहां अभीष्ट होगा।

## दुष्टीका देष।

वस्तुतः देखा जाय तो कोई मनुष्य किसीका कभी देव क करे। परस्पर मिन्नदृष्टीसे देखें। यह निःसंदेह धर्म है। परंतु दुष्ट मनुष्य कीर दुष्टताका देव करनेकी आज्ञा वेद देता है। यदि देव करना हो तो दुष्ट मनुष्योंका जीर उनकी दुष्टताका देव करना योग्य है देखिये-

ब्रह्मद्विषे ऋव्यादे घोरचक्षसे किमीदिने अनुवायं देषो घत्तम् । ( मं॰ १ )

" ज्ञानका द्वेष करनेवाले, मांसमोजी, क्रूरदर्श, सदा भोगविचार करनेवाले दुएके साथ निरंतर द्वेष करो।" परि देष करना है, तो इससे द्वेष करो, जन्यथा (मित्रस्य चक्षुवा समीक्षामदे। यज्ञ०) मित्रकी दृष्टीसे सबकी जोर देखो जीर किसीका कभी द्वेष न करो। द्वेष करना हो तो केवल दुष्टोंके साथ ही द्वेष करना चाहिये। स्वयं शुद्धाचारी होकर दुष्टोंसे द्वेष करना योग्य है। मनुष्य स्वयं पापसे चचनेके लिये इस प्रकार प्रार्थना करे—

पार्थिवात् दिव्यात् च अंह्सः नः पातु। (मं॰ २६)
"भूमिके संबंधसे तथा स्वर्गके प्रयत्नमें जो पाप होगा,
इससे हमें बचालो।" इस प्रकार मनुष्य ईश्वरकी प्रार्थना
करे। अपने आपको पापसे बचावे। ऐसे मनुष्यको ही
अर्थात् स्वयं पापसे बचनेवालेको ही दुष्टका देख करनेका
अधिकार है। जो स्वयं पाप करता है उसको दूसरेका देख
करनेका अधिकार नहीं है।

#### पापकी अधोगति।

षापी दुष्ट अनुष्यकी अधोगति होती है, उसकी अधीरि होती है, वह बदनाम होता है इस विषयमें इस सूक्तमें निम्नः डिखित अंग्रमाग मिडते हैं—

अस्य यशः प्रतिशुष्यतु । यः दिवानकतं दिप्साति स अघः मस्तु । ( मं. 11) स्तेनकृत् स्तेनः रिपुः दश्चं पतु। स तन्या तमा च निर्दायताम्। (मं. १०) स द्शिभः वीरैः विय्याः। (मं. १५) विश्वस्य जन्तोः अधमः पस्पवीष्टः। (मं. १६)

"इस दुष्टका नष्ट हो जाने, जो दिनरात दुष्टता करता है यह नीचे गिरे, चोर छुटेश दुष्ट शत्रु तन धनसे हीन होने, वह बाजकारोंसे हीन होने। उसके दुर्सोपाण दूर हों। ऐसा दुष्ट सब प्राणियोंसे भी सबसे नीचे गिर जाने" धर्यात् जो इस प्रकारका दुष्ट है वह परमेश्वरीय नियमसे अधोगतिको प्राप्त होता है, जब तक वह अपनी दुष्टता नहीं छोडता तबतक उसकी उद्यतिकी कोई आशा नहीं है। उद्यतिकी इच्छा है तो दुष्टता छोडनेकी आवश्यकता है, यह बात यहां सिद्ध होती है। सब दुर्धोंको उद्यतिका यह मार्ग खुका है, अर्थात् उद्यतिका साधन करना उनके आधीन है। वे यदि पूर्वोंक प्रकार 'पापसे बचनेके छिये' ईश्वरकी प्रार्थना करेंगे तो अनमें दुष्टता छोडनेका बढ आ जायगा। इसके नियम ये हैं—

आत्मदण्ड

षः स-यातुं यातुधान इत्याह । यः रक्षः श्रुचिः अस्मि इत्याह । ( मं. १६ ) " अलेकी दुरा कहना और अपवित्रको पवित्र समझना " यह दुष्टका कक्षण है। जो उन्नत होना चाहते हैं वे ऐसा न करें, वे तो अलेको अला, बुरेको दुरा, राक्षसको राक्षस, पवित्रको पवित्र, अपवित्रको अपवित्र कहनेका अभ्यास करें। न डरते हुए ऐसा माननेसे और माननेके जनुकूल कहनेसे आरिमक बल बढता है। इसी रीतिसे हरएक मनुष्य कहें कि-

यदि य।तुधाने।ऽस्मि, यदि वा पुरुषस्य आयुः ततप, अद्या मुरीय । (मं. १५)

" यदि में किसीको यातना देनेवाला बन् अथवा किसी मनुष्यको ताप दूं तो में आजही मर जाऊं।" ऐसा उसत होनेवाला मनुष्य कहे अर्थाद यदि अपने हाथसे कुछ पाप या दोष हुआ होगा, तो उसका प्रायक्षित केनेको मनुष्य तैयार रहना चाहिये। अपने द्वारा विशेष दोष होनेपर मरने-तक तैयार होना चाहिये। जिसकी जिस प्रमाणसे इस प्रकारकी तैयारी होगी, वह उस प्रमाणसे उसत होगा। पाठक यह उन्नत होनेका मार्ग अपने मनमें धारण करें, इसका बहुत विचार करें और इसको अपने जीवनमें जहांतक हो सके डालनेका यत्न करें। इस आत्मदण्डके मार्गले मनुष्य शीघ उन्नत हो सकता है।

# प्रतिसर मणि

[4]

(ऋषिः - शुक्तः। देवता - कृत्यादृषणं, मन्त्रोक्तदेवताः।)

अयं प्रतिसरो मणिर्शीरो बीरायं बच्यते । बीर्ये बान्त्सपत्नुहा शूरंबीरः परिपाणंः सुमङ्गलंः

11 8 11

अर्थ— (अयं प्रतिसरः ) यह शत्रुके ऊपर आक्रमण करनेवाला, (वीर्यवान् वीरः ) वीर्ययुक्त वीर (सपत्नहा परिपाणः ) शत्रुका नाश करनेवाला और सब प्रकारकी रक्षा करनेवाला, (सुमङ्गलः शूरवीरः ) सङ्गल करनेवाला भूरवीरका विन्दरूप (माणः वीराय बध्यते ) मणि वीर पुरुषके ऊपर बांधा जाता है ॥ १ ॥

भावार्थ — यह मणि ( या पदक ) शूरवीर पराक्रमी शतुनातक मंगलकारी है, अतः यह वीरके शरीरपर बांधा

| अयं मणिः संपत्नुहा सुवीरः सहंस्वान्याजी सहमान उग्रः।    |      |   |    |
|---------------------------------------------------------|------|---|----|
| प्रत्यककृत्या दूषयंत्रीति वीरः                          | 11   | 2 | 00 |
| अनेनेन्द्रो मणिना वृत्रमंहत्रनेनासुरान्परामानयन्मनीषी।  |      |   |    |
| अनेनाजयद् द्यावापृथिवी उमे इमे अनेनाजयस्मिदिश्रमतंस्रः। | 11   | 3 | 11 |
| अयं स्नाक्त्यो मृणिः श्रंतीवर्तः श्रंतिसरः।             |      |   |    |
| श्रोजंस्वान्विमुधो वृश्री सो अस्मान्पांतु सुर्वतः       | 11   | 8 | 11 |
| तदुशिरांह तदु सोमं आह बृहस्पतिः सिवता तदिन्द्रः।        |      |   |    |
| ते में देवाः पुरोहिताः प्रतीचीः कृत्याः प्रतिस्रैरंजन्त | 11   | 4 | 11 |
| अन्तदें द्यावापृथिवी उताहं रुत स्वीम् ।                 | 4.04 |   |    |
| वे में देवाः पुरोहिताः प्रतिचीः कृत्याः प्रतिस्रैरंजन्त | 11 1 | 1 | 11 |

अर्थ— (अयं माणिः) यह मणि (सपत्नहा सुवीरः) शत्रुका नाश करनेवाका उत्तम वीर (सहस्वान् वाजी) शत्रु वेगको सहन करनेवाका बळवान् (सहमानः उत्रः वीरः) शत्रुपराजय करनेवाका उत्र वीर (कृत्याः दूषयन् एति) वातक प्रयोगेको विफळ करता हुना नावा है॥ २॥

(अनेन माणिना इन्द्र: वृत्रं अहन्) इस माणिसे इन्द्रने वृत्रका नाश किया, (अनेन मनीषी अधुरान् पराभावयत्) इसीसे संयमी वीरने असुरांका पराभव किया। (अनेन उभे इमे द्यावापृथिवी अजयत्) इसीसे ये दोनों सुकोक बीर पृथिवी लोक जीत लिये, (अनेन स्तस्न: प्रदिशः अजयत्) इसीसे चारों दिशाबोंको जीत लिया ॥ ३ ॥

(अयं स्माप्तत्यः मणिः) यह प्रगति करनेवाका मणि (प्रतिवर्तः प्रतिसरः) शतुशोपर हमका करनेवाका और उनपर घावा करनेवाका (ओजस्वान् विमुधः वशीः) बकशाकी युद्धमें गमन करनेवाका शौर वशी है, यह (अस्मान् सर्वतः पातु) हम सबकी सब प्रकारसे रक्षा करे॥ ॥

(अग्निः तत् आह ) अग्निने वह कह दिया, (स्रोमः तत् उ आह ) सोमने भी वह कहा, (वृहस्पतिः सर्विता कृष्ट्यः तत् ) वृहस्पति सर्विता और इन्द्रने भी वही कहा है। (ते पुरोहिताः देवाः ) वे अग्रेसर देव (प्रतिसरैः में कृत्याः प्रतिचीः अजन्तु ) इमलोसे मेरे उपर आनेवाले वातक प्रयोग विरुद्धिशासे हटा देवें ॥ ५ ॥

( द्यावापृथिवी अन्तः द्घे) युलोक और पृथ्वी कोकको में अपने अन्दर धारण करता हूं (उतः अहः उत सूर्यम्) दिनको और ध्यको भी अन्दर रखवा हूं। वे अग्रेसर देव हमलोंसे मेरे ऊपर होनेवाके घातक प्रयोग विरद दिशासे हटा देवें ॥ ६ ॥

भावार्थ— यह मणि बलवान् शतुनाशक, उम्र बीर है जो सब शतुके धातक प्रयोगोंको तूर करता है ॥ २ ॥ इस मणिसे इन्द्रने वृत्रको मारा, राक्षसोंका परामव किया, धावाप्रथिवीको जीत किया, और सब दिशामोंमें विजय किया ॥ ३ ॥

बह राष्ट्रपर थाना करनेनाका, बढ़नान् राष्ट्रको वदा करनेनाका मणि हमारी रक्षा करे ॥ ४ ॥ सब देन इस मणिके द्वारा मेरे उपर किये घातक प्रयोग हटा देनें ॥ ५ ॥

णुक्कोक, पृथ्वी, सूर्य मौर दिनकी शक्तियां में भपने अन्दर भारण करता हूं। ये सब मेरे उपर किये विनाशक प्रयोग इडा देवें ॥ ६ ॥

| ये ज्ञाक्त्यं मणि जना वर्षीणि कृण्वते ।                         | in industry a |
|-----------------------------------------------------------------|---------------|
| स्य इव दिवसाल्या वि कृत्या योषते वृक्षी                         | 11011         |
| ज्ञाक्त्येन मणिन ऋषिणेव मनीषिणां।                               |               |
| अर्जेषुं सर्वाः प्रतेना वि मुघी हान्म रुषसः                     | 11211         |
| याः कृत्या आंक्षिरसीयीः कृत्या आंसुरीमीः कृत्याः ।              | A V           |
| वियंकृता या उ चान्येभिरामृताः।                                  |               |
| उमयीस्ताः परा यन्तु परावती नवृति नाष्यार् अति                   | 11811         |
| अस्मै मुणि वस बझन्तु देवा दुन्द्रो विष्णुः सर्विता रुद्रो अभिः। |               |
| श्रुजावंतिः परमेष्ठी विराह्वैशान् श्रापयश्च सर्वे               | 11 80 11      |
| उच्चमो अस्योवधीनामनुद्वान्जगेतामिव च्याघ्रः श्वपदामिव ।         |               |
| वमैच्छामाविदाम् तं प्रतिस्पात्रनमन्तितम्                        | 11-55 11      |

करते हैं, वे (सूर्यः हुत दिनं आहहा) सूर्ये है समान शुक्रोकपर चढकर (वशी) सबक्रो वशमें करता हुना (कृत्याः वि वाधते ) वातक प्रयोगीका नाश करते हैं॥ ७॥

(मनीषिणा ऋषिणा इच ) ज्ञानी ऋषिके समान इस ( स्नाक्त्येन मणिना ) प्रगतिशील मणिके द्वारा (सवीः पृतनाः अजैषं ) सब बात्रुसेनानोंको पराभूत करता हूं और (रक्षसः सुधः वि हन्मि ) राक्षसोंको युदोंने मारता हूं ॥८॥

(याः आङ्किरसीः कृत्याः) जो शांगिरस वातक प्रयोग हैं, (याः आसुरीः कृत्याः) जो बसुरीके वातक प्रयोग हैं, (याः स्थयंकृताः कृत्याः) जो स्वयं किये हुए वातक प्रयोग हैं, (याः उ अन्येभिः आभृताः) जो दूसरीके ज्ञारा अर दिवे गये हैं, (उभयीः ताः नवर्ति नाव्याः अति) दोनों व सब नव्ये नदियोके परे (परावतः परा यन्तु / दूर स्थानको आर्थे ॥ ९॥

इन्द्र, विष्णु, सविता, रद्र, ब्राप्त, प्रजापति, परमेडी, विराद् बीर वैश्वानर, वे सब (देवाः) देव तथा (सर्वे च अवयः) सब ऋषि (अस्म मार्णि वर्म ब्रघ्नन्तु ) इस वीरके शरीरपर मणिरूप कवचको बाँचे ॥ १०॥

( भोषधीनां उत्तमः असि ) भौषषियोमं त् इतम है, (जगतां अनक्वान् इव ) जैसे गविशीकोंमें बैक भौर (श्वपदां व्यावः इव ) बापदोंमें वाच होता है। (यं ऐच्छाम ) जिसकी हम इच्छा करें (तं प्रतिस्पादानं ) उस प्रविस्पर्शीको (अन्तितं अविदाम ) मश हुना पावें॥ ११॥

भावार्थ- जो होग कवचरूप इस मणिका भारण करते हैं वे सूर्यके समान तेजस्वी होकर अपने कपर किये हुए बातक प्रयोगीको हटा देते हैं॥ ७॥

इस मणिके द्वारा स्व शतुसेनाको जीत किया है। जीर दुर्होको मार दिया है ॥ ८ ॥ सब प्रकारके चातक प्रयोग इसके द्वारा तूर होते हैं ॥ ९ ॥ सब देव और ऋषि जपनी शक्तियोंसे इस मणिको मेरे शरीरपर बांधे ॥ १० ॥ यह मणि सबसे कसम है। इसके भारण करनेपर जिसको चाहे बीत सकते हैं ॥ १ ॥ ॥

| स इ <u>द्याघो भं</u> तृत्यथी सिंहो अथो वृषा ।<br>अथी सपत्नकर्भनो यो विभंतींमं मुणिम् | ॥ १२ ॥         |
|--------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| नैनं झन्त्यष्सरसो न गंन्धुर्वा न मत्याः ।                                            |                |
| सर्वा दिशो वि राजित यो विभेतींमं मणिष्                                               | 11 8 8 11      |
| क्रवपुस्त्वामंसृजत क्रस्यपंस्त्वा समैर्यत् ।                                         | Berney, Se     |
| अबिं <u>भस्त्वेन्द्रो</u> मार्नुषे विश्रंत्संश्रेषिणे ऽजयत् ।                        |                |
| मुणि सहस्रंशिय वर्म देवा अंकण्यत                                                     | 11 58 11       |
| यस्त्वां कृत्याभिर्यस्त्वां द्वीक्षाभिर्युज्ञैर्यस्त्वा जिघांसति ।                   | i dir kin dire |
| प्रत्यक्त्वमिन्द्र तं जंहि वजेण श्वतपर्वणा                                           | ॥ १५॥          |
| अयमिद्रै प्रतीवति ओर्जस्वान्संज्यो मृणिः।                                            |                |
| युजां धनं च रक्षतु परिपाणाः सुमङ्गलेः                                                | ॥१६॥           |

अर्थ— (यः इमं मणि विभिति) जो इस मणीका धारण करता है, (सः इत् व्याघ्र भवति) वह निःसन्देह बावके समान (अथो सिंहः अथो चुषा) सिंहके समान अथवा बैठके समान (अथो सपतनकरीनः) शत्रुका दमन करनेवाला होता है ॥ १२ ॥

(यः इमं माणि विभित्तें ) जो इस मणिका धारण करता है वह (सर्वाः दिशः विराजित ) सब दिशानीमें शोमता है। (एनं अप्तरसः न प्रनित ) इसको अप्तराएं नहीं मारतीं और (न गन्धर्वाः न मत्यीः) न गन्धर्व और

नादि मनुष्य मार सकते हैं ॥ १३ ॥

(कर्यपः त्वां अस्त्रत ) कर्यपने तुम्ने बनाबा है, (कर्यपः त्वा समैरयत ) कर्यपने तुम्ने प्रेरित किया। (इन्द्रः त्वा मानुषे संश्लेषिणे विश्वत् ) इन्द्रने तुम्ने मानवी संग्राममें धारण किया और (अजयत् ) विजय किया। ऐसे (सहस्रवीर्यं मणि) सफस्न सामर्थवान् मणिको (देवाः वर्मे अक्रण्वत ) देवोंने कवच रूप बनाया है॥ १४॥

हे इन्द्र ! (यः त्वा कृत्याभिः ) जो तुझ मारक प्रयोगोंसे, (यः त्वा दीक्षाभिः ) जो तुझ दीक्षानोंसेसे, जयवा (यः त्वा यक्षे: जिद्यां निति ) जो तुझ यज्ञोंसे मारना चाहता है, (तं ) उसको (त्वं ) त् ( दातपर्वणा वज्रण प्रत्यक् (जोहे ) शैंकडों पर्वोवोळ वज्रसे प्रत्यक स्थानमें मार ॥ १५ ०

(अयं इत् वे) यह निश्चयसे (प्रतिवर्तः) शत्रुपर हमला करनेवाला (परिपाणः संजयः) रक्षक बीर विजय, (सुमंगलः मणिः) हत्तन मंगल करनेवाला मणि है, (प्रजां धनं च रक्षतु) वह हमारी संतान भीर संपत्तिकी रक्षा करे ॥ १६ ॥

भावार्थ — जो इस मणिको धारण करता है वह बळवान् होकर अपने सब शत्रुओं को जीवता है ॥ १२ ॥
इस मणिका धारण करनेवाला सब दिशाओं में विराजता है और इसका वध कोई कर नहीं सकते ॥ १३ ॥
कश्यपके द्वारा मणि निर्माण करनेकी कलाका प्रारंभ हुआ। इसको इन्द्रनं सबसे पहिले धारण किया था और अगत्में
विजय भी किया था॥ १४॥

इस माणधारणसे सब मारक प्रयोग दूर होते हैं। हर एक प्रकारके मारक प्रयोग इससे इटते हैं। १५॥ शतुको दूर करके रक्षा करनेवाळा यह मणि है। इसका धारण करनेवाळका कस्याण होता है, प्रजा और धनकी रक्षा इससे होती है। १६॥

| असपुरनं नो अधुरादंशपुरनं नं उत्तुरात् ।                           |          |
|-------------------------------------------------------------------|----------|
| इन्द्रांसपुरनं नेः पृथाज्ज्योतिः शूर।पुरस्कंधि                    | 11 29 11 |
| वर्षे मे धार्वाष्ट्रश्चिवी वर्माहुर्वर्म सर्यः                    |          |
| वर्भ म इन्द्रं श्राप्तिश्च वर्भ धाता दंधातु मे                    | ॥ १८॥    |
| ऐन्द्राग्नं वमे बहुलं यदुग्नं विश्वं देवा नाति विष्यंन्ति सर्वे । |          |
| तन्में तुन्वं त्रायतां सुवैतां बृहदायुंष्यां जरदंष्टिर्यथासानि    | 11 88 11 |
| अा मीरुक्षदेवमृणिमुद्धा अंतिष्टतांत्रये ।                         |          |
| हुमं मेथिमं मिसंविधकां तनूषानं जिवरू धनोजसे                       | 11 20 11 |
| अस्मित्रिन्द्रो नि दंघातु नुम्णिम् देवासी अमिसंविशक्षम् ।         |          |
| दीर्घायुत्वायं शतकारदायायुंष्माञ्जरदंष्टिर्भथासंत्                | ॥ २१॥    |

अर्थ — दे शूर हन्द्र! (तः अधरात् असपत्तं ) हमारे नीचेसे अविरोध, (तः उत्तरात् असपत्तं )हमारे जपसे निवरोध, (तः पश्चात् असपत्तं ) हमारे पीछेसे अविरोध दर्शक (ज्योतिः पुरः कृधि) हमारे सन्मुक कर ॥ १०॥

( द्यावापृथिवी में वर्म ) वावापृथिवी मेरे किये कवन धारण करावें, ( अहः वर्म, सूर्यः वर्म ) दिन और सूर्य मेरे किये कवन पहनावें। (इन्द्रः च अग्निः च धाता च ) इन्द्र, अग्नि और धाता वे तीनों देव प्रत्येकमें ( में वर्म

क्यात ) मेरे किये कवच पहनावें ॥ १८॥

(सर्वे विश्वे देवाः) सब देव (यत् न अतिविध्यन्ति) जिसका मतिक्रमण कर नहीं सकते (तत् उग्नं बहुलं पेनद्राग्नं बृहत् वर्म) वह उग्न, वहा इन्द्र भीर अग्निका बहा कवच (मे तन्वं सर्वतः त्रायतां) मेरे वरीरकी रक्षा सब पेनद्राग्नं बृहत् वर्म) वह उग्न, वहा इन्द्र भीर अग्निका बहा कवच (मे तन्वं सर्वतः त्रायतां) मेरे वरीरकी रक्षा सब पेनद्राग्नं ब्रह्म करे। (यथा) जिससे में (जरदृष्टिः) बृद्धावस्था तक कार्यं व्याप्ति करनेवाका (आयुष्यमान् असानि) शिर्षाय होकं॥ १९॥

यह (देवमणिः) दिन्य मणि (मा मही अ-रिष्ट-तातये) मुझपर वही सुन समृद्धिके किये (आरुक्षत्) बास्ट होवे। (इमं मेथिं) इस शत्रुनाशक (तनूपानं त्रिवस्थं) शरीर रक्षक और तीनों वर्गोके रक्षकको (ओजसे

अभि संविशाध्वं ) बकके किये बाश्रित होवे ॥ २०॥

(अस्मिन् इन्द्रः नुम्णं निद्धातु ) इसमें इन्द्र बढ धारण करे, (देवासः इमं अभि सं विशध्वम् ) देव इसमें प्रविष्ट हों (यथा) जिससे (शतशारदाय दीर्घायुत्वाय ) सौवर्षकी दीर्घायुके किये (आयुष्यमान् जरदिष्टिः असत् ) दीर्घजीवी और वृद्धावस्था तक सुदृढ रहे ॥ २१ ॥

भावार्थ — हमारी रक्षा चारों भोरसे होती रहे जोर हमारे सम्मुक प्रकाशका मार्ग स्थिर रहे ॥ १७ ॥ सब देव इस कवच भारण करनेमें मुझे सहायक हों । यह देवी शक्तिसे युक्त हो ॥ १८ ॥ सब देवी शक्तिसे युक्त इस मणिरूप कवचसे मेरी उत्तम रक्षा होवे जीर मेरी जायु दीर्घ होवे ॥ १९ ॥ इस दिन्य मणिके शरीरपर भारण करनेसे मेरी रक्षा होवे जीर मेरे बक्की वृद्धि होवे ॥ २० ॥ इसमें सब देव जपने बलकी स्थापना करें जिससे मुझे शतायुवाला दीर्घजीवन प्राप्त हो ॥ २१ ॥ ९ ( अवर्ष, सु. मान्य, )

स्वस्तिदा विद्यां पतिष्ठित्रहा विस्वधो वद्यी । इन्द्रों बभात ते मुणि जिगीवाँ अपराजितः सोमुषा अभयंकरो वृषा । स त्वा रक्षतु सर्वतो दिवा नक्तं च विश्वतः

11 22 11

अर्थ— (स्वस्तिदा विशापितिः वृत्रहा) कल्याण करनेवाका, प्रजापाठक वातुनावक, (विस्धाः वशी) वात्रुवोंको ववसे करनेवाका, (जिमीवां अपराजितः स्रोमपा अभयंकरः) विजयी, अपराजित, स्रोमरस पीनेवाका, सौम्य (वृषा इन्द्रः) बळवान् इन्द्र (तं माणि बधातु) तेरे शरीरपर मणिको बांचे। (साः सर्वतः दिवा नक्तं) वह सब बोरसे दिनरात (त्वा विश्वतः पातु) तेरी सब बोरसे रक्षा करे॥ २२॥

आवार्थ — ग्रूर वीर शत्रुनाशक बळवान विजयी जेता पुरुष इस अणिको शरीरपर बांचे जिससे उसकी दिनरात रक्षा होवे ॥ २२ ॥

#### प्रतिसर माणि

DIE DAK SHE DAR

#### मणिधारण

एक शंका

इस स्कर्मे मणिश्वारणका विषय है। कई बोंका कथन है
कि यहां भणि ' शब्दसे वीर पुरुषका प्रहण किया जावे।
परन्तु यह बात सत्य नहीं है। इस प्रकार अर्थका अनर्थ
करना किसीको भी बोग्य नहीं है। इस स्कर्में कहा मणि
किसी वनस्पस्तिका बनाया जाता है और उसका धारण
शारीर पर किया जाता है। प्राय: गलेमें बान्धा जाता होगा।
जिस प्रकार बाजकलके सैनिकोंको विशेष शौर्यवीर्थ खेंचेके
कार्य करनेपर 'पदक' दिया जाता है और वह पदक
लातीपर लटकाया जाता है, उसी प्रकारका यह मणि गलेमें या
हाथपर किया बाहुपर बांधा जाता है। यह एक शौर्यका अथवा
जनहितके कार्य करनेका चिन्ह है। इसके धारण करनेसे
वीरकी प्रतिष्ठा बढती है, उसका उत्साह बढता है, और
उत्साह बढनेसे वह मनुष्य अधिक प्राक्रम करनेके लिये
समर्थ होता है।

पहिले किये हुए शौर्यके कार्यके लिये लिया किया पुरुषोंसे इंनाम मिल्जानेपर लियक पराक्रम करनेका साहस मनुष्य करता है, अर्थात् वह इंनाम, या पहक, अथवा अन्य प्रकारका सन्मान वीरता बढानेवाला, रक्षाका कार्य करनेवाला, उस्ता बढानेवाला, इत्यादि गुणविशिष्ट है ऐसा मानना अयोग्य नहीं है। इसी उद्देश्यसे इस स्कृमें इस मणिके गुण " सुवीरः, वाजी, इस ?' बादि कहे हैं। अन्य वर्णन भी इसी दृष्टीने विचार करके जानने योग्य है।

कई लोग कहते हैं कि वृक्षकी ककडीसे बना हुआ वह ं मणि ' वीरता बढानेबाळा, संगळ करनेवाळा और एक बहानेवाका कैसा हो सकता है, चूंकी ककडीके अणिमें यह सामध्ये नहीं होता, जतः यहांके मणिशब्दसे ' वीर सेनापति ' मर्थ केना योग्य है। यह युक्ति मधवा यह विचारपद्धति विवेक्युक्त नहीं है। सरकारका सिपाही हाथमें एक विशेष प्रकारका काष्ठ केकर, और विशेष प्रकारका पोशास धारण करके हजारों कोगोंमें जाता है और निकर होकर उनको धमकाता है जीर विशेष कार्थ बरता है। यह सामध्ये उसके बन्दर इस सरकारी पोशास और सरकारी चिन्हके काष्ठधारणसे ही आता है। वस्तुतः देशा जाय तो उसकी शारीरिक बाक्ति अन्य कोगोंके समान ही होती है। परंत सरकारी चिन्द धारण करनेसे उसकी शक्ति कहें गुणा बढ जाती हैं । इसी प्रकार यह विशेष सन्मानका सणि जब महाराजाके द्वारा किसी वीर पुरुषको दिया जाता. या शरीरपर बांधा जाता है, तो यह राजचिन्ह होनेसे इसके धारणसे उस पुरुषका बरू और वीर्थ बहुत बढ जाना स्वाभाविक है।

इस दृष्टिसे इस स्का विचार पाठक करें और इसका भाराय समझें। यह स्क इस दृष्टीसे देखनेसे बहुत सरक है भतः प्रत्येक मंत्रका अधिक स्पष्टीकरण करनेकी भावश्यकता नहीं है।

# गर्भदोषानिवारणम्।

[8]

(ऋषि:- मातृनामा। देवता:- मन्त्रोक्ताः, मातृनामा, १५ ब्रह्मणस्पतिः। छदः- अनुष्दुण् २ पुरस्ताद्बृहर्ताः १० ज्यवसाना षट्पदा जगतीः, ११, १२, १४, १६, पथ्यापङ्किःः, १५ ज्यवसना सप्तपदा शकरीः १७ ज्यवसना सप्तपदा जगती ।)

यौ ते मातोन्ममार्ज जातायाः पित्वेदंनौ ।
दर्णामा तत्र मा गृंधदुर्लिश्चं उत् वृत्सपेः ॥ १ ॥
पेळालानुप्रालौ श्वर्कं कोकं मिलम्लुचं पुलीजंकम् ।
आश्रेषं वृत्विवांससमृक्षंग्रीवं प्रमीलिनंग् ॥ २ ॥
मा सं वृतो मोपं स्वप ऊरू मार्च स्पोऽन्त्रा ।
कृणोम्यंस्य मेष्जं वृजं दुर्णाम्चातंनम् ॥ ३ ॥
दुर्णामां च सुनामां चोभा संवृत्तिमिच्छतः ।
आरायानपं हन्मः सुनामा स्त्रणिमच्छताम् ॥ ४ ॥

अर्थ— (जातायाः ते) सत्तव होतेही तेरे (यो पतिवेहनों) जो पतिको प्राप्त होनेबाहे होनों भाग तेरी (माता उन्ममार्ज) माताने स्वच्छ किये थे (तत्र) उनमें (दुर्णामा, अलिंशः उत वस्सवः) हुर्णामा, अर्किश वथा वस्सव ये रोगक्रमि (मा गृधत्) न पहुंचे ॥ १॥

(पलालानुपलालों) मांस बौर मांससंबंधी, (शकुँ) हिंसक, (कोकं) कामसंबंधी अथवा वीर्यसंबंधी, (मिलिम्लुचं पलीजकं) मिलिन, पिलत, रोग, (आश्लेषं) चिपकनेवाले, (बिविवाससं) रूपहीनता करनेवाले, (ऋक्ष्मप्रीवं) रीडके समान गईन बनानेवाले (प्रमीलिनं) बांखे मूंदनेवाले रोगोंको मैं दूर करता हूं॥ २॥

(मा सं चृतः) मत् रह, (मा उप सृप) न पास जा, (ऊरू अन्तरा मा अव सृप) जवानोंके बीच न रह। (अस्पै भेषजं रुणोमि) इसके छिये औषध बनाता हूं, यह भीषध (बजं दुर्णामचातनं) बज नामक है इससे दुर्नाम कृमि दूर होते हैं ॥ ३ ॥

( दुर्णामा च सुनामा च उसी ) दुष्ट नामवाला और इत्तम नामवाला ये दोनों (सं वृतं इच्छतः ) सगिति करना चाइते हैं, डनमेंसे ( अ—रायान् अप इन्मः ) निकृष्टींका दम नाश करते हैं और जो ( सुनामा ) उत्तम नामवाला है वह ( स्त्रिणं इच्छतां ) स्रोजातिकी इच्छा करे ॥ ४ ॥

भावार्थ — बच्चा उत्पन्न होते ही स्तनमें तथा अन्यत्र रोग उत्पन्न करनेवाके कृमि न पहुंचें ॥ १ ॥

मांसमें स्रापन होनेवाले, दिसक, वीयदीय स्रापन करनेवाले, बाल सफेद करनेवाले, कुरूपता बढानेवाले, गर्दनमें रोग बनानेवाले, बार्जीमें सुरती कानेवाले रोगोंको में दर करता हूं ॥ २ ॥

रोगजन्तु पास न रहे, प्रसवस्थानमें जवांशोंके मध्यमें न जावे, इसको दूर करनेके किये यह भौषध बनाता हूं, यह बज नामक भौषध इस दृष्ट क्रिमिको दर करता है ॥ ३ ॥

दो प्रकारके किमि होते हैं, एक दुष्ट भीर दुसरा दितकारी । दोनों पास गाते हैं, उनमें दुष्टको हटाते हैं भीर उत्तमको स्नी जातीके पास रखते हैं ॥ ४ ॥

| यः कृष्णः केश्यसुर स्तम्बज उत तुण्डिकः ।                |      |    |    |
|---------------------------------------------------------|------|----|----|
| अरायांनस्या मुष्कास्यां भंससोर्ष हन्मसि                 | . 11 | وم | 11 |
| अनुजिधं प्रमुखन्तं ऋव्यादंमुत रेशिहम् ।                 |      |    |    |
| अरायां बुकि किणों बजः पिक्षो अनीनश्चत्                  | 11   | 8  | 11 |
| यस्त्वा स्वप्ने निपद्यंते आतां मुत्वा पितेवं च।         |      |    |    |
| बुजस्तान्त्संहतामितः क्वीवरूपांस्तिगीटिनंः              | 11   | 9  | 11 |
| यस्त्वां स्वपन्तीं त्सरंति यस्त्वा दिप्संति जाप्रतीम् । |      |    |    |
| छ।यामिव प्र वान्त्ययेः परिकामन्त्रनीनशत्                | li   | 6  | ļ1 |
| यः कुणोति मृतवंत्सामवंतोकामिमां स्त्रियम् ।             |      |    | 18 |
| तमीषधे त्वं नाञ्चास्याः कमलमिखनम्                       | - 11 | 9  | 11 |

अर्थ— (यः हृष्णः) जो काका (केशी असुरः) वालीवाका वसुर है, (स्तंबजः उत तुण्डिकः) को बारीर स्तंभमें रहता है वसवा मुखने रहता है, इन (अरायान्) दुष्टोंको (अस्याः मुक्ताभ्यां) इस खोके दोनों प्रदेशोंसे तथा (भंसासः) कटिप्रदेशसे (अप हिन्म) हटा देता हूं ॥ ५॥

(अनुभिन्नं प्रमृश्नानंत ) गम्ब केनेले नाश करनेवाले, स्पर्श करनेवालेका नाश करनेवाले, (क्रव्यादं उत रेरिहं ) मांस क्रानेवाले कीर हिंसक (श्वाकिविक्रण: अरायान् ) कुत्तेके समान कष्ट देनेवाले निःसत्त्व करनेवाले रोग-

बीजोंको (पिंगः खजः अलीमदात् ) पीका बन औषध नाश करता है ॥ ६ ॥

( आता भूत्वा ) माई बनकर (पिता इक च ) जयवा पिता बनकर, (त्वा यः स्वप्ने निपद्यते ) तेरे पास जो स्वप्नमें जाता है, (क्रीबरूपान् तान् तिरीटिनः ) क्रीबरूप उन गुप्त रहनेवाळे रोजबीजोंको (इतः बजः सहतां) यहांसे बज औषच हटा देवे ॥ ७ ॥

(स्वपन्तीं त्वा यः तसरित ) सोती हुई तेरे पास जो जाता है, (यः जाम्रतीं त्वा दिप्लिति ) जो जागती हुई तेरे पास जाकर कष्ट पहुंचाता है, (सूर्यः छायां इव ) सूर्य जैसा जन्यकारका नाश करता है, उस प्रकार (परिक्रामन्

प्र अनीनशत् ) अमण करता हुना छनका नाश करे॥ ८॥

(यः इमां स्त्रियं) जो इस स्त्रीको ( सृतवत्सां अवतीकां कृणोति ) मरे बर्चोवाकी अथवा गर्भपात होनेवाकी करता है, हे औषचे ! (त्वं अस्याः तं नाश्य ) त् इसके उस रोगका नाश कर तथा (कमलं अंजिवं) गर्भद्वारस्पी कमक्को रोगरहित कर ॥ ९ ॥

भावार्थ— काला, बार्लोवाला, प्राणवातक, मुखवाला, शरीरके स्तंभमें रहनेवाला, घानकी, क्षीणता बढानेवाला कृमि है, हसको स्त्रीके अवयवेंसि हटा देते हैं ॥ ५॥

कई क्रिमी सूंघनेसे प्राणघात करते हैं, कई स्पर्शसे नाश करते हैं, कई मांसको क्षीण करते हैं, कई अन्य रीतिसे घात

करते हैं, कई कष्ट देते हैं, उन सब रोगबीजीको पीछी बन औषिष हटा देती है ॥ ६ ॥

माई सथवा पिताके रूपसे स्वममें जो जाते हैं, वे निर्वेक हैं, परंतु घातक होते हैं, छनको इस बज जीपिस हटाया जा सकता है ॥ ७ ॥

सोनेकी अवस्थामें अथवा जागनेकी अवस्थामें जो रोगबीज पास आते हैं, उनको सूर्य अन्धकारका नाश करनेके समान नाम करता है ॥ ८ ॥

जो रोगबीज स्त्रीको मृतवस्सा अथवा गर्भपात करनेवाली बनाते हैं, हन रोगबीजोंका नाश कर स्रोर उस स्रोका गर्भस्थान नीरोग बना ॥ ९॥

| ये बालाः परिनृत्यंन्ति सायं गर्दभनादिनः ।                                                                      |          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| कुष्रला ये च कुक्षिलाः केकुमाः कुरुमाः सिमाः।                                                                  | 11 80 11 |
| तानोषधे त्वं ग्रन्धेनं विषूचीनान्वि नांश्रय                                                                    | 11 7 3 6 |
| ये कुकुन्धाः कुक्र्यमाः कुक्तिंद्विशीन विश्रति ।<br>क्कीबा ईव प्रमृत्यन्तो बने कुर्वते घोषं तानितो नांश्रयामसि | 11 28 11 |
| ये सूर्यं न तिविधनत आतपन्तममं दिवः।                                                                            |          |
| अरायान्वस्तवाभिनी दुगन्धीलाहितास्यान्मकंकाचायपामि                                                              | ॥ १२ ॥   |
| य आत्मानंत्रविमात्रमंसं आधाय विश्रंति ।                                                                        |          |
| खीणां श्रोणिप्रतोदिन इन्द्र रक्षांति नाध्यय                                                                    | ॥ १३ ॥   |

अर्थ— (ये गर्दभनादितः) जो गर्दि समान सन्द करतेवाके (सार्य शालाः परिनृत्यन्ति ) सार्य काकके समय वरोंके वारों और नावते हैं, (कुल्लाः कुल्लिशः) स्ट्रिके समान अप्र भागवाल, बढे पेटवाके, (ककुभाः करमा। सिमा।) तेवे वेवे, बुरा सन्द करतेवाले, लोटे रोगिकिनि हैं; हे नीयभे! (त्वं तान् गंधेन) त् उनको अपने गंभसे (विधूचीनान् विनाशय) फैलाकर गाश कर ॥ १०॥

(ये कुकुन्धाः कुकूरभाः) जो बुरा शब्द करते हैं और शोडेले चमकते हैं और जो (कुत्तीः दूर्शानि बिस्नति) काटनेवाले दंश करनेके साधनीको धारण करते हैं, (ये आर्थ कुशेति) जो शब्द करते हुए (क्लीबा इव वने प्रमृत्यन्तः) क्लीबोंके समान वनमें नाचते हैं, (तान् इतः नाशयामास ) उनको यहांसे नांश करते हैं ॥ ११ ॥

(य दिवः आपतन्तं अमुं सूर्यं न तितिश्चन्ते) जो युकोकसे जानेवाके इस सूर्यको नहीं सहन कर सकते, उन (अरायान् बस्तवासिनः) सत्त्वहीन करनेवाके चर्ममें रहनेवाके (दुर्गन्धीन् लोहितास्यान्) दुर्गधवाके रक्त युक्त मुह्वाके, (मककान् नादायामि) मच्छरोंको यहांसे नाश करो॥ १२॥

(यः आतमानं अतिमात्रं अंसे आधाय) जो अपने नापको नलंत रूपसे कन्धेपर चढाकर (बिस्राति) धारण करता है, दे इन्द्र ! डन (स्त्रीणां प्रतोदिनः रश्लांसि नाशय) खियोंके गर्भभागको पीडा करनेवाले रोग कृमियोंका नाश कर ॥ १३ ॥

भावार्थ — गधेके समान बुरा गड़र करनेवांके सब्छर आदि जो सायंकाकके समय घरके पास नाचते और गावे रहते हैं, जिनके मुखर्में सुद्देके समान चुभनेवाला शखा रहता है, जिनका पेट बढ़ा, और तेढामेढा होता है और जिनके शब्दसे दु:ख होता है, खन रोगिकिमी अब्छर आदिकाँको छग्र गंधवाडी औषधिसे चारों सोह फैलाकर नाश करो ॥ १०॥

बुरा शब्द करनेवाले, सब मिलकर बडा खावाज करनेवाले, मुखर्मे काटने और दंश करनेके साधन रखनेवाले, दनमें नाचनेवाले रोगोरपादक मच्छर आदि क्रिमियोंको यहाँसे हटा दो॥ १९॥

युकोकसे प्रकाशनेवाले सूर्यके प्रकाशको जो सह नहीं सकते, दुर्गिधियुक्त चर्म आदि पदार्थों में जो रहते हैं, हन रक्त पीनेवाके मच्छरोंका हम नाश करते हैं ॥ १२॥

जो अपने मापको कन्धेके सदारे जपर ही जपर धारण करता है, वह रोगकृमि स्नीके गर्माशयका रोग बनानेवाका है, असका नाश कर ॥ १६॥

ये पूर्व वृद्धोर्द्ध यन्ति हस्ते शृङ्गाणि विश्रंतः ।

आपाकेष्ठाः श्रंहासिनं स्तम्ब ये कुर्वते ज्योतिस्तानितो नाश्चयामसि ॥ १४॥

येषां पृश्चात्प्रपंदानि पुरः पार्ग्णीः पुरो ग्रुखां ।

खल्जाः श्रंकधूमजा उर्हण्डा ये च मट्मटाः कुम्मग्रंका अणाश्चरंः ।

तानस्या बंद्यणस्पते प्रतीवाधिनं नाश्चय ॥ १५॥

पूर्यस्ताक्षा अप्रचङ्कशा अर्ख्वेणाः संन्तु पण्डंगाः

अवं भेषज पाद्य य इमां संविवृत्सत्यपंतिः स्वपूर्ति स्वियंम् ॥ १६॥

उद्विणां ग्रुनिकेशं जम्मथंन्तं मरीमृष्णम् ।

उपेषंन्तप्रदुम्बलं तुण्डेलंमुत शालुंडम् ॥

पदा प्र विष्य पाष्ण्यीं स्थालीं गौरिव स्पन्दना ॥ १७॥

अर्थ— (ये पूर्वे हस्ते श्टंगाणि विभ्रतः) जो पिंडे अपने हाथमें सींगीको केकर (वध्वः यान्त) स्नोके पास पहुंचते हैं, (ये आपाकेष्ठाः प्रहासितः) जो पाक स्थानमें रहते हैं और जो इंसाते हैं, (ये स्तवे ज्योतिः कुर्वते ) जो स्तंभमें प्रकाश करते हैं, (इतः तान् नाश्यामसि ) यहांसे छनको नाश करते हैं ॥ १४॥

(येषां प्रपदानि पश्चात्) जिनके पांव पीछे और (पार्णीः पुरः) एडियां लागे हैं और (मुखा पुरः) मुख सी लागे हैं, (खलजाः शक्कधूमजाः) छलमें उत्पन्न, गोवरके धूमसे उत्पन्न, (उरुण्डा ये च मट्मटाः) जो बढे मुखवांके और कष्ट बढानेवांके (कुम्भमुष्काः अयाशवः) बढे अण्डवांके गतिमान होते हैं उनको हे ब्रह्मणस्पते ! (अस्याः तान्) इस खीके उन रोगकी जोंको (प्रतीवोधिन नाशय) झानसे नाश कर ॥ १५॥

(पर्यस्त अक्षाः) जिनकी बांखें बिगडी हैं, (अ-प्र-चंकशाः) विशेष क्षीण (पण्डगाः) विशेष मनुष्य (अ-स्त्रणाः सन्तु) स्त्रीसुखसे रहित हों। (इमां स्वपति स्त्रियं) इस अपने पतिक साथ रहनेवाकी स्त्रीको जो (अ-पतिः संवित्रत्सित) स्वयं किसीका पति न होता हुआ प्राप्त करनेकी हच्छा करता है, हे (भेषज) बीषध ! उसको (अवपादय निचे शिरा॥१६॥

(स्पन्दना गी: स्थाली इव ) कूरने गढ़ी गाय जिसप्रकार दुग्वपात्रको लाथसे दकें इती है उस प्रकार (प्राष्ण्यी पदा च ) एडि और पदसे (उद्धिण मुनिकेशं) झ्टमूट करनेवाले, मुनियोंक समान केशधारी कपटी, (जम्भयन्तं मरीमृशं) दिसक और दुरा स्पर्ध करनेवाले (उपेषन्तं उदुम्बलं) पास जानेवाले, मारनेवाले, (तुण्डेलं उत शालुडं) भयानक मुखवाले और दुष्टको (प्रविध्य) विशेष रीतिसे वेश्व डाल ॥ १७ ॥

भावार्थ— जो अपने पास सींग रखते हैं, पाकगृहमें रहते हैं, जो चमकते हैं और खियोंके पास जाकर रोग उत्पद्ध करते हैं, उन कृमियोंको यहांसे नाश करो ॥ १४॥

इनके पांव पीक्रेकी और और एडि आंगकी और होती है, मुख भी आंगकी और होता है, जो गोयर आदिमें उत्पक्ष होते हैं थे बड़ा कप्ट देनेवाळे रोगबीज यहांसे हटा दो ॥ १५ ॥

जिनकी आर्थे खराब होती हैं, जो विशेष क्षीण हैं, वे स्त्रोसे सम्बन्ध न रखें। जो पुरुष अपनी स्त्रीको छोडकर अन्यकी स्त्रीसे कुकर्म करता है, उसको जीषधसे गिरा दो ॥ १६॥

जैसी गौ महीका वर्तन तोडती है, उस प्रकार एडी और पांवसे झुठे, मुनिवेषधारी, हिंसक दम्मी मादि सब प्रकारके दुष्ट मनुष्यको वेध ढाइ ॥ १७ ॥

| यस्ते गभी प्रतिमृद्याङजातं वा मारयांति ते । |          |
|---------------------------------------------|----------|
| पिङ्गस्तमुग्रचन्क कुणोतं हृदयाविधंम्        | 11 28 11 |
| ये अस्रो जातानमारयंति सर्विका अनुद्यरंते ।  |          |
| स्तीमांगान्यिङ्गो गंन्ध्वान्याती अभूमिवाजतु | 11 88 11 |
| परिसृष्टं धारयतु यद्धितं मार्च पादि तत्।    |          |
| गर्भ त उग्रौ रक्षतां भष्जी नीविभागी         | 11 20 11 |
| प्वीनसातेङ्गल्यार्डच्छायंकाद्व नयंकात्।     |          |
| प्रजाये पत्यं त्वा पिङ्गः परि पात किसीदिनंः | ॥ २१ ॥   |
| द्या∫स्थाचतुरक्षात्पश्चंपादादनङ्गुरेः ।     |          |
| बृन्तांद्रीभ प्रसर्पतः परि पाहि बरीवृतात्   | ॥ २२ ॥   |
|                                             |          |

अर्थ — ( यः ते गर्भ प्रतिमृशात् ) जो तेरे गर्भका नाश को, और ( ते जातं वा मार्याति ) तेरे जन्मे हुए बलकको जो भारता है, ( तं ) उसको ( उग्रधन्वा पिंगः ) उप्रभनुष्ठीरो पीतवर्णवाका ( हृद्याविधं कृणोतु ) हृद्यमें प्रहार केरे ॥ ३८॥

(ये अस्त जात।न् मारयन्ति) जो आधे हत्पन्न गर्भोंको मारते हैं, जो (सृतिकाः अनुशेरते ) प्रवृती गृहमें रहते हैं, हन (गंधर्वीन् स्त्रीभागान् ) गंधवान् स्त्रीयोंके भागमें रहेवाले रोगक्कमियोंको (पिंगः ) पीली बज शौषधि

( वातः अभ्रं इव ) वायु मेवको इटता है वैसे ( अजतु ) इटा देवे ॥ १९॥

(परिसृष्टं धारयतु) सब पकारसे डत्पन्न हुए गर्भका धारण करे। (यत् दितं तत् मा अव पादि) तो गर्भ रखा है वद न गिरे। (नीविभायों उन्नो भेषजों) कपहमें खारण करने योग्य दोनों डम कीषव (ते गर्भ रक्षतां) तेरे गर्भको रक्षा करें ॥ २०॥

(पवीनसात् तंगल्वात्) वज्रसमान नाकवाके, बड़े मालवाले, (क्रामाक्ष्यत् उत नग्नकात्) काले भीर नंगे (किमीदिनः) भूने रोगिकिमीसे (प्रजाय पत्ये) प्रजा भीर पतिके विक्री ग्रारण (पिंगः त्वा परिपातु) पीछा भीषभ तेरी रक्षा करे । २१॥

( द्वचास्यात् चतुरकात् ) दो मुखवाले, चार आंखोंबाले, (पञ्चपादात् अनंगुरेः ) पांच पांववाले और विना भंगुक्रियोंबाले (अभिप्रसर्पतः वरीवृतात् वृन्तात् ) आगे बढनेवाले घरे हुए जडोंसे युक्तसे (परिपादि ) रक्षा कर ॥२२॥

भावार्थ — जो गर्भका नाश करेगा, अथवा उत्पन्न हुए बाडकको खाँवगा, उसके हृद्यपर प्रकार कर ॥ १८ ॥ जो जनमे बाडकोंको मारता है, जो स्तिकागृदमें रहते हैं, जो खियोके पास रहत हैं उन रोगक्रमियोंको यह पीडी कोचिब दूर करे॥ १९ ॥

गर्भाशयमें गर्भकी बत्तम धारणा हो, गर्भ न गिरे, ढोनों उम्र मीयांध्या गर्भकी उक्षा करें ॥ २०॥
प्रजाकी सुरक्षितवाके किये वज्रनासिकायांक, बढ़े गाळवाळे, कारू लंग भूखे रोगकृमिये पीळी भीयधिके द्वारा तेरी
रक्षा करते हैं ॥ २१॥

दो मुस्रवाके, चार शांसवाके, पांच पांववाले, अंगुलीरहित, रोगकृमि जो पास आते हैं, हनसे रक्षा हो ॥ २२ ॥

| य आमं मांसमदन्ति पौक्षेयं च ये ऋविः।           | 2 To Mary Part 1 |
|------------------------------------------------|------------------|
| गर्भान्खादंन्ति केशुवास्तानितो नांशयामसि       | ॥ ६३ ॥           |
| ये स्यीत्परिसपैन्ति स्नुपेव श्रद्धारादिधि ।    |                  |
| बुजश्र तेषां पिङ्गश्र हृदुयेऽधि नि विष्यताम्   | ॥ २४ ॥           |
| पिक्ष रक्ष जार्यमानं मा पुनांसं स्त्रियं कन्।  |                  |
| आण्डाद्रो गर्भान्मा दंभन्वार्धस्वेतः किंमीदिनः | ॥ २५ ॥           |
| अप्रजास्त्वं मातिवत्समाद्रोदंम्घमाव्यम् ।      |                  |
| वृक्षादिंव सर्ज कृत्वापिये प्रति मुश्च तत्     | ॥२६॥             |

अर्थ— ( ये आमं मांसं अद्दित ) जो कचा मांस खाते हैं, ( ये च पै। रुपेयं क्रविः ) भीर जो पुरुषका मांस बाते हैं, ( केशवाः अर्भान् खाद्दित ) बार्झवाडे जो गर्भोंको खाते हैं (तान् इतः नाशयामित ) हनको यहांसे हम इटा देते हैं । २३॥

(ये सूर्यात् परिसर्पन्ति) जो सूर्यसे पीछे इटले हैं (श्वग्रुरात् स्तुषा इव अधि) जैसे श्रग्रुरसे बहु दूर जाती है। (बजः च पिंगः च) बज बीर पिंग (तेषां हृद्ये अधि निविध्यतां) उनके हृद्यके उपर वेभ करें ॥२॥॥

है ( पिंग ) पीळे भीषध ! ( जायमानं रक्ष ) उत्पन्न होनेवाळे बाळककी रक्षा कर ( पुमांसं स्त्रियं मा कृत् । पुरुष और स्त्रीको न मारें। ( अाण्डादः गर्भान् मा दभन् ) अण्ड स्नानेवाळे गर्भीका न नाश करें। ( इतः किमीदिल) बाधस्व ) यहांसे भूसे किमियोंको दूर कर ॥ २५ ॥

(अ-प्रजास्त्वं) वंध्यापन, (मार्त-वत्सं) बच्चोंका मरना, (आत् रोदं) रोना पीटना, (अदं आवयं) पापका मोग (तत्) यह सब दुःख ( बुक्षात् स्त्रजं इव ) वृक्षसे फूळ गिरनेके समान ( अप्रिये प्रतिमुख ) अप्रिय स्थानमें डोड दो ॥ २६ ॥

भावार्थ- जो कचा मांस खाते हैं, गर्भोंको खाते हैं, उनको यहांसे नाश कर ॥ २३ ॥

जो कृमि स्पेसे छिपते हैं, स्पेकिरणोंके सामने ठहर नहीं सकते, शनका नाश जब भौषिसे कर ॥ २४ ॥

उत्पन्न होनेवाके बच्चकी रक्षा कर । स्त्री पुरुषको दुःख न दो । अण्ड सानेवाके गर्भका नाश न करें । दुर्होंको यहाँचे दुर कर ॥ २५ ॥

वंध्यापन, बच्चे मरमा, रोनेकी स्रोर प्रवृत्ती, पाप प्रवृत्ति, ये सब दोष हट जांग । वृक्षसे फूड गिरनेके समाम ये सब दोष मनुष्यसे दूर हों ॥ २६ ॥

### गर्भदोषनिवारण

#### प्रसातिके दोष

प्रमृतिके समय खियोंको विविध रोग होते हैं, उसका कारण मिलनता है, अतः इस स्थानकी पवित्रता करके जौर कुछ जीविधयोंका हपयोग करके खियोंके प्रसृतिके कह तूर करने वाहिये, इस महत्वपूर्ण विषयका वर्णन इस स्कर्में कहा है। इसका ऋषि 'मानु—नामा 'है अर्थात् यह माना हि है। माताजोंके अनुभव स्हमरीतिसे देखकर उनका संग्रह करके जो अनुभवज्ञान प्राप्त हो सकता है, वह इस स्कर्में है। इस स्कर्का विषय इसी स्कर्क ९ वे मन्त्रमें कहा है—

यः क्रियं मृतवत्सां अवतोकां करोति।

अस्याः तं नादाय, कमलं अञ्जितं (कुरु)॥ (मं० ९)
" जिस रोगके कारण क्रोके बच्चे मरते हैं, अथवा जिस
रोषसे क्रीका गर्भ पतनको प्राप्त होता है, उस क्रीका वह
रोष दूर करना चाहिये और उसके गर्भाशयको निर्देश
बनाना चाहिये।" यह इस स्कका साध्य है। क्रीका गर्भपात
न होते और बाल बच्चे मी दीर्घायु हों। यह उपाय करना
इस स्कका वांच्छित विषय है। यह विषय सब क्रीजातिका
दिस करनेवाका होनेके कारण बडा उपयोगी है। सब
कुदुम्बी इससे काभ ठठा सकते हैं। इस स्कमें कहा है कि
स्विकागृहमें कुछ रोगबीज होते हैं अथवा बाहरसे श्रुसले हैं,
उनका नाश करनेके किये 'बज पिंग ' नामक औषिष है,
देखिये—

ये असः जातान् मारयन्ति, स्तिकाः अनुरोरते । स्त्रीभागान् पिङ्गः अजतु ॥ ( मं० १९ )

" जो रोगबीज जन्मे हुए बच्चोंको मारते हैं, वे स्तिका
गृहमें रहते हैं, वेही खियोंके भागोंमें पहुंचते हैं। उनको
त्र करनेके छिये पिंग नामक जीपिंच है। " इस पिंग
जीपिंका विचार हम जागे करेंगे, यहां इतनाही देखना है
कि ये रोगबीज स्तिकागृहके मछोंके कारण उरपन्न होते हैं।
जीर इसके कारण गर्भस्राव होता है, गर्भपात होता है जौर
बच्चेभी मर जाते हैं। प्रायः स्तिकागृहमें अज्ञानी कोग
अन्धेरा रखते हैं, ध्येप्रकाश वहां नहीं पहुंचता, जतः
अन्धेरेक दोषसे ये रोगबीज वहां, होते और बढते हैं, ये
स्थिपकाशमें नहीं रहते, इस विषयमें निम्निकस्ति मंत्र
देखिये—

१० ( बथवं. सु. भाष्य )

ये सूर्यात् परिसर्गन्ति स्तुषेव श्वशुराद्द्यि । बजः तेषां हृद्ये अघि निविध्यताम् । (मं॰ २४)

"ये रोगबीज स्वंप्रकाशसे दूर मागते हैं जिस प्रकार बहु श्रमुरसे दूर भागती है। इन रोगक्रिमियों के हृद्यों पर बज जीविध बहा जनका छगाती है।" यहां उपमा उत्तम रीतिसे विचार करने योग्य है। बहु जर्थात् रचुया श्रमुरके पास नहीं ठहरती, वह उसके सन्मुख भी खड़ी नहीं होती, श्रमुर जाते ही पीड़े हटकर मागती है उसी एकार ये रोगबीज स्वंप्रकाशके सन्मुख लड़े नहीं रह सकते, स्वंप्रकाशमें जीवित भी नहीं रह सकते, जहां स्वंप्रकाश पहुंचता है वहां बे नहीं रहते। अतः जहां नीरोगता करनेकी इच्छा हो वहां स्वंप्रकाश विपुछ रखना चाहिये। यहि प्रस्तिगृहके रोगबीज जष्ट करनेकी इच्छा हो तो वहां स्वंप्रकाश पहुंचानेकी उपवस्था करनी चाहिये।

वज भीषि इनके हृद्योंपर प्रहार करती है ऐसा यहां कहा है, इससे इनको हृद्य है यह बात सिद्ध होती है। भर्यात् ये रोगबीज हृद्यवाछे होनेसे कृत्रिरूप हैं, ये निर्जीव नहीं हैं, ये कृप्ति चृंकि अन्धेरेसे बढते हैं और स्पंप्रकाशों नाशको प्राप्त होते हैं, अतः इनसे बचनेका उपाय स्पंप्रकाश हि है यह बात निश्चित हो गयी है। परमेश्वरने स्पंप्रकाश एक ऐसी औषि दी है कि जिससे अनेक रोग दूर होते हैं और मजुष्य नीरोग और दीर्घायु हो सकता है। इसकिये

अप्रजास्त्वं मार्तवत्सं रोदं अघं आवयं प्रतिमुञ्ज । ( मं• २६ )

"संतान न होना, बच्चे पैदा होनेके बाद मरने, उस कारण रोने पीटनेका संभव होना, पापाचरणमें प्रवृत्ति होना, इत्यादि बातोंसे मनुष्यको सुकत होना चाहिये।" वर्थात् मनुष्यको ऐसा प्रबंध करना चाहिये कि घरमें संतती पैदा होने, उत्पन्न हुए बच्चे न मेरें दीर्घकार जीवित रहें, मनुष्यको कुटुंबियोंकी मृत्युके कारण रोने पीटनेका समय न बावे, सब कुटुंबि बावंदसे कारकमण करते रहें और किसीकी प्रवृत्ति पापकी बोर न होवे। बहु साध्य करनेके किये विपुरु सूर्यप्रकाशमें रहनेकी अत्यंत आवश्यकता है। इसका कार्यकारणभाव यह है कि स्वप्रकाशसे नीरोगता होती है, रोगबीज दूर होते हैं, नीरोग होनेसे शरीर पुष्ट और वीर्यवान् होता है। स्त्रीपुरुषोंके शरीर वीर्यवान् और हष्टपुष्ट होनेसे ऐसे दोनों पतिपत्नियोंसे होनेवाला गर्भाधान उत्तम होता है, वह स्थिर होता है, संतान नीरोग, बलवान् और सुदृढ होता है, दीर्वजीश होता है, अर्थात् ऐसे संतान होनेसे अपसृत्युके कारण होनेवाली रोनेपीटनेकी संमावना नहीं होती, इत्यादि लाम पाठक विचार करके जान सकते हैं। प्रसूतिगृहका आरोग्य रस्ननेसे ऐसे अनेक लाभ होते हैं। और प्रसूतिगृहका आरोग्य स्वरंप्रकाशसे स्थर हो सकता है, अतः कहा है—

यः स्वपन्ती जाग्रती दिप्सित (तं) सूर्यः अनीनशत्॥ (मं॰. ८)

" जो रोगबीज सोती हुई या जागती हुई छीके करीरमें जाकर अनको कष्ट देता है, उस रोगबीजका नाक ध्ये करता है।" सूर्यप्रकाशसे ये सब रोगबीज द्र होते हैं, रोगजन्तु भी सूर्यप्रकाशसे दूर हटते हैं, यह बात जाजका नवीन शास्त्र भी कहता है। जब पाठक देखें कि यदि हमारे प्रस्तिगृह इस वेदाजाके जनुसार बनाये जाय, तो कितना कल्याण होगा। परंतु इसका विचार बहुत थोडे लोग करते हैं, इसी स्यंप्रकाशका महत्त्व निज्ञकिकात मंत्रमें विशेष रीतिसे कहा है—

य सूर्य न तितिक्षन्ते तान् नाश यामि । (मं. १२)

" जो सूर्यको नहीं सह सकते उन रोगक्षमिर्योका नाश
हम करते हैं।" यहां कहा है कि ये रोगजन्तु सूर्यप्रकाशको
सह नहीं सकते। अन्यकारमें हि ये होते, यहते और
रोगोस्पत्ति करते हैं। जो सूर्यप्रकाशको सह नहीं सकते, वे
सूर्यप्रकाशसे हि नष्ट होते हैं। सूर्तिकागृहका आरोग्य इस
प्रकार सूर्य प्रकाशसे सहजहीमें प्राप्त हो सकता है अतः
कहा है—

यः गर्भे प्रतिसृशात् जातं वा मारयाति । तं पिगः हृदगविधं कृणोतु । ( मं० १८ )

'' जो रोगकृषि गर्भका नाश करता है, जन्मे हुए बच्चोंका नाश करता है, उसको पिंगडवर्णका सूर्य (अथवा पीडी जीविधि) हदयमें वेच करके नाश करें।" यहां 'पिंग'शब्दके दोनों अर्थ दोना संसव है। सूर्थ भी ( पिंगळ ) पीत वर्ण होता है और वह वनस्पति भी वैसीहि पीली होती है। जो रोगकृमि पूर्वोक्त प्रकार प्रस्तिगृहमें अधेरेमें और मिक्नितामें उत्पन्न होते हैं, वे इस प्रकार नाश करते हैं—

ये आमं मांसं काद्नित, ये पौरुषेयं च क्रविः । केशवाः गर्भान् खादन्ति तान् इतः नाशयामसि । (मं॰ २३)

"ये रोगजन्तु शरीरका कचाहि मांस साते हैं, मानवी शरीरके पुढे वहांके वहांही खाते हैं, येही गर्भोंको खाते हैं, सतः अनका नाश करना अचित है।" अनका नाश करना स्यंप्रकाशसेहि हो सकता है। जब ये रोगिकिमी शरीरमें युसते हैं तब जहां वे जाते हैं वहां रक्त और मांस खाकर सनुष्यको क्षीण करते हैं, और यदि ये गर्भमें पहुंचे तब गर्भको भी सुखा देते हैं, इसिलिये सूर्यप्रकाशकी शरण जाना खायनत योग्य है। खतः कहा है—

पिंग जायमानं रक्ष, पुमांसं स्त्रियं मा क्रन्। आण्डादः गर्भान् मा दभन्, इतः किसीदिनः वाधस्व॥ (मं०२६)

पिंगलवर्ण सूर्य ( अथवा औषध ) जन्मे हुए बालककी रक्षा करता है, खी या पुरुषको रोनेका अवसर नहीं देता, गर्मीको रोगकृमि दबा नहीं सकते, और ये जो भूखे किमी हैं उनको सूर्यप्रकाश ही दूर हटा देता है। "ये सूर्यप्रकाश से लाम होते हैं। इस मन्त्रमें इन रोगिकि मियोंका नाम किमीदिन् ' और आण्डाद 'कहा है। किमीदिन्का अर्थ ( किं-इदार्जी ) अब क्या खार्ये, अब क्या खार्ये, ऐसा कहनेवाले ये कृमी होते हैं अर्थात् ये सदा भूखे होते हैं, कमी इनकी भूख शान्त नहीं होती, क्योंकि इनको अनुकूल पदार्थ खानेको सिला, तो वे बहुत संख्यामें बढते हैं और अण्डामें स्थत वीर्यको खा जाते हैं और मनुष्यको निर्वीय बना देते हैं, इसलिय इनका हमला होनेसे मनुष्य अकालमें मरता है, परन्तु यदि यह मनुष्य सूर्यप्रकाशसे नीरोग बननेका सन करेगा, तो इसको अकालमृत्यु हटती है।

ये रोगबीज प्रस्तिगृहमें खीके भरीरपर हमला करते हैं जीर उसके भरीरमें रोग उत्पन्न होता है। रोग उत्पन्न होनेके पश्चात् उसके निवारणका उपाय करनेकी अपेक्षा रोग न होनेका बत्न करना अधिक जामकारी है, इसकिये कहा है— जातायाः दुर्णामा अलिशा वत्सपः मा ग्रथत् । (मं० १)

"बालक जनमते वी दुर्णामा, श्वालिश और वतसप ये रोगबीज खापर इसला करने की इच्छा न करें "प्रस्तिगृहमें ये रोगिकिमी होते हैं और खापर इमला करते हैं। मतः ऐसा प्रबंध करना चाहिये कि, ये क्रीम प्रस्तिगृहमें न उत्पन्न हों, अत्पन्न हुए तो खीके शरीरपर इमला न करें, इमला किया तो रोग उत्पन्न करनेमें समर्थ न हों। प्रस्ति-गृहमें बज नामक श्रीषिच रखनेसे अथवा सूर्यकरण वहां पहुंचानेसे यह बात सिद्ध हो सकती है, सतः कहा है—

#### बजं दुर्णीमचातनं। (मं॰३)

" बज भीषधी इस दुर्नाम नामक रोगबीजको दूर करने-वाली होती है।" यह वनस्पति प्रस्तिगृहमें रखनेसे वहांका भारोग्य स्थिर रह सकता है। सब कृमि रोग उत्पन्न करते हैं ऐसी बात नहीं है, इन कृमियोंमें दो गकारके कृमि हैं, हनमेंसे एक भच्छा है और दूसरा बुरा, इस विषयमें निज्ञ-किश्वित मंत्र देखने योग्य है—

दुर्णामा च सुनामा च उभौ संदृतं इच<mark>्छतः।</mark> अरायान् अप हन्मः सुनामा स्त्रेणं इच्छताम्॥ ( मं० ४ )

"दो पकारके ये कुमी हैं, एक (सुनामा) उत्तम नामवाला अर्थात् जो शरीरमें दिवकारी है और दूसरा (दु:-नामा) दुष्ट नामवाला, जिससे शरीरमें रोग उत्पन्न होते हैं। ये दोनों शरीरपर आक्रमण करना चाहते हैं। इनमें जो (अ-रायान्) कृपण, अनुदार अथवा दुष्ट होते हैं उनका नाश हम करते हैं; और जो उत्तम हैं वे खीके पास पहुंजें।" अर्थात् उत्तम क्रांम मनुष्यके लिये दिवकारक हैं, परन्तु जो रोगजन्तु हैं वेदी चावक हैं, अत: ऐसा प्रवन्ध होना चादिये कि ये घावक रोगजन्तु यहां किसीको कष्ट न पहुंच। सकें। ये कृमि किस रूपके दोते हैं, इसका वर्णन निम्नलिखत मनन्त्रमें कहा है—

द्वयास्यात् चतुरक्षात् पञ्चपदात् अनंगुरेः । अभिसर्पतः परिवृतात् वृन्तात्परिपादिः (मं. २२)

" हन कृमियोंको दो मुख, चार शांख शौर पांच पांच होते हैं। इनको शंगुकिया नहीं होती। ये इसका चढाते हैं, और संघशक्तिसे रहते हैं, इनसे बचना चाहिये। '' यह इन किमयोंका वर्णन है, इसके साथ निम्नकिस्ति वर्णन और देखिये---

येषां प्रपदानि पश्चात्, पार्ध्यां मुखानि च पुरः। खलजाः राकधूमजाः उरुण्डाः मट्मटाः कुम्भमुष्काः अपाशवः। अस्याः तान् प्रतिबोधन नाशयः। (मं. १५)

''इनके पांच पीछेकी भीर तथा एडी भीर मुख भागेकी भीर होता है।'' इन कृमियोंका वर्णन करनेवाके शब्द इस मंत्रमें 'खळजाः, शकधूमजाः, अरुण्डाः, मट्मटाः, कुम्भम्पकाः, भयाशवः 'ये हैं, इनमें 'शकधूमज ' शब्दका अर्थ 'गोबरके धूवेबे उत्पन्न 'हे, अन्य शब्दोंके अर्थ अभीतक विशेष विचार करने योग्य स्पष्ट नहीं हुए हैं। पाठक इनकी स्त्रोज करें और अधिक यत्नके द्वारा इनके अर्थको जाने। इस स्कर्मे ऐसे और भी बहुतसे शब्द हैं कि जिनका अर्थ स्पष्ट खुळता नहीं है। ये कु।में खियोंक शरीरोंमें रोग हत्पन्न करते हैं, इस विषयमें कहा हैं—

ये हस्ते श्टंगाणि बिश्रतः वध्वः यन्ति । ये स्तम्बे ज्योतिः कुर्वते । ये आ-पाके-ष्ठाः प्रहासिनः नाशयामसि । ( मं॰ १४ )

'' जो हाथोंमें अपने सींगोंको धारण करते हैं और खिक पास पहुंचते हैं, जो चमकते हैं और पाकशालामें निवास करते हैं, उनका नाश करते हैं। '' ऐसे कृमि खियोंक शरीरमें धुसते हैं और वहां विविध रोग डरपब करते हैं, अतः हनका नाश करना थोग्य है। इस वर्णनका 'स्तंबमें ज्योति करनेका 'क्या अर्थ है इसका ज्ञान नहीं होता। इसकी भी खोज होनी चाहिये। इस स्कर्मे रोगलंतुओं के दो भेद कहें हैं— एक सूक्ष्म और एक बड़े। यहांतक सूक्ष्मकृभियोंका वर्णन हमा अब बड़े मच्छर जैसे कृमियोंका वर्णन देखिये —

#### मच्छरोंका गायन।

गर्दभनादिनः कुस्लाः कुक्षिलाः करुमाः स्थिमाः। नायं शालाः परिनृत्यन्ति, तान् गन्धेन नाशय॥ (मंः १०)

" गन्ने जैसा शब्द करनेवाले, जिनके याम चुभानेके लिये सुई जैसे इथियार होते हैं जिनका पेट बडा होता है, जो सायंकालके समय घरके पास नाचते हैं, इनका गन्नसे नाश कर । " यह वर्णन प्राय: मच्छरों अथवा मच्छर नैसे कीडोंका वर्णन है। वे शब्द करते हैं, सायंकाल इनका शब्द सुनाई वेता है, इनके काटनेकी सुईयां बढी तीक्ष्ण होती हैं। इनका नाश करनेके लिये उप्रगन्धवाले अथवा सुगन्धवाले पदार्थ जलाना चाहिये। जह या भूप जलानेसे और घरमें इसका भूवां करनेसे मच्छर हटते हैं, यह आजका मी अनुभव है। इसी प्रकार उप्रगन्धवाले पदार्थ भी जलानेसे इन कीटोंको हवाया जा सकता है इन्हींका वर्णन निम्निक्सित मन्त्रमें है—

## मच्छरोंके शस्त्र।

कुकुन्धाः कुक्रमाः कृतीः दूर्शानि विश्रति । ये बोषं कुवंतः वने प्रनृत्यतः; तान् नारायामसि । ( मं॰ ११ )

"(कृतीः) काटनेवाळे (दूर्शानि) दंश करनेके साधन अपनेपाल धारण करते हैं। ये शब्द करते हैं जौर मङ्कसें नाच करते हैं, इनका नाश करते हैं।" यह वर्णनभी पूर्वके समान्द्री मङ्करोंका वर्णन है। मङ्करोंके मुक्कोंमें जो काटनेक साधन होते हैं, इनका भाग यहां 'दूर्श' दिया है। भीर काटनेक कारणहि इनकों 'कृती' अर्थात् काटनेवाका कहा है। ये उत्ररादिकों बढाते हैं इसिळिये इनका समन्त्रमें और पूर्व मन्त्रमें कई ऐसे शब्द हैं कि जिनका अर्थ स्पष्ट नहीं ज्ञात होता। ये शब्द स्त्रोजके योग्य हैं तथा और देखिये—

#### मच्छरोंके स्थान।

अरायान् वस्तवासिनः दुर्गन्धीन् लोहितास्यान् मककान् नाशयामसि॥ (मं०१२)

'ंधे कृमि वस्त अर्थात् चर्म आदिपर रहते हैं, इनको हुर्गन्थ आती है, इनके मुख काक होते हैं, इन मशकोंका अर्थात् मच्छरोंका नाश करते हैं। '' इस मंत्रमें 'मकक ' शब्द बहुत करके मच्छरोंका वाचक है। 'वस्त ' शब्दके निश्चित अर्थकी भी खोज करना आवश्यक है। इन कृमियोंको बह्म 'अराब ' कहा है। इस शब्दका अर्थ 'न देनेवाला ' है। बे कृमि आरोग्यको नहीं देते, खूनको नहीं देते, आयुष्यको नहीं देते तथा शरीरकी शोमाको और बकको भी नहीं देते हैं। क्योंकि इनसे अनेक रोग होते हैं और उस कारण उक्त बातोंका क्षय होता है। रोगकृमियोंके कुछ कक्षण निम्नलिखित शब्दोंद्वारा प्रकट होते हैं, अतः वे शब्द अब देखिये, द्वितीय मन्त्रमें निम्नलिखित रोगजन्तुओंके नाम है—

### रोगक्रिमियोंके नाम।

१ पलाल-अनुपलाली— मांस जिनको अनुकूक है, मांस रससे जो बढते हैं, मांस खाकर जिनकी वृद्धि होती है।

- २ शर्कुः हिंसक, जो नाश करते हैं,
- ३ को कः कामको बढाकर वीर्यनाश करनेवाछे,
- ४ मलिम्लुच् महीनवासे बढनेवाके, महीनवासें हरपक होनेवाके,
- प पलीजकः पहित रोगको करनेवाके,
- ६ आश्रेष:- किसीके साथ रहनेवाले,
- ७ प्रमीलिन- सुस्ती कानेवांके,

इस मंत्रके भन्यशब्द "विविवासस्, ऋक्षप्रीव " ये स्रोज करने योग्य हैं, क्योंकि इनका अर्थ स्पष्ट महीं हुआ है। पंचम मंत्रमें निम्नकिस्तित शब्द हैं—

- ८ क्रुडणः = काके रंगवाके, किंवा सींचनेवाके,
- ९ केशी = बार्लीवाके अथवा, तन्तुवाके,
- १० अ-सुरः = प्राणघात करनेवाले,
- ११ तुण्डिकः = छोटे मुखवाछे,
- १२ अ-रायः = आरोग्यादि न देनेवाछे,

इस पद्धम मंत्रमें 'स्तंबज ' बाब्द है, इसका अर्थ समझमें नहीं आता है। अतः वह खोजकी अपेक्षा करता है। पष्ट मंत्रमें निम्नकिखित बाब्द हैं—

- १३ अनुजिद्यः = सूंघनेसे शरीरमें प्रवेश करनेवाके, नासिका द्वारा शरीरमें प्रवेश करनेवाके, फेफडोंमें जो जाते हैं,
- १४ प्रमृशन् = स्पर्ध करनेवाडे, स्पर्धसे प्राप्त होनेवाडे, स्पर्धजन्य रोगके बीज,
- १५ ऋब्यादः = मांस सानेवाके, शरीरका रक्त और मांस सानेवाके,

१६ रेरिह् = हिंसक, बातक, नाशक, १७ श्वकिष्की = कुत्तेके समान पीढा करनेवाके,

इसी प्रकार अन्य मंत्रोंमें जो शब्द हैं, उनका भी यहाँ विचार करेंगे तो उनसे इन रागकृमियोंका ज्ञान हो सकता है।

इन सब रोगबीजोंको ' पिंग बज ' दूर करता है। इस विषयमें निम्नकिस्तित मंत्रभाग देखने योग्य है—

#### पिंग बज।

परिसृष्टं घारयतु, हितं मा अवपादि । उग्रो भेषजो गर्भ रक्षताम् । (मं २०) पवीनसात् तंगल्यात् छायकात् नग्नकात् किमीदिनः । प्रजाये पत्ये पिंगः परिपातु । (मं २१)

"गर्मा तयमें जाधान किया हुना गर्म हत्तम रीतिसे धारण किया जावे, गर्माशयमें स्थित गर्म पतनको न प्राप्त हो, यह दोनों तीन जीपधियां उसकी रक्षा करें। इन रोग-बीजोंसे उत्तम संतान होनेके किये पिंग वनस्पतिसे गर्मा शयकी रक्षा होवे।"

इस्रोसवे मंत्रके रोगबीजवाचक शब्द बहे दुर्बोध हैं तथा इस स्कर्में कहे "पिंग बज" वनस्पतिका भी कुछ पता नहीं चकता कि यह वनस्पति कीनसी है। वैद्यक ग्रंथों में इसका नाम नहीं है। अतः इसकी स्त्रोज होना कठीन है। श्री० सायनाचार्यजीने अपने अथर्वभाष्यमें इस स्कप्त भाष्य करते हुए इसका अर्थ 'श्रेतसर्षंप' किया है, अर्थात् "स्रफेद सरीसा, सर्षों, राई।" संभव है यही 'पिंग बज' का अर्थ होगा इसके गुण वैद्यकग्रंथों में निम्नकिस्तित प्रकार दिवे हैं-

## पिंगबजके गुण

तिकतः तिक्षार्वणाः वातकफन्न, उष्णः कृमिकुष्टनः। सितासित भेदेन द्विषा। (राज०) कट्रुष्णो वातशूलजुत्। गुल्मकण्डूकुष्टत्रणापहः। वातरकतत्रहापहः। त्वग्दोषश्चमनो

विषभूतव्रणापदः। सर्षपतेलगुणाः- वातकफविकारन्नं कृमिकुष्ठन्नं चक्षुष्यम्।

"सरीसा तिक्त, वीक्ष्ण, रूष्ण, वात और कफको हटाने-वारा, क्रिम और कुष्ठरोगको दूर करनेवाळा है। श्वेत और कारा ऐसे इसके दो भेद हैं। यह कहु, रूष्ण, वातश्चका नाश करनेवाळा, गुल्म, कण्डु, कुष्ठ, जणका नाश करनेवाळा है। वात रक्षदोषको दूर करनेवाळा, ख्वाके दोषको दूर करनेवाळा, विषसे उत्पन्न जणको हटानेवाळा है। सरीसके तैलके गुण ये हैं— वात कफ विकारको दूर करता है, क्रम और कुष्टका नाश करता है और शांसके लिये हितकर है "

इस वर्णनमें सर्घोंका गुण कृतिनाशक, कुष्टनाशक दिया है जो पूर्वोक्त स्कि करदेशके साथ संगत है, अतः बहुत संभव है कि यही अर्थ 'पिंग बज ' का होगा। इसकी विशेष खोज होना अर्थंत जावस्थक है। वस्तुतः यह सब स्क हि विशेष खोज करने योग्य है क्योंकि इसके कई शब्द और कई दुर्वोध हैं और आधुनिक कोशोंसे इनका अर्थ करनेके किये कोई विशेष सहायता नहीं मिकती है। जिनके पास सोज करनेके विशेष साधन हैं वे इस दिशासे यत्न करें।

## ओषधयः

## [ 9 ]

(क्रिप्:- अथवी। देवता:- भैषज्यं, आयुष्यं, ओषधयः। छन्दः- अनुष्टुप्ः २ उपरिष्टाद्भरिग्वृहतीः ३ पुर उष्णिकः ४ पश्चपदा परानुष्टुवतिजगतीः ५-६, १०, २५ पथ्यापङ्किः (६ विराह्मभा भुरिक्)ः ९ द्विपदाची भुरिगनुष्टुप्ः १२पश्चपदा विराहतिशकरीः १४ उपरिष्टान्निचृद्वृहतीः २६ निचृत्ः २८ भुरिक्।)

या नुभ्रतो यार्श्व शुक्रा रोहिणीरुत पृश्लेयः ।
असिक्रीः कृष्णा ओषंधीः सर्वी अच्छावंदामसि ॥ १॥
त्रायंन्तामिमं पुरुषं यक्षमंद्देवेषितादिश्व ।
यासां द्यौष्पिता पृथ्विती माता संमुद्रो मूर्लं वीरुघां बुभूवं ॥ २॥
आपो अग्रं दिच्या ओषंघयः । तास्ते यक्षमंमेन्स्यंप्रमङ्गांदङ्गादनीनशन् ॥ ३॥
प्रस्तृण्वी स्तम्बनीरेकंशुङ्गाः प्रतन्त्रतीषंधीरा वंदामि ।
अंशुमतीः काण्डिनीर्या विश्वांखा ह्वयांमि ते वीरुघों वैश्वदेवीरुगाः पुरुप्जीवंनीः ॥ ४॥

अर्थ— (याः) जो बीविधयां (बश्चवः) पोषण करनेवाली, (याः च গ্ৰকা:) जो वीर्थ बढानेवाली (उत् रोहिणी) और जो बढानेवाली तथा (पृश्चयः) जो विविध रंगवाली (असिक्तीः कृष्णाः ओषघीः) स्याम, काली भौपिधयां हैं उन (सर्वाः अञ्ला आवद्मिसि ) सबको मुख्यतया पुकारते हैं॥ १॥

(इमं पुरुषं) इस मनुष्यको (देव-इषितात् यक्ष्मात्) वेवसे प्रेरित रोगसे (अधि त्रायन्तां) वचीं । (यासां वीरुधां) जिन भौषधियोंका (द्यौः पिता) धुकोक पिता, प्रथिवी माता भौर समुद्र मूळ (बभूव) हुआ है ॥ २ ॥

( आपः अग्रं ) जळ मुख्य है भीर ( ओषध्यः दिव्याः ) शीषधियां भी दिन्य हैं। (ताः ते एनस्यं यक्ष्मं )

के तेरे पापसे उत्पन्न रोगको (अंगात् अंगात् अनीनदान् ) अंगमत्यंगसे नाश करते हैं । ३॥

(प्रस्तृणतीः) विशेष विस्तारवाकी, (स्तिम्बर्नाः) गुच्छोंवाकी, (एक शुङ्काः) एक कोपलवाली, (प्रतन्वतीः) बहुत फैटनेवाली, (ओषधीः आवदामि) भौषधियोंको में पुकारता हूं। (अंशुमतीः) प्रकाशवाली (काण्डिनीः) पर्श्लोवाली (याः शिखायाः) जो शाखारहित हैं (ते आह्वयामि) में तेरे किये उनको पुकारता हूं। ये (वीरुधः विश्वदेवीः) शौषवियां विशेष देवी शक्तिसे युक्त (उग्राः पुरुषजीवनीः) प्रभावयुक्त और मनुष्पका जीवन बढानेवाली हैं॥ ४॥

भाभार्थ— कई भौषिषयां पोषण करनेवाकी, कई वीर्य बढानेवाकी और कई मांसको मरनेवाकी हैं। ये विविध रंगरूपवाकी स्याम और काकी हैं इनका भौषिषप्रयोगमें छपयोग होता है॥ १॥

कीषधियां भूमिपर उगती हैं और इनकी रक्षा आकाशस्य सूर्यादिकोंसे होती है। ये श्रीपधियां जरु वायु आदि देवोंके प्रकोपसे होनेवांके रोगोंसे बचाती हैं ॥ २ ॥

मुख्य भीषध जरू है, भीषिचयां भी दिन्य वीर्यवाकी हैं। ये वनस्पतियां पापसे उत्पन्न होनेवाले दर एक रोगसे बचातो हैं॥ ३॥

कई बौषधियां बहुत फैळती हैं, कई गुच्छोंबाकी होती हैं, कई कोपर्शोवाळी रहती हैं, कईयोंका विस्तार बहुत होता है। इन सबकी प्रशंसा आयुर्वेद प्रयोगमें होती है। ये वनस्पतिगां अनेक दिग्यशक्तियोंसे युक्त होती है और मनुष्यका दीर्वजीवन करती हैं॥ ४ ॥

| यद्वः सहंः सहमाना <u>वीरी</u> यचं वो वर्तम्।                    |         |
|-----------------------------------------------------------------|---------|
| तेनेमम्स्माद्यक्षमात्पुरुषं मुञ्जतीषधीरथी कुणोमि मेषुजम्        | 11 4 11 |
| जीवुलां नंघारिषां जीवुन्तीमोषंघीमुहम् ।                         |         |
| अरुन्धतीमुन्नयंन्तीं पुष्पां मधुमतीमिह हुवेऽस्मा अरिष्टतांतये   | ॥६॥     |
| इहा यन्तु प्रचैतसो मेदिनीवचँसो मर्म।                            |         |
| यथेमं पारयामि पुरुषं दुरितादिषं                                 | 11 0 11 |
| अर्ग्नेघासी अपां गर्भो या रोहंन्ति पुनर्णवाः ।                  |         |
| ध्रुवाः सहस्रंनाम्नीर्भेषुजीः सन्त्वाभृंताः                     | 11 2 11 |
| अवकोल्बा उदुकात्मान ओषंधयः । व्यृ पिन्तु दुरितं वीक्ष्णशृङ्गयाः | 11911   |

अर्थ — दे (सहमानाः औषधीः ) रोगनात्रक तौषधियो ! (यत् वः सदः) जो तुम्हारी सामर्थ्य है, (यत् च वः वीर्थ बलं ) और जो वीर्थ नौर बळ हैं (तेन इमं पुरुषं ) इससे इस पुरुषको (अस्मात् यहमात् मुञ्चत ) इस रोगसे बचालो । (अथो भेषजं कुणोमि ) और मैं नौषध बनाता हूं ॥ ५॥

(जीवलां जीवन्तों) बायु देनेवाली (नघारिषां) हानि न करनेवाली (अरुंघतीं) जीवनमें रुकावट न करनेवाली (जन्नपतीं मधुमतीं) डरानेवानी मीठी (पुष्पां ओषधीं) फूर्जीवाली बीषधीको (इह यस्मै अरिष्ट-तातये अहं हुवे) यहां इसकी नीरोगता प्राप्तिके लिये में बुळाता हूं ॥ ६ ॥

(प्रचेतसः मम वचसः) ज्ञानी मुझ वैद्यके वचनोंसे (मेदिनीः इह आयन्तु) पृष्टिकारक मौषिवयां यहां माजावें। (यथा) जिससे (इमं पुरुषं) इस पुरुषको (दुरितात् अघि पारयामिस ) पापके दुःखरूप भोगसे पार करते हैं ॥ ७॥

(याः भेषजीः ) जो भौषिषयां, (अग्नेः घासः ) भिन्नका नव भौर (अपां गर्भः ) जलेंका गर्भरूप (पुनः-निवाः रोहन्ति ) पुनः नवीन जैसी बढती हैं वे (सहस्त्रनाम्नीः ) हजार नामवाली (अमृताः ध्रुवाः सन्तु ) काबी हुई भौषिषयां स्थिर होंवे ॥ ८॥

( अव का-उल्बाः उदकात्मानः') शैवालमें उत्पन्न होनेवाली, जल जिनका मात्मा है ( तिःहणश्रृङ्गयः ओपछयः ) तील सींगवाली भौषिषयां ( दुरितं विऋषन्तु ) पापरूपी रोगको दूर करें ॥ ९ ॥

भावार्थ — औषधियों में जो सामर्थ्य, वीर्य भीर बल है, इससे इस मनुष्यका यह रोग दूर होवे। इसीके लिये यह भीषध बनाया जाता है॥ ५॥

जीवनशक्ति बढानेवाली, दीर्घजीवन देनेवाली, न्यूनता न करनेवाली, शरीरच्यापारमें रुकावट न करनेवाली, शरीरकी सुस्थिति बढानेवाली, मधुरपरिपाकवाली फूलोंवाली भीषधि इस प्रकारके भीषधियोंकी इस मनुष्यके आरोग्य किये में लाता हूं ॥ ६ ॥

मेरे वचनके अनुसार ये सब औषिषयां मिलकर इस मनुष्यको नीरोग बनावें इसका यह रोग पापाचरणसे हुआ है॥ ७॥

ये जीपियां प्रिका भोजनरूप हैं और वे जलका धारण करती हैं, ये वारवार पहती हैं। इनके नाम हजारों हैं। ये गुणधर्मसे स्थिर हों ॥ ८॥

दीवाउसे उट्यान्त होकर भीषधियां बनी, वे सब पापसपी दोषसे मनुष्योंको बचावें ॥ ९ ॥

| जुन्मु अन्ती विवरुणा जुन्ना या विषुद्वणीः ।                 |          |
|-------------------------------------------------------------|----------|
| अथो बलास्नार्धनीः क्रत्याद्षंणीश्च यास्ता इहा युन्त्वोषंभीः | 11 80 11 |
| अपक्रीताः सहीयसीवीं रुघो या अभिष्ठुताः ।                    |          |
| त्रायन्तायुस्मिन्ग्रामे ग्रामश्चं पुरुषं पुश्चम्            | 11 88 11 |
| मधुमनमूळुं मधुमदग्रमासां मधुमनमध्यं बीरुधां बभूव ।          |          |
| मर्धुमत्पूर्णं मर्धुमृत्युष्पंमासां मधोः संभक्ता अमृतस्य    |          |
| मुक्षो घृतमन्नं दुइतां गोपुरीगवम्                           | ॥ १२ ॥   |
| यावंतीः कियंतीश्चेमाः षृंशिव्यामध्योवंश्वीः ।               |          |
| ता मा सहस्रपण्यों मृत्योध्रेश्चन्त्वं हंसः                  | 11 88 11 |

अर्थ— ( उन्मुञ्चन्तीः विवरुणाः ) रोगसे मुक्त करनेवाछी, विशेष रगरूपवाडी ( उग्राः विषदूषणीः ) तीव्र, विषनाशक (अथो बलासनाशनीः ) और कफको दूर करनेवाछी, ( कृत्यादूषणीः या ओषधीः ) वातक प्रयोगोंका नाश करनेवाछी जो भौषधियां हैं, (ताः इह आयन्त् ) वे यहां प्राप्त हों ॥ १० ॥

(अभिष्ठताः अपक्रीताः ) प्रशंसित भीर मोइसे प्राप्त की हुई (याः सहीयसीः वीरुधः ) जो बरुवाली भीषियां हैं वे (अस्मिन् ग्रामे ) इस नगरमें (गां अश्वं पुरुषं पशुं ) गी, घोडा, मनुष्य भीर भन्य पशुकी (त्रायन्तां )

रक्षा करें ॥ ११ ॥

(आसां वीरुधां) इन बौबिबयोंका (मूळं मधुमत्) मूळ मीठा है, (अत्रं मधुमत्) बप्रभाग मीठा है, (मध्यं मधुमत् बभूव) मध्यमागमी मीठा है। (आसां पर्ण मधुमत्) इनका पत्ता मधु (पुष्णं मधुमत्) फूक भी भीठा है। यह बौबिबयां (मधो: संभक्ता) मधुसे भरपूर सीची हैं। ये (अमृतस्य भक्षः) बम्रतका बच्चिह हैं। ये बौबिबयां (गो-पुरो-गवं) गाय जिसके बग्रभागमें रखी होती हैं ऐसा (घृतं अन्नं दुहतां) ची बौर बच्च हेवें॥ १२॥

(पृथिव्यां यावतीः कियतीः इमाः ओषधीः ) पृथ्वीपर जितनी कितनी ये जीषियां हैं ( ताः सहस्रपण्यः ) वे इजार पत्तीवाकी जीषधियां ( मा अंहसः मृत्योः मुञ्चन्तु ) मुझे पापरूपी मृत्युसे बचावें ॥ १३ ॥

(वीरुघां वैयाद्रः मणिः) मौषधियोंसे बना न्यात्र जैसा प्रवापी मणि (अभिशस्ति-पाः त्रायमाणः) विनाशसे बचानेवाका संरक्षक है। वह (सर्वाः अमीवाः) सब रोगोंको और (रक्षांसि) रोगकृमियोंको (अस्मत् दूरं अप अधि इन्तु) इमसे दूर के जाकर मारे॥ १४॥

भावार्थ— रोगको तूर करनेवाळी, तीव गुणवाळी, बारीरसे विषको दूर करनेवाळी, कफका दोष दूर करनेवाळी, बातपात दूर करनेवाळी भौषिषयाँ इस स्थानपर उपयोगी हों॥ १०॥

वीर्यवती भौषिषयां इस ग्रामके गौ, घोडे भौर मनुष्य बादिकोंकी रक्षा करें ॥ ११ ॥

इन जीविधवोंका मूळ, मध्य जीर अग्रभाग, तथा ठनके पत्ते जीर फूळ मीठे हैं । यह अमृतका ही भोजन है, इससे गी जादि प्राणियोंके लिये विपुळ घ्वादिकी प्राप्ति हो ॥ १२ ॥

पृथ्वीपर जो भी कीषधियां हैं उन अनन्त पत्तींवाकी कीषधियां हम सबको मृत्युसे बचावें ॥ १३ ॥ कीषधियोंसे बना मिंग विशाससे बचानेवाका होता है; वह सब रोगों और रोगवीजोंको हम सबसे दूर करे ॥ १४ ॥

| वैयांच्री मुणि <u>र्वीरुशं</u> त्रायंमाणोऽभिशस्तिपाः ।<br>अधीवाः सर्वी रक्षांस्यपं हुन्त्वधि दुरमस्य                          | 11 \$8 11 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| सिंहस्येव स्त्वनथोः सं विजन्तेऽग्नेरिव विजन्त आर्थताभ्यः ।<br>गवां यक्ष्मः पुरुषाणां वीरुद्धिरातिनुत्तो नाव्या∫ एतु स्रोत्याः | 11 86 11  |
| मुमु <u>चा</u> ना ओषंधयोऽशेर्वैश्वानुराद्धि ।<br>भूमिं संतन्वतीरित् या <u>सां राजा वन</u> स्पतिः                              | ॥ १६ ॥    |
| या रोहंन्त्याङ्गिर्सीः पर्वतेषु समेषुं च ।<br>ता नः पर्यस्वतीः शिवा ओषंधीः सन्तु शं हृदे                                      | ॥ १७ ॥    |
| या <u>श्</u> याहं वेदं <u>वीरुधो</u> याश् <u>य</u> पश्यां <u>पि</u> चक्षुंषा ।<br>अज्ञांता जानीमश्रु या यासुं विद्य च संभृतम् | 11 25 11  |

अर्थ— (आमृताभ्यः) लाई हुई मौषियोंसे रोग (सं विजन्ते) भयभीत होते हैं (स्तनथोः सिंहस्य इच) जैसे गर्जनेवाले सिंहसे भीर (अग्नेः हव विजन्ते) जैसे मिन्नेवाले सिंहसे भीर (अग्नेः हव विजन्ते) जैसे मिन्नेवाले हिं। (वीरुद्धिः अतिनुत्तः) भौषियोंसे भगाया हुमा (गवां पुरुषाणां यक्ष्मः) गौमों भीर पुरुषोंका रोग (नाव्याः स्नोत्याः एतु) नौकाभोंसे जाने योग्य मिन्नेवासे दूर चला जावे ॥ १५॥

(यासां राजा वनस्पतिः) जिनका राजा वनस्पति है, वे (ओषधयः) भौषधियां (मुमुचानाः) रोगोंसे छुडाती हैं (वैश्वानरात् अग्नेः अधि) वैश्वानर अग्निके अपर स्थित (भूमिं संतन्वतीः इतः) भूषिपर फैकती हुई जाय ॥१६॥ (याः अगिरसीः) जो अंगोंमें रस बढानेवाढी औषधियां (पर्वतेषु समेषु च रोहन्ति) पहाडीं और समभूमि

(याः भौगिरसीः) जो भंगोंमें रस बढानेवाकी भौषाध्या (पवत्यु समयु च राहान्त ) पर किया पर फैकती हैं (ताः शिवाः पयस्वतीः ओषधीः) वे छुम, रसवाकी भौषधियां (नः हरे शं सन्तु) हमारे हदयोंमें पर फैकती हैं (ताः शिवाः पयस्वतीः ओषधीः) वे छुम, रसवाकी भौषधियां (नः हरे शं सन्तु) हमारे हदयोंमें शान्ति देनेवाकी होवें ॥ १७॥

(अहं याः वीरुधः वेद्) में जिन श्रीषिश्रोंको जानता हूं, (याः च चक्षुषा पश्यामि) श्रीर जो में श्रांखसे देखता हूं, (याः अज्ञाताः जानीमः) जो नहीं जानी हुईं श्रीषिश्रवां अब हम जानते हैं, (यासु च संभृतं विद्य) जिनमें वीर्थ भरपूर है ऐसा हम जानते हैं॥ १८॥

भावार्थ— जिस प्रकार शेरसे सब प्राणी हरते हैं, उस प्रकार भीषधियोंसे रोग हरते हैं। अतः इन भीषधियोंसे गीओं और मनुष्योंके रोग दूर हों।। १५॥

सोम राजाके राज्यमें ये सब बौषधियां इस विशाल भूमिपर फैक जांय ॥ १६॥

भीषधियां अङ्गरस बढानेवाली हैं, वे पदाडों भीर समभूमिरस उगती हैं वे सब रसदार भीषधियां दमारे हृदयोंको शानित देवे । १७ ॥

जिन भीषिथोंको हम पहचानते हैं भीर जिनको नहीं पहचानते, उन सबमें स्थितमें वीर्य जानना चाहिये॥ १८॥

| सर्वीः समग्रा ओषंधीर्वोधंन्तु वर्चसो मर्म ।       |          |
|---------------------------------------------------|----------|
| यथमं पारयांमासि पुरुषं दुरिवादिधं                 | 11 29 11 |
| अश्वत्थो दुर्भो वीरुधां सोमो राजामृतं हुविः।      |          |
| त्रीहिर्यवेश्व भेषुजी दिवस्पुत्रावमंत्यीं         | 11 20 11 |
| उ जिंही ध्वे स्तनयंत्य <u>भिक्र</u> नदंत्योषधीः । |          |
| यदा वं: पृश्चिमातरः पूर्जन्यो रेतुसावंति          | ાં રશા   |
| तस्यामृतस्येमं बलं पुरुषं पाययामसि ।              |          |
| अथों कुणोमि मेषुजं यथासंच्छतहायनः                 | ।। २२ ॥  |
| वराहो वेद बीरुधं नकुलो वेद भेषजीम्                |          |
| सुपी गन्ध्वी या विदुस्ता अस्मा अवसे हुवे          | ।। २३ ॥  |
|                                                   |          |

अर्थ - ( सर्वाः समग्राः ओषधीः ) सब संपूर्ण बौषधियां ( मम व वसः बोधन्तु ) मेरे वचनसे जाते, ( यथा ) जिस रातिसे ( इमं पुरुषं दुरितात् अथि पारयामसि ) इस पुरुषको पापरूपी रोगसे छुडाते हैं ॥ १९॥

(अश्वत्थः) पीपल, (दर्भः) कुशा, (वीरुघां राजा सोमः) भौषिषयों हा राजा सोम, ( हविः अमृतं ) अब और जल, (ब्राहिः यवः च) चावल और जी, (अमर्त्या भेषजो) अमर औषिषयो हैं। ये (दिवः पुत्रौ) युक्तंकसे पुत्रवत् पालन करते हैं॥ २०॥

(यदा पर्जन्यः स्तनयति अभिक्रन्दति) जब पर्जन्य गर्जता है और शब्द करता है कि हे (पृष्टिमातरः ओष्ट्रियोः) पृथ्वीसे उत्पन्न होनेवाकी भौषियों! (उज्जिहीध्ये) जगर उडो, तब (पर्जन्यः रेतसा वः अविति) पर्जन्य अपने जळसे आपकी रक्षा करता है ॥ २१॥

(तस्य अमृतस्य इमं वलं) उस अमृतका यह बल (इमं पुरुषं पाययामासि) इस पुरुषको पिलाते हैं। (अथो कृणोमि भेषजं) और औषध बनाता हूं; (यथा शतहायनः असत्) जिससे शतायु होता है॥ २२॥

(वराहः वीरुधं वेद) स्कर बौषधीको जानता है, (नकुलः भेषजीं वेद) नेवला बौषधीको पहचानता है, (सर्पाः गंधर्वाः याः विदुः) सर्प बौर गंधर्व जिनको जानते हैं, (ताः अस्मै अवसे हुवे) उनको इसकी रक्षाके जिये बुलाते हैं॥ २३॥

भावार्थ - सब औषधियां मेरे अनुकूछ रहकर इस मनुष्यको पापरूप रोगसे बचावें ॥ १९॥

यापक, दर्भ औषधियोंका राजा सोम, अन्न, जल, चावल और जी ये सब दिव्य श्रीषधियां हैं। इनसे अमरत अर्थात दोधांयुष्यकी प्राप्ति हो सकती है॥ २०॥

बदा गर्नना करके मेच औषधियाँसे कहता है कि सब ऊरर छठो ॥ २१ ॥

उसीकः वक् कीषधियोंमें संग्रहित हुआ है जो मनुष्यको पिलाया जाता है और जिससे मनुष्य दीर्घायु बनता है ॥२२॥ स्वर वेवला, सांप, गन्धर्व ये औषधियां जानते हैं। इन औषधियोंसे प्राणियोंकी रक्षा हो ॥ २३ ॥

| याः सुंपूर्णा आंङ्गिरसीर्दिन्या या रघटी विदुः ।             | 1.00m in 10 |
|-------------------------------------------------------------|-------------|
| वयांसि हुंमा या विदुर्याश्च सर्वे पतुत्रिणः।                |             |
| मृगा या विदुरोषंधीस्ता असमा अवंसे हुवे                      | 11 28 11    |
| यार्वतीनामोषंषीनां गार्वः प्राक्षनत्यकृषा यार्वतीनामजावयः । |             |
| तार्वतीस्तुभ्यमोर्षधीः भ्रमं यञ्छून्त्वार्धताः              | ॥ २५॥       |
| यार्वतीषु मनुष्या∫ भेषुजं भिषजी विदुः।                      |             |
| तावती विश्वर्भेष जीरा मेरामि त्वामि                         | ॥ २६ ॥      |
| पुष्पंवतीः प्रसमंतीः फुलिनींरफुला उत् ।                     |             |
| संमातरं इव दुहामुस्मा अरिष्टतांतये                          | ॥ २७ ॥      |
| उच्चाहार्षे पश्चेशलाद्यो दर्शशलादुत ।                       |             |
| अथो यमस्य पड्वीशाद्विश्वस्माद्देविकाल्ब्षात्                | 11 36 11    |

अथे — ( सुपर्णाः याः आंगिरसीः ) गरुड जिन अंगरसवाकी बीविधयोंको ( विदुः ) जानते हैं, ( याः दिन्याः रघटः विदुः ) जिन दिन्य भीषिवयों हो चीडियां जानते हैं, (वयांसि इंसा याः विदुः ) पक्षी भीर इंस जिनको पदचानते हैं, (याः व सर्वे पिश्चगः) जिनको सब पक्षी जानते हैं (याः स्रोषधीः सृगाः विदुः) जिन नौषधियोंको हरिन जानते हैं, (ताः अस्मै अवसे हुवे ) उनको इसकी रक्षाके किये बुकाते हैं ॥ २४॥

( यावतीनां ओषघीनां ) जिन भीषियोंको (अध्न्याः गावः प्राश्निति ) भवध्य गौवें स्नाती हैं, (यावतीनां अजावयः ) जिनको भेड, वकिरयां खाती हैं, (तावतीः आभृताः ओषधीः ) इतनी टाई कौषधियां (तुभ्यं शर्म

यच्छन्त ) तुम्हारे क्रिये सुख देवें ॥ २५ ॥

(भिषजः मनुष्याः ) वैद्य लोग (यावतीषु भेषजं विदुः ) जितनी भौषियोंमें भौषध प्रयोग जानते हैं; (तावतीः विश्वभेषजीः) इतनी सब भौषधवाका भौषधिया (त्वां अभि भाभरामि) तेरे पास सब भोरसे काता हूं ॥ २६॥

( पुष्पवतीः प्रस्मतीः ) फुडवाडी, पह्नवींवाडी, ( फलवतीः उत अफलाः ) फडोंवाडी और फडरिइत भीषियां ( अस्म अरिष्टतातये ) इसकी सुखशान्तिके विस्तारके किये ( संमातरः इव दुहतां ) उत्तम मातानीके

समान रस प्रदान करें ॥ २० ॥

( पञ्चरालात् उत दराशल।त् ) पांच प्रकारके बौर दस प्रकारके दुःखोंसे ( अथो यमस्य पद्वीशात् ) भीर यमकी बेडियोंसे भीर (विश्वस्मात् देविकिविषपात्) सब देवोंके संबंधर्मे किये पापोंसे (त्वा उत् आहार्षे) तुझे जपर छठाया है ॥ २८ ॥

भावार्थ - गहड, विडियां, पक्षो, इंस, मृत बाद्धि जिन भीषधियों हो जानते हैं डनसे प्राणियोंकी रक्षा की जावे ॥२४॥ जो भीषिथयां गीवें, भेड भीर वकरियां खाती हैं उनसे मनुष्योंका कल्याण हो ॥ २५ ॥ मनुष्य जिनसे भीषध बनाना जानते हैं, उन सबको यहां छाते हैं ॥ २६ ॥ फूटों, फर्को और पल्लवींवाली श्रीपियां इसकी नीरोगताके किये लायी जाती हैं वे हत्तम रस इसके लिये देवें ॥२७॥ पांच और दम प्रकारके दुःख, यसके पाश, देवोंके संबंधमें होनेवाके पार आदिसे औषधियों द्वारा इम सब तुझे

बचाते हैं ॥ २८॥

#### औषघि।

## औषधियोंकी शक्तियां।

इस स्कर्में भौषिधयोंका वर्णन करते हुए जो विशेष महत्त्वकी बात कही है वह यह है कि रोगका मूळ पापमें है। देखिये—

दुरितात् पारयामसि । ( मं॰ ७, १९ ) तीक्ष्णश्रङ्गयः दुरितं व्यूषत्तु ( मं॰ ९ ) सहस्रपण्यों मृत्येंर्मुञ्जन्त्वंहसः । ( मं॰ ११ )

" ये भौषिषयां दुश्तिरूपी रोग अथवा मृत्युसे बचाती हैं। " यहां " दुस्ति, अंदस्, मृत्यु " ये शब्द " पाप, रोग कीर मरण " के वाचक हैं। पायस दि रोग होते हैं और रोगोंसे मनुष्य मरते हैं अर्थात् रोग, दु:ब और मृत्यु ये सब पापसे दि दोते हैं। यदि मनुष्य काया, वाचा, मन भीर बुद्धिसे पाप न करेगा, तो उसकी कभी रोग न होगा. कभी दुःख न होगा और कभी उसको मृत्युके वश होना नहीं पडेगा । मनुष्यकी पापप्रवृत्ति हि उसके नावाका कारण है। मनुष्य शारीरिक पाप करके शारीरिक कष्ट भोगता है. वाचिक पाप करके वाणीसंबंधी दुःस्त अनुभवता है, और मनसे जो पाप करता है उस कारण मनके दुःस्त मोगने पढते हैं । दुःस, कष्ट, रोग और मृत्यु न्यूनाधिक भेदसे एकदि अवस्थाके भिन्न नाम हैं। इसिक्विये मृत्यु तरनेका तात्पर्य दुःस्तसे मुक्त होना, रोगोंसे छूटना मीर मृत्युसे दूर होना हो सकता है। वेद और उपनिषदोंमें यह विषय अनेक बार भागया है अतः इसका विचार पाठक इस ढंगसे करें।

#### पापसे रोग।

इस सूक्त कहा है कि कीषियां पापसे बचाती हैं कीर पापसे बचनेके कारण मनुष्य रोगसे बचता है जीर पाप समूछ दूर होनेके कारण मनुष्य अन्तमें मृत्युसे भी बचता है। पाठक यहां केवल यह न समझे कि जीषियोंसे रोगोंकी चिकित्सा हि होती है, योग्य जीपियसेवनसे शरीर, वाणी और मनकी पापवृत्ति हट जाती है, रोगोंकी दूर करनेसे चिकित्साका कार्य हुना ऐसा यदि कोई माने तो उसका बह अस है। वास्तवमें रोग एक बाह्य चिन्ह है जिससे मनुष्यकी जन्तः प्रवृत्ति विद्युत होती है। पाठक यहां पूछेंगे कि भौषिधयोंसे पापप्रवृक्ति कैसे हुट जांती है ? इस विषयमें कहना इतना हि है कि सा त्विक, राजसिक भौर वामसिक शक्के सेवन करनेसे मनुष्य की वैसी प्रवृत्ति बन जाती है। चावक, दूध, घृत आदि सार्त्विक पदार्थ सानेसे मनुष्य सार्त्विक बनता है, मांस भौर मद्य सेवन करनेसे भौर प्याज आदि भक्षण करनेसे राजसिक, भौर वामसिक प्रवृत्ति बनती है। इस विषयमें भगवद्गीताके श्लोक यहां मनन करने योग्य हैं—

#### तीन प्रकारका भोजन।

आयुःसत्त्ववलारोग्यसुखप्रीतिविवार्घनाः। रस्याः स्निग्धाः स्थिरा हृद्या आहाराः स्नात्त्वकप्रियाः॥ ८ ॥

कट्वम्ळळवणात्युष्णतीक्ष्णस्क्षविदाहिनः। भाहारा राजनस्येष्टा दुःखशोकामयप्रदाः॥९॥ यातयामं गतरसं पूतिपर्युषितं च यत्। उच्छिष्टमपि चामेष्यं भोजनं तामसप्रियम्॥१०॥ भ०गी, १७

"आयु, सत्त, बढ, निरोगता, सुख और रुचीको बढानेवाके रसदार, स्निग्ध, पौष्टिक और मनको प्रसन्न करनेवाळे भोजन सात्त्रिक कोगोंको प्रिय होते हैं। कडुने, बहे, खारे, गर्भ, तीखे, रुखे जौर जलन पैदा करनेवाळे भोजन राजस कोगोंको प्रिय होते हैं और ये मोजन दुःख, शोक और रोग उत्पन्न करनेवाळ होते हैं। एक प्रहरतक पढा हुआ बासा, रसरहित, बर्बूबाळा झूठा अपवित्र अस तामस कोगोंको प्रिय होता है। "अर्थात् एक अस आयु, बल, नीरोगता और सुख बढानेवाळा है और दूसरा इन्होंको घटाता है। अतः जो मनुष्य दीर्घायु चाहता है उसको उचित है कि वह साव्यक्त भोजन करे। इतना विचार प्रदर्शित करनेके किये हि पापसे रोग और सृत्यु होते हैं और सात्त्विक अन्नसे पापप्रवृत्ति हटती है, इत्यादि वातें इस ब्रुवतों कहीं हैं तथा—

#### अमर्त्य औषध।

व्रीहिर्यवश्च भेषजी अमत्यों ॥ ( मं॰ २० ) ' चावल और जो अमर दोनेकी औषधियां हैं।' ऐसा कहा है। यह जत्यंत साध्यक भोजन है। इसी प्रकार सोम नामक जो जमूत रस है वह भी जमरख देनेवाल। है ऐसा-

सोमो राजा अमृतं हविः। ( मं. २०)

इस मंत्रमें कहा है। तथा-

मधोः संभक्ता अमृतस्य भक्षः । घृतं अन्नं गोपुरोगवं दुहराम् । ( मं. १२ )

" मधुरतासे संमिश्रित अस्ताज्ञ, घीसे मिश्रित अज और गोरस यह श्रेष्ठ अज है।"

इस प्रकार इस स्कर्में जो अनेक बार उपदेश कहा है वह श्रीमद्भगवद्गीताके वचनके साथ देखने योग्य है। मनुष्य इस प्रकारका साद्यिक अब सक्षण करे और दीर्घाय, नीरोगता और सुख प्राप्त करे।

जीवका, जीवन्ती, शहंबती, रोहिणी, कृष्णा, शसिक्नी

भादि नाम भौषिषयोंके वाचक हैं।

१ जीवन्ती= यह भौषि दीर्घजीवन करनेवाली है, क्योंकि इसकी (सर्व-दोष-प्र:) सब दोष दूर करनेवाली वैद्यक ग्रंथोंमें कहा है। इसकी साक भी बढी दितकरी है।

२ कृष्णा= यह नाम अत्तमोत्तम वनस्पतियोंका है, जो विविध मौषिवयोंमें प्रयुक्त होती हैं।

जीवला— यह नाम सिंहपिपाकीका है। यह शौषि वडी आरोग्य पद है।

इनमेंसे कई नौषधियां दीर्घायु देनेवाले पाकादिमें पडती हैं। कई वैद्यक्प्रंथोंमें इसका वर्णन है, पाठक यह वर्णन वहां देखे।

सुक्तकी अन्यान्य बात सुबोध हैं अतः उनका अधिक स्पष्टीकरण करनेकी यहां भावश्यकता नहीं है। पाठक इस वंगसे इस स्कतका विचार करेंगे तो उनको इसका माश्य स्पष्ट हो जायगा।

# शत्रुपराजयः।

[6]

ऋषिः — भृग्वाङ्गराः । देवताः — इन्द्रः, वनस्पतिः परसेनाहननं च । छन्दः — अनुष्टुप्ः २, ८-१०, २३ उपरिष्टाद्बृहतीः ३ विराड् बृहतीः ४ बृहतीः पुरस्तात्प्रस्तारपङ्कितः, ६ आस्तारपङ्कितः, ७ विपरीत पादलक्ष्मा चतुष्पदातिजगतीः ११ पथ्या बृहतीः, १२ भुरिकः, १९ पुरस्ताद्विराड् बृहतीः, २० पुरस्तान्त्रचृद्बृहतीः, २१ त्रिष्टुप्, २२ चतुष्पदा शकरीः, २४ ज्यवसाना त्रिष्टुबुष्णिग्गर्भा पराशकरी पञ्चपदा जगती ।

इन्द्रों मन्थतु मन्थिता शकः शूरः पुरंदुरः । यथा हर्नामु सेनां अमित्राणां सहस्रकः

11 8 11

अर्थ- (पुरं-दरः शूरः शकः मांधिता इन्द्रः) शत्रुके नगरोंको तोडनेवाळा शूर समर्थ बात्रुसैन्यका मन्यनकर्ता इन्द्र (मन्धतु) शत्रुसेनाका मन्यन करे। (यथा) जिसकी शक्तिसे (अमित्राणां सहस्रशः सेनाः) शत्रुकोंके इजारों सैनिकोंको (इनाम) इम मारें।। १॥

भावार्थ— ग्रुरवीर बात्रुमोंके किलोंको तोडे मौर शत्रुसैन्यको मथ डाके । हम भी सहस्रों शत्रुवीरोंको मारें ॥ १ ॥

प्रिक्जरुंपध्मानी पूर्ति सेना कुणोत्वमूम् । धूममुग्नि पराद्यामित्रां हुत्स्वा दंधतां मयम् अमूनंश्वत्थ निः शृंणीहि खादामृन्खंदिराजिरम् । ताजद्भ इव मज्यन्तां हन्त्वेनान्वधंको वधैः परुषानमूनपरुषाह्यः क्रणोत् हन्त्वेनान्वर्धको वधैः । क्षिप्रं शर इंव भन्यन्तां बृहजालेन संदिताः अन्तरिक्षं जालमासीजालदण्डा दिश्री महीः। तेनां भिषाय दस्यूंनां शकः सेनामपावपत् बृहद्धि जालै बृहतः शक्रस्य वाजिनीवतः। तेन अत्रूनिम मर्वाच्यु ब्ज यथा न मुख्याते कत्मश्रनेषाम् 11 8 11

अर्थ — ( उपन्मानी पृति-रज्जुः ) बिलगाई हुई दुर्गंधयुक्त रस्ती ( अमूं सेमां पृति कृणोतु ) इस सेनाको दुर्गन्बयुक्त करे । (धूमं अग्निं पराहद्य ) धूम और अग्निको दूरसे देखकर (अमित्राः हस्सु अयं आद्धतां ) बन्नु हृद्योंने भय धारण करें ॥ २ ॥

हे (अश्व-स्थ ) घोडे पर चढे बीर ! (अमून् निः श्रृणीहि ) इनको काटो । हे (खदि-र ) शत्रुको खानेवाके बीर! (अमून् अजिरं खाद) इनको शीघ्र खालो। (ताजद्-भङ्ग इव) शीघ्र भंजन करनेवाकेके समान ( अज्यन्तां ) मम किये जांय । कीर ( वधः वधैः एनान् इन्तु ) वध करनेवाला शस्त्रोंसे इनको मारे ॥ १ ॥

( परुष-आहुः ) कठोर बाह्वान करनेवाला वीर ( अमून् परुषान् कृणोत् ) इनको कठोर बनावे । ( खधकः वधैः एनान् हन्तु ) वधकर्ता शस्त्रीसे इनका वध करे। (बृहत्-जालेन संदिताः ) बढे जालसे बंधे हुए शशु ( रार इव क्षिप्रं भज्यन्तां ) सरकंडेके समान शीघ टूट जांय ॥ ४ ॥

(अन्तरिक्षं जालं बासीत्) बन्तरिक्ष जाल है, बीर ( महीः दिशः जालदण्डाः ) विस्तृत दिशाएं जाडके इण्डे हैं। (तेन द्स्यूनां सेनां अभिधाय) इससे शतुकी सेनाको पकट कर (शतः अप अवपत्) शूर बीर

भगाता है ॥ ५ ॥ (वाजिनीवतः वृहतः शकस्य ) सेनाके साथ रहनेवाके बढे इन्द्रका (वृहत् हि जालं ) बढा जाल है। (नेन सर्वान् राकृन् अभिमन्यु का ) , इससे सब शत्रु बोंको सब कोरसे आधीन कर, (यथा एवां कतमःचन न मुख्याते) जिससे इन्मेंसे एक भी न छूट सके ॥ ६ ॥

भावार्थ— शत्रुसेना पर हमला करनेके लिये सिलगाई हुई बारूदकी बत्ती शत्रुसैन्यमें बदब्दाका धूंवा उत्पन्न करे। जिस धूरेको और ज्वालाको देखकर शत्रु भयमीत होवें ॥ २ ॥

घुडसवार शत्रुको मारें। हमारे शत्रुको साजावें, अर्थात् उनका नाश करें। हमारे बीर अपने शस्त्रोंसे शत्रुका नाध

करें ॥ ३ ॥ हमारा सेनापति अपने भाषणसे हमारे सैनिकोंको धीरज देकर कठोर बनावें । हमारे वीर शत्रुसेनाका नाश करें । बढे नालके अन्दर शेत्रुसैनिकोंको पकडकर नाश करें।। ४।।

यह जन्तरिक्ष बढा जाल है, इसके दण्ड ये बढी दिशाएं हैं। इस जाकसे शत्रुको पकडकर शूर वीर उनका नाश

सेनाके साथ हमका करनेवाके इन्द्रके पास बढा जाक है। उससे शत्रु सन्य बान्या जाता है भीर कोई बच नहीं

| बुहत्ते जालं बृहत इंन्द्र शूर सहस्रार्घस्यं शृतवीर्थस्य ।<br>तेनं शतं सहस्रंम्युतं न्य बुदं ज्ञानं शको दस्यूनामभिधाय सेनंया | 11 9 11       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| अयं छोको जालमासीच्छ्कस्यं महतो महान् ।                                                                                      |               |
| तेनाहमिन्द्रजालेनाम् स्तमं साभि दंघामि सर्वीन                                                                               | 11 2 11       |
| सेदिरुग्रा व्यृद्धिरार्तिश्रानपवाचना ।                                                                                      | - Territories |
| अमेरतन्द्रीश्च मोहंश्च तैरुमून्भि दंधामि सर्वान्                                                                            | 11911         |
| गत्यवे इमन्त्र यंच्छामि मत्युपाद्मीरमी सिताः ।                                                                              | 11 80 11      |
| मृत्योर्थे अंघुला द्तास्तेक्यं एनान्प्रातं नयाम बङ्खा                                                                       | 11 60 11      |
| नयंतामृन्मृत्युद्ता यमंद्ता अपोम्भत ।                                                                                       | 11 88 11      |
| परः सहस्रा हं न्यन्तां तृणे द्वेनानमृत्यं भवस्यं                                                                            | 0 77 0        |

अर्थ— दे ( शूर इन्द्र ) शूर इन्द्र ! (सहस्रार्घस्य शतवीर्यस्य बृहतः ते ) सहस्रों द्वारा पूजित जीर सैंक्टो सामध्येवाके बढे तुझ इन्द्रका (बृहत् जालं ) बढा जाल है । (तेन आभघाय ) उस जालसे वेरकर तथा (सेनया) सामध्येवाके बढे तुझ इन्द्रका (बृहत् जालं ) बढा जाल है । (तेन आभघाय ) उस जालसे वेरकर तथा (सेनया) सामध्येवाके हारा (शकः ) इन्द्र (दस्यूनां शतं सहस्रं अयुतं न्यर्बुदं अभिघाय जघान ) शत्रुजांके सैंक्टों इजारों कासों जीर करोडों सैनिकोंको सारता है ॥ ७।।

(महतः शक्तस्य ) बढे इन्द्रका (अयं महान् लोकः ) यह बढा लोक (जालं आसीत् ) जाल था। (तेन इन्द्रजालेन ) उस इन्द्रके जालसे (सर्वीन् अमून् तमहा अहं अभिद्धामि) सब इन शत्रुवीरोंको अन्धेरेसे स वेरता है।। ८।।

( उन्ना सेदिः ) वही यकावट, ( व्युद्धिः ) निर्धनता, ( अनपत्राचना आर्तिः च ) अकथनीय कष्ट, ( श्रमः ) कष्ट परिश्रम, ( तन्द्रीः मोहः च ) आहस्य और मोह, ( तैः अमून् सर्वान् अभिद्धामि ) उनसे इन सब शतुकोंको में वेरता हूं ॥ ९ ॥

( अमृन् मृत्यवे प्रयच्छामि ) इन शत्रुकोंको में मृत्युके किये सौंप देता हूं ( मृत्युपाशैः अमी सिताः ) मृत्युके पाश्रीसे वे बांचे हैं । ( मृत्योः ये अघ-लाः दूताः ) मृत्युके जो पापसे मारनेवांके दूत हैं ( तेश्यः एनान् बद्ध्या प्रति नयामि ) उनके पास इनको बांच कर के जाता हूं ॥ १०॥

हे (मृत्युदूताः ) मृत्युके दूतों ! ( अमून् नयत ) इनको के चको । हे ( यमदूताः ) यमके दूतों ! ( अपोम्भत ) इनको समाप्त करो । ( परः सहस्राः हन्यन्तां ) हजारोंसे अधिक मारे जांय । ( पनान् भवस्य मत्यं तृणेहु ) इनको ईश्वरके मतानुसार नाश करो ॥ ११ ॥

भावार्थ — अनेक पराक्रम करनेवाले पूजनीय इन्द्रदेवका बढा जाल है अस जालमें शत्रुसैनिक बान्धे जाते हैं और उनके हजारों और कास्रों मारे जाते हैं ॥ ७ ॥

बढे इन्द्रका यह विस्तृत कोकिह बडा जाक है। इस इन्द्रजाकर्से सब शत्रु अन्धकारसे बान्धे जाते हैं।। ८ ।।

थकावट, निर्धनता, कष्ट, परिश्रम, आरूस, आज्ञान इत्यादिसे शत्रुओंको घरते हैं ॥ ९ ॥ उस शत्रुओंको मृत्युके पास भेजता हूं। मृत्युपाशोंसे ये बान्धे गये हैं। मृत्युके ये मारक दूत हैं उनके पास शत्रुओंको के जाता हूं॥ १० ॥

मृत्युके दूत हमारे शत्रुजीको पक्टें, यमवूत उनकी समाप्ति करें । इस प्रकार हजारी शत्रु मारें जांव ।। ११ ।।

| साध्या एकं जालद्रण्डमुद्यत्यं युन्त्योर्जसा ।     |   |    |    |
|---------------------------------------------------|---|----|----|
| रुद्रा एकं वसंव एकंमादित्यैरेक उद्यंतः            | 1 | १९ | 11 |
| विश्वे देवा उपरिष्टादुब्जन्ती युन्स्वोजसा ।       |   |    |    |
| मध्येन घनती यन्तु सेनामिङ्गरसी मुहीम्             | į | 88 | 11 |
| वनुस्पतीन्वानस्पुत्यानोषंघीकृतः वीरुधंः।          |   |    |    |
| द्विपाचतुं ब्पादि ब्णामि यथा सेनाममुं हर्नन्      | ı | 68 | 11 |
| गुन्धर्वाप्सरसः सर्पान्देवान्षुण्यज्ञनान्यितृत् । |   |    |    |
|                                                   |   | १५ | 11 |
| इम उप्ता मृत्युपाक्षा यानाक्रम्य न मुच्यसे ।      |   |    |    |
| अमुष्यां हन्तु सेनाया इदं क्ट सहस्रवः             |   | १६ | 11 |

अर्थ— (साध्याः एकं जालदण्डं उद्यत्य) साध्य देव एक जाइके दण्डको उठाकर (ओजसा यन्ति) बडके साथ जाते हैं। (रुद्राः एकं) रुद्रदेव एकको, (वसवः एकं) वसुदेव एकको पकडते हैं और (आदित्यः एकः उद्यतः) बादित्य देवीने एक उठाया है।। १२।।

(विश्वे हेनाः उपरिष्ठात् उज्जन्तः ) विश्वे देव जपर हि जपरसे दुष्टोंको दवाते हुए (ओजसा यन्ति ) बकसे चढते हैं (अंगिरसः मध्येन महीं सेनां झन्तः ) आंगिरस बीचमें बढी सेनाका नाम करके (यन्तु ) जावें ॥ १३ ॥

( वनस्वतीन वानस्पत्यान् ) वनस्पति और डनसे बने पदार्थ, ( ओषधीः उत वीरुधः ) औषधियां और कतारं, ( चतुष्पाद् द्विपात् ) चार पांववाले और दो पांववाले इनको ( इष्णामि ) में प्रेरित करता हूं, ( यथा अमूं सेनां इनन् ) जिससे इस सेनाका नाश करते हैं ॥ १४ ॥

(गंधविष्तरसः सर्पान्) गंधर्व, अप्तरा, सर्पं (देवान् पुण्यजनान् पितृन्) देव, पुण्यजन और पितर इन ( दृष्टान् अदृष्टान् इष्णामि ) देखे और न देखे हुओंको में प्रेरित करता हूं ( यथा अमूं सेनां इनन् ) जिससे इस सेनाका नाश करते हैं ॥ १५॥

(इमें मृत्युपाशाः उप्ताः) वे मृत्युके पाश रखे हैं (यान् आक्रम्य न मुख्यसे) जिनका बाक्रमण करके तू नहीं छूटेगा। (अमुख्याः सेनायाः) इस सेनाके (इदं कूटं) इस देन्द्रको (सहस्रशः हन्तु) सहस्र प्रकारसे हनन करे ॥ १६॥

भावार्थ — साध्य, रुद्र, वसु और बादित्य ये इस जालके चारों संबोंको पकडकर वेगसे दौडते हैं ॥ १२ ॥ विश्वेदेव उपरसे हमका चढाते हैं और मांगिरसोंने शत्रुसेनाके मध्यभागमें हमका चढाया है ॥ १३ ॥ वनस्पति, वनस्पतिसे बने पहार्थ, औषघि, कता, द्विपाद और चतुष्पाद मादि सब मेरे सहायक हों और इनकी सहायतासे मैं शत्रुका नाश करूं ॥ १४ ॥

गंधर्वं, अप्सराएं, सर्व, देव, पुण्यजन, पितर, परिचित और अपरिचित मुझे सद्दायता करें, जिनकी सद्दायतासे में शत्रुका नाश करूं ॥ १५ ॥

वे मृत्युपाश लगाये हैं, इनमेंसे कोई नहीं छूटेगा, इस शत्रुसेनाका यह केन्द्र सब प्रकारसे में नाश करूंगा ॥ १६ ॥

| घुमीः समिद्धो अग्निनायं होमीः सहस्रहः ।                         |          |
|-----------------------------------------------------------------|----------|
| मुवश्च पृश्चिबाहुश्च भर्व सेनांमुमूं हैतम्                      | 11 63 11 |
| मृत्योराष्मा पंदान्तां क्षुधं सेदिं वधं भ्यम्।                  |          |
| इन्द्रेश्राक्षु नालाभ्यां भर्व सर्नामम् हेतम्                   | 11 58 11 |
| पराजिताः प्र त्रंसतामित्रा नुत्ता धांवत् ब्रह्मणा।              |          |
| बृह्स्पतिप्रणुत्तानां मामीषां मोचि कश्चन                        | 11 88 11 |
| अर्व पद्यन्तामेषामार्युधानि मा शंकन्त्रतिधामिषुम् ।             |          |
| अधैषां बहु विभयतामिषवी झन्तु ममीणि                              | ॥२०॥     |
| सं क्रोंशतामेनान्द्यावापृथिवी समन्तरिक्षं सह देवताभिः           |          |
| मा ज्ञातारं मा प्रतिष्ठां विंदनत मिथो विंह्नाना उप यन्त मृत्युप | ग २१ ॥   |
|                                                                 |          |

अर्थ— (अयं घर्मः होमः ) यह प्रदीस होम (अग्निना सहस्रहः समिद्धः) अग्निहारा सहस्रों प्रकारोंसे प्रज्वित हुआ है। (भवः पृश्चिवाहुः शर्वः) भव और विचित्र बाहुवाहा शर्व ये तुम दोनों (अमूं सनां हतम्) इस सेनाको मारो॥ १७॥

( सृत्योः आषं क्षुदं सेदिं वधं भयं ) मृत्युसे कष्ट, भूस, बंधन, वध भीर भयको ( आपद्यन्तां ) प्राप्त होनो।

है शर्व ! (इन्द्रः च ) और इन्द्र तुम दोनों ( अमुं सेनां हतं ) इस सेनाको मारो ॥ १८ ॥

हे (अभिजाः) शतुलो ! तुम (पराजिताः प्र त्रसत) पराजित होकर त्रस्त होलो । (ब्रह्मणा नुत्ताः धावत) ज्ञानसे प्रेरित होकर भाग जानो । (बृह्मपंति-प्रणुत्तानां अमीषां) ज्ञानीके द्वारा प्रेरित हुए इनमेंसे (कश्चन मा मोचि) कोई भी एक न बचे ॥ १९ ॥

(एषां आयुधानि अवपद्यन्तां) इनके शस्त्रास्त्र गिर जांग। (प्रतिधां इषुं मा शकन्) प्रतिपक्षते वाये वाणको ये न सद सकें। (अथ एषां बहु विभ्यतां) अब इनको बहुत दर कगे। इनके (ममणि इपवः प्रन्तु) ममौंमें बाण करें।। २०॥

( धावापृथिवी एनान् संक्रोशन्तां ) युळोक भीर पृथिवी इनकी निंदा करें। ( अन्तरिक्षं देवताभिः सह सं ) भन्तिरक्षं देवताभिः सह सं ) भन्तिरक्षं देवताभिः सह सं ) भन्तिरक्षं देवोंके साथ इनकी निंदा करें। ज्ञातारं मा ) ज्ञानीको ये न प्राप्त करें ( मा प्रतिष्ठां विदन्त ) प्रतिष्ठाको भी ये प्राप्त न करें। ( मिथः विदनानाः मृत्युं उपयन्तु ) परस्पर विज्ञ करते हुए ये सब मृत्युको प्राप्त हों॥ २१॥

सब छोग इन शत्रुओं की निंदा करें, हमारे शत्रुको किसी ज्ञानीकी सहायता न प्राप्त हो वे किसी स्थानपर न ठहर सकें। वे भापसमें एक दूसरेको टकराते हुए मर जांच ॥ २१ ॥

भावार्थ — यह यज्ञ अग्निसे प्रदीस हुआ है। इस यज्ञके द्वारा शत्रुसेना नाश होवे ॥ १७ ॥

मृत्युसे कष्ट, क्षुषा, बंधन, वध और भय शत्रुको प्राप्त होवे। और इस प्रकार भयभीत हुए शत्रुका नाश होवे ॥१८॥

शत्रु पराजित हों, वे भाग जांग्रे। हमारे ज्ञानी बीर द्वारा प्रेरित हुए शत्रु किसी प्रकार भी न बचें ॥ १९ ॥

शत्रुके शक्ष गिर जांग्र, वे हमारे शक्षाक्रोंको न सह सकें, वे हर जांग्र और इनके मर्स वेथे जांग्र ॥ २० ॥

सब लोग इन शत्रुओंकी निंदा करें, हमारे शत्रुको किसी ज्ञानीकी सहायता न प्राप्त हो वे किसी स्थानपर न

दिश्यतेस्रोऽश्वत्यों देवर्थस्यं पुरोडाश्चाः शका अन्तरिक्षमुद्धिः । द्यावांपृथिवी पक्षंसी ऋतवोऽभीश्चेवोऽन्तर्देशाः किंक्ररा वाक्परिरध्यम् ॥ २२ ॥ संवत्सरो रथः परिवत्सरो रथोपस्थो विराडीषाग्नी रथमुखम् । इन्द्रीः सब्यष्ठाश्चन्द्रमाः सारंथिः ॥ २३ ॥

हुतो जंयेतो वि जंय सं जंय जय स्वाहां। इमे जंयन्तु परामी जंयन्तां स्वाहुँ स्यो दुराहामी स्यः। नीक्लोहितेनामून स्यवंतनोमि

11 28 11

अर्थ - (चतस्तः दिशः) चार दिशाएं (देवरधस्थ अश्वतर्यः) देवरथकी बोडियां हैं (पुरोडाशाः शफाः) पुरोडाश खुर हैं। (अन्तरिक्षं उद्धिः) अन्तरिक्ष उत्रका भाग है। (द्यावापृथिवी पक्षस्ती) चुलोक भौर पृथिवी ये दोनों पासे हैं। (ऋतवः अभीशवः) ऋतु रिक्षयां है। (अन्तर्देशाः किंकराः) बीचके प्रदेश रथरक्षक हैं और (वाक् परिरथ्यं) वाणी रथका अन्य आग है।। २२॥

(संबत्सरः रथः) वर्ष रथ है, (परिवत्सरः रथोपस्थः) परिवत्सर रथमें बैठनेका स्थान है, (विराड् ईषा) विराड जोतनेका रण्ड है, (अग्निः रथमुखं) निम्न रथका मुख है। (इन्द्रः स्वव्यष्ठाः) इन्द्र बाई कोर बैठनेवाला है जीर (चन्द्रमाः सार्राथः) चन्द्र सार्थी है।। २३॥

(इतः जय) यहांसे जम प्राप्त कर (इतः विजय) यहांसे विजय हो। (संजय जय) अच्छी प्रकार जय प्राप्त कर (स्व-आहा) मात्मसम्पण कर (इमे जयन्तु) ये इमारे वीर जय प्राप्त करें। (अमी पराजयन्तां) ये शत्रुसैनिक पराभवको प्राप्त हों। (एभ्यः स्वाहा) इनके छिये ग्रुमवचन (अभीभ्यः दुराहा) इन शत्रुओं के छिये बुरा वचन। (नीललोहितन अमून अभि अवतनोमि) नीक और लोहित-रक्तसे इन शत्रुओं को सब प्रकार गिराला हूं॥ २४॥

भावार्थ— देवरथकी मोदियां चारों दिशाएं हैं, उस रथके विविध भाग पुरोडाश, जन्तरिक्ष, द्युलोक, पृथिवी, ये हैं। इ: ऋतु घोदियोंके लगाम हैं, बीचके स्थान—संरक्षक नौकर हैं जीर वाणी ही मध्यस्थान है ॥ २२ ॥

संवत्सर, परिवत्सर, विराट्, अप्नि ये क्रमशः रथ, बैठनेका स्थान, दण्ड और रथमुख हैं, इन्द्र इस रथमें बाई ओर वैठता है और चन्द्रमा सारथ्य करता है ॥ २३॥

इस प्रकार जय प्राप्त कर, विजय संपादन कर । आत्मसम्पणसे हि जय मिलता है । ये हमारे वीर जय प्राप्त करें । शत्रुका पराजय हो । अपने कोर्गोंको ग्रुभ आशीर्वाद । शत्रुको शाप । सब शत्रुकोंकी गिरावट हो ॥ २४॥

### पराक्रमसे विजय

## युद्धकी नीति।

युद्धनीतिका वर्णन करनेवाके सूक्त वेदमें जनेक हैं, परंतु हुस सूक्तमें 'जाल-युद्ध 'का वर्णन है, यह इस स्क्रकी विशेषता है। जालमें शत्रुसैन्यको प्रवस्तर सब सैनिक जालमें बंधे जानेके पश्चात् उनका उचित शस्त्रास्त्रीसे वध करनेका नाम जाळ्युद्ध है। पाठकोंने जाळ देखेदि होंगे। प्रायः सछित्यां पकडनेवाके धीवरळोग स्त्रके जाक बनाते हैं जौर उसमें मछित्वां पकडते हैं। ये स्त्रके जाळ युद्धों उपयोगी वहीं

my mine field for his a response

होते, क्योंकि शत्रुके सेनिक यदि इस स्त्रके जाकमें पकरें गये, तो वे अपने तीक्ष्ण शस्त्रोंसे जाल काटकर बाहर आसकते हैं। अतः यहांका युद्धका जाल ऐसा होना चाहिये कि, जो सहजहींसे काटा न जासके।

आजकछके युद्धोंसे तारों के जाल, अथवा कंटकित वारों के जाल बर्तते हैं। बहुत संभव है कि जिस इन्द्रजालका वर्णन इस स्क्रमें किया है, वह इसी प्रकारके लोहे के कंटकित अथवा अन्य तारों का ही जाल होगा। इन्द्रके शत्रु राक्षस हैं, वे बलावय और शस्त्रास्त्रंपन्न होते हैं, वे कदापि स्त्रके जालसे बांचे जीयगे और सहजहीं मारे जांयगे यह संभव नहीं है। इस सूक्तमें इन्द्रने इस जालके द्वारा हजारों और लाखों शत्रु बांचे बांचा और मारा ऐसा वर्णन है, अतः यह जाल निःसन्देह लोहेका होना योग्य है। इसका वर्णन इस प्रकार है—

बृहजालेन संदिताः क्षिप्रं भज्यन्ताम् (मं॰ ४) शकस्य अन्तरिक्षं जालं आसीत् । महीदिशः जालदण्डाः।

तेन अभिघाय दस्यूनां सेनां अपावत्। (मं०५)
धाजिनीवतः शक्तस्य बृहत् जालम्। तेन सर्वान्
श्चन् न्युब्ज, यथा एषां कतमश्चन न
मुच्याते॥ (मं०६)

हे शूर इन्द्र ! शतवीर्यस्य ते बृहत् जालम् । तेन सहस्रं अयुतं जघान दस्यूनां ॥ ( मं॰ ७ )

' इन्द्र स्वयं वडा शूर है, उसके पास सैन्यभी बहुत है। वह स्वयं सेंकडों प्रकारके पराक्रम करता है। उसका बडा भारी जाल है। मानो असका जाल इस अन्तरिक्ष जैसा विस्तृत है। चारों दिशाओं में असके जालके स्तंम खड़े किये होते हैं। इस विस्तृत जालमें शत्रुकी सेना पकड़ी जाती है, और प्रकार सेना इस जालमें पकड़ी गयी, तो उनमें से प्रकान नहीं बच सकता। इस रीतिसे इस ढंगके जालयुद्ध हारा इन्द्र हजारों और लाखों शत्रुओंका संहार करता है।

इन मंत्रभागोंमें यह वर्णन बढा मनोरम है और जानयुद्धा महस्व भी इससे प्रकट होता है, एकवार वात्रु जालमें बान्धे गये, तो ऐसा प्रतीत होता है कि उनकी हलचल भी बन्ध हो जाती है। इस प्रकार जालसे बान्धे गये शत्रुऔंका वध करना बड़ा सहज कार्य होता है, क्योंकि हुन्द्र एक वार शत्रुको जालमें पकडकर पश्चात् अपने सैनिकोंसेहि छनका वध कराता है, ऐसा हसी स्क्रमें कहा है—

शकः सेनया तेन (जालन बद्धं) दस्यूनां सहस्रं जघान। (मं०७)

" इन्द्र अपनी सेनाद्वारा उस जाकसे बान्धे गर्धे शत्रुके हजारों सैनिकोंको मारता है। " इस वर्णनसे स्पष्ट हो जाता है कि जाकमें बन्धे शत्रुसैन्यका वध करना सहज बात है। यह जाल पृथ्वीपर बहुत बढ़ा फैडाया जाता है इसविषयमें निम्निकिखित मन्त्र देखिये—

अबं महान् लोकः शक्तस्य जालं आसीत्। तेन इन्द्रजालेन सर्वान् तमसा अभिद्धामि ॥ ( मं. ८ )

साध्याः रुद्राः वसवः जालदण्डं उद्यम्य सोजसा यन्ति । भादित्यैः एकः (दण्डः ) उद्यतः ॥ ( मं. १२)

विश्वेदेवाः भोजसा उपरिष्ठात् यन्तु । अंगिरसः प्रध्येन सेनां प्रन्तः यन्तु ॥ (मं. ११)

" इस पृथ्वीभर इन्द्रका जाल फैला है। इस इन्द्रक जाउसे सब शत्रुओंको अन्धेरसे घेरते हैं। साध्य, रुद्र, वसु भीर जादित्य ये सब देव जावका एक एक स्तंभ पकडकर बेगसे दौडते हैं। विश्वेदेव बीर आंगिरसभी शत्रुसेनाके बीचमें और जपरसे हमका करते हैं। " इतना विस्तार इस जालका होता है। इस जालसे सब पृथ्वी और अन्तरिक्ष भर जाता है, अर्थात् शत्रुका सब सैन्य चारों जोरसे इस जालके द्वारा घेरा जाठा है। इन मंत्रोंसे ऐसा प्रतीत होता है कि जिस प्रकार शत्रुका सैन्य घूनता है, उसी रीतिसे यह जाकभी धुमाया जाता है। इसीकिथे जाकके दण्ड प्रहरूर वसु, रुद्र, जादित्य शीर साध्य देगसे अमण करते हैं। विश्वेदेव अपने सैन्यसे ऊपरके मागसे हमडा दरत हैं और बांगिरसोंकी सेना बीचमें इसका चढाती है। इस प्रकार शत्रुसैन्यको युद्धमें रसकर वसु, रुद्र श्रीर शादिस्य जाकवण्डोंको पकडकर दौढ दौढ कर शत्रुके इदे गिर्द जाबको दण्डोंके जाधारंपर ऐसे दंगसे जाक रचते हैं, कि वानु न जानते हुए स्वयंहि जाकर्ने जाकर फंस जांय । यह युद्धकीशककी बात है और जो युद्धविद्या जानते हैं उनके ही समझमें यह बात बासकती है। यहां मन्त्रों द्वारा हक विषय प्रकट हुवा है। इन मंत्रमागोंका विचार करके पाठफ भी इस विषयका थोडासा ज्ञान प्राप्त कर सकते हैं। यहां साध्य, वसु, रुद्र बादित्य, विश्वदेव और बांगिरस ये सेनाहिमागों और सेनाध्यक्षोंके नाम हैं। इनके विशेष कार्य युद्धभूमिमें होते हैं, बतः ये बक्ग बक्ग नाम इनके होते हैं। इन सबका मुख्य इन्द्र है, इसका कार्य (इन्+द्र) शत्रुका विदारण करना है। इसका कार्य प्रथम मन्त्रने इस प्रकार कहा है—

मन्थिता शूरः शकः पुरंदरः इन्द्रः मन्थतु ।

" शत्रुसैन्यका मन्थन करनेवाला इन्द्र ग्लूर और समर्थ होकर (पुरं-द्रः) शत्रुक किलोंका भेदन करे।" इसमें प्रत्येक शब्द इन्द्रका कार्य बता रहा है। शत्रुके किलोंको तोडनेका कार्य इन्द्र करता है, किलोंसे शत्रुसैन्यको बाहर निकालकर, उनको अपने जालोंसे बान्धकर मारता है। इस इकार यह जालयुद्धकी नीति है।

इस रीतिके जालयुद्धके सामान अपने पास रहे तो शत्रुपर विजय प्राप्त करनेका विश्वास अपने सैनिकोंने आता है और वे कह सकते हैं—

अभित्राणां सहस्राः सेनाः हनाम । ( मं. १ )
वधकः वधः पनान् हन्तु । ( मं. ३; ४ )
अमून् निः ग्रूणीहि । अमून् अजिरं खाद। ( मं. १ )
मृत्यवे अमून् प्रयच्छामि । अमी मृत्युपादौः सिताः।
मृत्योः ये अधला दृताः तेभ्यः पनान् बद्ध्वा
प्रातिनयामि ॥ ( मं. १० )
मृत्युद्ता अमून् नयत । यमदूना अपोम्भत ।
परःसहस्रा हन्यन्ताम् ॥ ( मं. ११ )
यथा अमु सनां हनन् । ( मं. ११ , १० )
उताः मृत्युपादााः यान् आकम्य न मुच्यसे ।
अमुष्याः सेनायाः हदं कृदं सहस्रदाः हन्तु ।
( मं. १६ )

" शतुके हजारों सैनिकोंको हम मारेंगे। वधके साधनोंसे इनको मारें। इन शतुसैनिकोंको निःशेष मारो। इनको मृत्युको सौंप देता हूं। ये मृत्युके पाशसे बांधे हैं। इन शतुकोंको बांधकर में मृत्युके दूतोंके हवाले करता हूं। बमदूत इनको के चलें, बमदूत इनको स्नींच के जीर ह जारोंका वध किया जावे। इस संपूर्ण सेनाका नाहा किया जावे। ये मृत्युके पाश फैळाये हैं, इनसे नहीं छूटोगे, इस शत्रुसेनाके इस केन्द्रको प्राप्त करके छनके हजारों सैनिक मारे जांय॥"

इस प्रकारकी भाषा तभी बोडी जा सकती है कि जब शत्रुको पकडकर ससका वध करना निश्चित सा हो। जाक में पकडे शत्रुका वध करना निश्चित और सहज होता है इसी लिये जालयोधी वीर इस प्रकारके निश्चयात्मक वाक्य बोड़ सकते हैं। इसी प्रकारके वाक्य और देखिये—

पराजिताः अमित्राः प्र त्रसन्तां, ब्रह्मणा नुत्ताः घावत । बृहस्पतिप्रणुत्तानां अमीषां कश्चन मा मोचि ॥ (मं. १९)

"पराजित हुए शत्रु त्रासको प्राप्त हो, भगाय शत्रु भागते हुए दौढ जार्ने। भगाये इन शत्रुकोंसेंसे भी कोई न बचे।" ये शब्द शत्रुपराजयका निश्चय बता रहे हैं। जाळ्युद्धका यह महत्त्व है कि एक बार समसें फंसा शत्रु बचना असंभव है। जाळमें फंसे शत्रुकी अवस्था कैसी बनती है देखिये—

प्षां आयुधानि बवपद्यन्ताम् । इषुं प्रतिधां मा शकन् ।

एषां बहु विभ्यतां इषवः मर्माणि झन्तु। (मं० २०)
" इन अञ्जाके आयुध गिर जाय हमारे अस्त्रोंको ये
सद न सकें। इन बहुत घवराये अञ्जाके मर्मों इमारे
अस्त आधात करें। " तथा और देखिये—

श्रातारं प्रतिष्टां मा विदन्त । मिथो विद्यानाः मृःयुं उपयन्तु । ( मं॰ २१ ॥

" शत्रु भयभीत होकर किथर भी आश्रयको न प्राप्त हो, खनको काई उत्तम सलाह देनेवाला न मिले। वे आपसमें एक दूसरेको विश्व करते हुए मृत्युको प्राप्त हों।" यह अवस्था शत्रुकी तब होगी जब की अपने निश्चित विजयकी संभावना हो। इन्द्रः शर्वः च अश्चुजालाभ्यां अमूं सेनां इतम्।

" इन्द्र और शर्व अश्च और जालोंके द्वारा इस सेनाको मारे।" इस मंत्रमें जालयुद्धी शक्ति बताई है। संपूर्ण शत्रुसेनाको मारना केवल जालयुद्धसे हि संमवनीय है। जालमें पकडे गये शत्रुसेनापर कितनी भयानक आएपि आसी है इसकी करपना अगले मंत्रभागसे हो सकती है—

मृत्योः आषं क्षुचं सेदिं वधं भयं आवद्यन्ताम् । ( मं. १८)

जालमें पकहे तये शत्रुषोंपर ' मृत्युके समान कष्ट, भूख, बंधन, बंध जौर सय ' आपडते हैं। शत्रुका कोई मनुष्य इनसे बच नहीं सकता। शत्रुसेनापर ऐसी भयानक आपत्ति जाती है इसल्ये यह जालयुद्ध शत्रुको बहुत डर उत्पन्न करनेवाला होता है। इसी मंत्रके साथ निम्नलिकित मंत्र देखिये —

सेदिः उत्रा ब्युद्धिः आर्तिः अनपवाचना श्रमः तन्द्री मोहः च तैः अमृन् सर्वान् अभिद्धामि। (मं. ९)

" बंधन, उम्र विपत्ति, न कहने योग्य कष्ट, श्रम, आळस्य, मोह इनसे ये सब हमार शत्रु जर्जर हो जांय।" इसकी सिद्धि होनेके किये युद्धमें जालप्रयोग निःसन्देह उपकारक है। जाकमें बंधा वीर कितना भी बळवान हुआ तो भी वह उछ प्रतिकार करनेमें असमर्थ होजाता है। इसिछिय युक्तिसे शत्रुको जाकमें बांध देनेसे उनका पूर्णत्या नाश हो जाता है। इस युद्धमें और एक दुर्गन्धास्त्रका प्रयोग वर्णन किया है वह भी बडा घोर प्रयोग है देखिये—

## दुर्गेधयुक्त धूँवां।

प्तिरज्जुः उपध्मानी अमू सेनां पूर्ति क्रणोतु। मं. २)

" दुर्गं अयुक्त रस्ती जलाकर इस सेनामें सर्वत्र दुर्गं अको
फैला देवे।" कुछ विशेष रासायनिक पदार्थों से यह रस्ती
भियोगी रहती है। इस रस्तीको जलाकर सिलगाकर उसको
शात्रुसेनामें फेंकनेसे शत्रुसेनामें ऐसी दुर्गं धी फैलती है कि
उससे जस्त हुए शत्रुके सैनिक युद्ध करनेमें असमर्थ हो जाते
हैं। इससे कितना भय प्राप्त होता है देखिये—

धूममर्झि परादृश्य अमित्रा हत्स्वाद्घतां भयं।

" प्रोंक धूममय अग्नि दूरसे देखकर शत्रुके सब कोग हृदयों में भय धारण करते हैं। " इतना यह दुर्गन्धास्त्र महाभयंकर है। एकवार यह ( प्तिरज्ज ) दुर्गन्धकी रस्सीका जलना प्रारंभ होकर दुर्गन्ध फैलने लगा तो सब सैनिक किसी भी कार्यके लिये बढ़े निकम्मे हो जाते हैं और मानने लगते हैं कि अब अपने नाशका समय आपड़ा है। यदि जाल प्रयोग और यह दुर्गन्ध प्रयोग ये दोनों प्रयोग किये जांय, तो शत्रुका शीघ्र नाश करना बिलकुल आसानीसे होसकता है। इस प्रकार ये दोनों प्रयोग करनेसे अपना विजय होता है अतः कहा है—

#### विजय।

इतो जय विजय संजय जय स्वाहा। इमे जयन्तु परामी जयन्तां स्वाहेश्यो दुराहामीश्यः॥ (मं. २४)

" इस पूर्वोक्त युक्तिसे जय और विजय प्राप्त करो, वह पुन्हारा छत्तम जय हो । ये तुन्हारे सैनिक विजयी हों, तुन्हारे शत्रु पराजित हों । तुन्हारा छत्तम कल्याण हो, तुन्हारे शत्रु लोका अकल्याण हो । " इस प्रकार अन्तमें इस जाल्युद करनेवालोंको ग्रुभ आशीर्वाद दिया है !

इस प्रकार वेदमें डपदेश किये जाल्य्द्का वर्णन है। पाठक इसका विचार करके वेदकी युद्धनीति जानें।

" इन्द्र जाक " शब्द आध्यात्मिक बन्धनका भी भाव बताता है। इस दृष्टीसे इस स्कका विचार कोई करे। यह विषय अन्येषणीय है।

## एकही उपास्य देव!

विराट् [९]

क्रिषः— अथर्वा। देवताः — कर्यपः, सर्वे ऋष्यः, छन्दंसि चः, विराट्। छन्दः— त्रिष्टुपः, २ पङ्क्तिः, ३ आस्तारपङ्किः, ४-५, २३, २५, २६ अतुष्टुप्ः ८, ११-१२, २२ जगतीः, ९ अरिकः, १४ चतुष्पदातिजगतीः।

कृत्सतौ जातौ कंत्मः सो अर्धः कस्मश्चिकात्कंत्मस्याः पृथिव्याः ।
वृत्सौ विराजाः सिक्ठिलादुँदैतां तौ त्वां पृच्छाामे कत्ररेणं दुग्धा ॥ १ ॥
यो अर्कन्दयत्सिक्टिलं मिद्दित्वा योति कृत्या त्रिभुतं द्ययानः ।
वृत्सः कांमदुवीं विराजाः स गुद्दां चके तुन्व∫ः पराचैः ॥ २ ॥
याति त्रीणि वृद्दित्त येषौ चतुर्थं वियुनिक्त वार्चम् ।
ब्रह्मैनदिद्यात्तर्पसा विप्थिद्यास्मन्नेकं युज्यते यस्मिन्नेकंम् ॥ ३ ॥
वृद्दतः परि सामानि षष्ठात्पश्चाधि निर्मिता ।
वृद्ददः परि सामानि षष्ठात्पश्चाधि निर्मिता ।
वृद्ददः परि निर्मितं कृतोऽधि वृद्दती मिता ॥ ॥ ४ ॥

अर्थ— (तो कुतः जाती ) वे दोनों कहांसे १६६ट हुए ? (सः अर्धः कतमः ) वह कीनसा वर्षमाग है ? बीर वह (कस्मात् लोकात् ) कीनसे लोकसे और (कतमस्याः पृथिव्याः ) कीनसे भूविभागके उपर (सलिलात् विराजः ) बाप तत्त्वसे विराजके (वत्सो उत् ऐतां ) दोनों बच्च प्रकट होते हैं ? (तो त्वा पृच्छामि ) उन दोनोंके विषयमें दुशे में पूछता हूं । उनमेंसे वह गी (कतरेण दुग्धा ) किससे दाही जाती है ? ॥ १ ॥

(त्रिमुजं योर्नि कृत्वा) तीन भुजाबाला भाश्रयस्थान बनाकर (शयानः यः) विश्राम करनेवाला जो भपने (महित्वा सिललं अऋन्द्यत्) महत्वसे जलको प्रशुब्ध बनाता है। (विराजः कामदुघः स वृत्सः) विराज रूपी कामधेनुका वह बच्च। (परावैः गुदा) दूर भीर गुप्त (तन्त्रः चक्रं) शरीरोको बनाता है॥ २॥

(यानि बुद्दन्ति त्रीणि) जा बढ़े तीन हैं और (येषां चतुर्थे वाचं वियुनिक्ति) जिनका चौथा वाणीको प्रकट करता है। (विपश्चित् तरसा) ज्ञानी वपसे (एनत् ब्रह्म विद्यात्) इसको ब्रह्म ज्ञाने। (यस्मिन् एकं युज्यते) जिसमें एकका योग किया जावा है और (यस्मिन् एकं) जिसमें एकका दोता है॥ ३॥

( बृहतः प्रष्टात् परि ) बढे पष्टके उपर ( पश्च सामानि अघि निर्मिता ) पांच सामोंका निर्माण हुना है। ( बृहत्याः बृहत् निर्मितं ) बढीसे बढा बनाया है। ( बृहती कुतः अधि निर्मिता ) बढी कहांसे निर्माण हुई है ? ॥४॥

भावार्थ — ( खीत्व कीर पुरुषत्व ) ये दोनों कहांसे प्रकट होगये हैं ? इसमें यह आधा भाग कहांसे माना जाता है ? कौनसी पृथ्वीके उपर कौनसे स्थानसे किस जलतत्त्वसे विराट् उत्पन्न होकर उसके (रिय और प्राण ये) दोनों बच्चे किस प्रकार उत्पन्न हुए ? उस विराट् रूपी गौका दोहन किस बच्चेके साथ हुआ ? ये प्रश्न में तुमसे प्राता हूं ॥ १ ॥

त्रिगुणमयी प्रकृतिमें स्थापनेवाला अपनी शक्तिसे ही उससे गति उत्पन्न करता है। उससे विराट् नामक कामचेनु होती है, उसीका वह बच्चा है, जो दूरकी गुहामें अपने शरीरोंको बनाता है॥ २॥

तीन बढ़े तस्व हैं। जो चीथा है वह वाणीको प्रेरित करता है। जानी तपसे इस ब्रह्मको जानता है, जिसमें एक ( मन ) का योग किया जाता है ॥ इ ॥

बढे छठे तस्वके बाधारपर पांच सामोंकी रचना हुई है। बढीसे ही बढेका निर्माण होता है। परंतु पहिछी बढी कहाँके होती हैं। अ ॥

| बृह्ती परि मात्रीया मातुर्मात्राधि निर्मिता।                         | a terral fa      |
|----------------------------------------------------------------------|------------------|
| माया है जज्ञे मायायां मायाया मावली परि                               | 11.9.11          |
| वैश्वान्रस्यं अतिमोपि द्यौर्याबद्रोदंसी विववाधे अपिः।                |                  |
| ततः षष्ट्रादामती यन्ति स्तोमा उद्दिनो यन्त्यमि षष्ट्रमहिः            | 4                |
| षट् त्वां पृच्छाम् ऋषंयः कश्यपेमे त्वं हि युक्तं युंयुक्षे योग्यं च। | the brights      |
| विराजमाहर्ब्रक्षणः पितरं तां नो वि घेहि यतिघा सांखभ्यः               | 11 9 11          |
| यां प्रच्युतामन् यज्ञाः प्रचयवन्त उपतिष्ठन्त उपतिष्ठमानाम् ।         | Hiltel Babil     |
| यस्यां वते प्रमिने यक्षमेजीति सा विराह्णयः पर्म व्याप्तन             | 11811            |
| अप्राणिति प्राणेने प्राणतीनां विराट स्वराजमस्य ति पृथात् ।           |                  |
| विश्वं मञ्चन्तीमभिरूपां विराजं पश्यंनित त्व न त्व पश्यन्त्यनाम्      | 11911            |
| ( 2 2 2 2 2 2 2                                                      | क्षानिमिता ) वडी |

अर्थ— (मातुः मात्रायाः परि) माताकी तन्मात्राके बाधारपर (बृहती मात्रा अधिनिर्मिता) बढी मात्रा निर्माण हुई है। (माया ह मायायाः जक्षे ) माया निश्चयसे मायासे हतन्न होती है। बौर (मायायाः परि मातली) मायाके उपर मातली है॥ ५॥

(उपिर चौः विश्वानरस्य प्रतिमा) जपर जो युलोक है वह वैधानरकी प्रतिमा है। (यावत् अग्निः रोदमी विवबाघे) जहाँ क निम्न चुलोक नीर पृथिवीको बाधित करता है। (ततः अमुनः पष्ठात् स्तोमाः आयान्त) वहांसे विवबाघे) जहाँ क निम्न चुलोक नीर पृथिवीको बाधित करता है। (ततः अमुनः पष्ठात् स्तोमाः आयान्त) वहांसे वृर्षे छठे स्थानसे स्तोम नाते हैं। नीर वे (इतः अहः पष्ठं अभि उत् यान्ते ) यहांसे छठे दिन जपर नहते हैं। है। दूरके छठे स्थानसे स्तोम नाते हैं। नीर वे (इतः अहः पष्ठं अभि उत् यान्ते । प्रति क्योंकि (हवं हि यक्ते

दे करयप! (इमे पर् ऋषयः स्वा पृच्छामः ) ये हम वः ऋषि तुझमे प्रश्न पृछते हैं क्योंकि (त्वं हि युक्तं योग्यं च युयुक्षे ) तू ही युक्तं बोग्यको संयुक्तं करता है। (विराजं ब्रह्मणः पितरं आहुः ) विराजको ब्रह्माका योग्यं च युयुक्षे ) तू ही युक्तं बौग्यको संयुक्तं करता है। (विराजं ब्रह्मणः पितरं आहुः ) विराजको ब्रह्माका पिता कहते हैं। (तां नः सिख्भियः ) इसको इम मित्रोंको (यतिघा विघेहि ) जितने प्रकारोंसे हो इतने प्रकारोंसे वर्णन करो ॥ ७॥

हैं (ऋषयः) ऋषिगण ! (यां प्रच्युतां) जिसके स्थानसे चळनेपर (यज्ञाः अनु प्रच्यवन्ते ) यह चळते हैं। हैं (ऋषयः) ऋषिगण ! (यां प्रच्युतां) जिसके स्थानसे चळनेपर (यज्ञाः अनु प्रच्यवन्ते ) क्रिएके प्रकट और जिसके (उपित्रष्टमानां उपिष्ठन्ते ) उपस्थित होनेसे उपस्थित होने हैं। (यस्याः प्रसचे व्यते ) क्रिएके प्रकट होनेके नियममें (यक्षं प्रजाति ) यजनीय देव हळचळ करता है। (सा विराट् ) वह विराट् (प्रम व्योमन् ) परम होनेके नियममें (यक्षं प्रजाति ) यजनीय देव हळचळ करता है। (सा विराट् ) वह विराट् (प्रम व्योमन् ) परम

(अ-प्राणा प्राणतीनां प्राणेन एति) स्वयं विना प्राण होकर भी प्राणवाडोंके प्राणके साथ चढती है। पश्चात् (अ-प्राणा प्राणतीनां प्राणेन एति) स्वयं विना प्राण होकर भी प्राणवाडोंके प्राणके साथ चढती है। पश्चात् (विश्व सृशान्तों अभिरूपां विराजं) सबको (विराट् स्वराजं अभ्योति) विराट् स्वयं प्रकाशके पास पहुंचती है। (विश्व सृशान्तों अभिरूपां विराजं) सबको एकां करनेवाडी अनुरूप विराट्को (त्वे पश्यन्ति) वे कई इसते हैं, परंतु (त्वे एनां न पश्यन्ति) वे इसको नहीं देखते॥ ९॥

भावार्थ — प्रकृतिमातासे तन्मात्राकी उत्पत्ति होती है और उससे पृथिवी बादिकी उत्पत्ति होती है । मायासे इस प्रकार माया की उत्पत्ति होती है, और इस मायाके उपर मायाका निरीक्षक भी है ॥ ५ ॥

वैश्वानर हतना है कि जितनी थी है। जहांतक धुकोकसे पृथ्वीतक अन्तर है उसमें वैश्वानरकी व्याप्ति है। वैश्वानर इंडवां है, जिससे स्तोम और यज्ञ प्रचित्त होते हैं, और ये सब फिर हसीमें जा मिलते हैं ॥ ६ ॥

हे कश्यप ! ये दम छ: ऋषि तुझसे पूछते हैं। तू सबको योग्य स्थानमें नियुक्त करता है। अतः इसका उत्तर दो।

विराट् ब्रह्माका पिता कहते हैं उस विषयमें हम सबको सब प्रकारसे कही ॥ ७ ॥

हे ऋषिगण ! जिसके चक्रनेसे यञ्च चक्रत जीर जिसके स्थिर होनेसे यञ्च स्थिर होते हैं, जिसकी प्रेरणासे जारमा प्रेरणा करता है वही विराट् देवता है ॥ ८ ॥

| को विराजी मिथुन्त्वं प्र वेद क ऋतून्क उ कल्पंमस्याः।         |      |    | 1  |
|--------------------------------------------------------------|------|----|----|
| अमानको अस्याः कतिषा विदुंग्धानको अस्या धार्म कतिधा व्युष्टीः | 11   | 80 | n  |
| हुयमेव सा या प्रंथमा व्योव्छंदास्त्रितंरासु चराते प्रविष्टा। |      | À. |    |
| महान्तों अस्यां महिमानों अन्तर्वेषुतिगाय नवगज्ञानित्री       | 11   | ११ | 11 |
| छन्दे:पक्षे उषसा पेपिशाने समानं यो <u>नि</u> मनु सं चरेते ।  |      |    |    |
| स्यंपली सं चरतः प्रजानती केंतुमती अजरे भूरिरेतसा             | 11   | 85 | 11 |
| ऋतस्य पन्थामर् तिस्र आगुस्त्रयो घुर्मा अनु रेत आगुः।         |      |    |    |
| मुजामेका जिन्वत्यू जेमेका राष्ट्रमेका रक्षति देवयू नाम्      | 11   | १३ | 11 |
|                                                              | - 20 |    |    |

अर्थ — (विराजः मिथुनत्वं कः प्रवेद ) विराट्के स्नीत्व और पुरुषत्वको कीन जानता है ? (कः ऋतून् ) कीन ऋतुमोंको भीर (कः अस्पाः कर्णं उ ) कीन इसके कर्णको जानता है ? (अस्पाः क्रमान् कः ) इसके क्रमोंको कीन जानता है ? (का अस्पाः धाम ) कीन जानता है ? (का अस्पाः धाम ) कीन इसका स्थान जानता है शे (कार्तिधा विदुग्धान् ) कितनी वार दोही गयी यह कीन जानता है ? (का अस्पाः धाम ) कीन इसका स्थान जानता है और (कर्तिधा व्युष्टीः ) कितनी प्रकारसे इसके प्रभाव समय होते हैं ? ॥ १०॥

(इयं एव सा या प्रथमा व्योच्छत्) यही वह है कि जो पहिली होकर प्रकाशित होती है, जो ( आसु इतरासु प्रविद्या चरात ) इनमें और अन्यों प्रविद्य होकर चलती है। ( अस्यां अन्तः महान्तः महिमानः ) इसमें बढी शक्तियां हैं। ( नवगत् जिनत्री वधूः जिगाय ) नूतन जननी वधूके समान सबको जीतती है।। ११॥

(छन्दःपक्षे उपसा पेपिशाने ) छन्दके दो पक्ष छवासे सुन्दर बनते हुए ( समानं योनि अनु संचरेते ) एक स्थानको नक्ष्य करके चळते हैं। (प्रजानती केनुपती सूर्यपत्नी ) जानती हुई केतुवाळी सूर्यपत्नी प्रभा ( अजरे भूरि-रेतसा संचरतः ) बजर बहुत वीर्यवाळी संचार करती हैं॥ १२ ø

(तिस्नः ऋतस्य पन्थां अनु आगुः) तीनों सत्यके मार्गको अनुकूठ होती हैं। (त्रयः घर्माः रेतः अनु आगुः) तीनों यज्ञ वीर्यको अनुकूट होते हैं। (एका प्रजां जिन्विन) एक प्रजा-संतिषको तृप्त करती है। (एका उर्जि) दूसरी बढकी रक्षा करती है और (एका देव-यू-नां राष्ट्रं रक्षाति) तीसरी देवके साथ योग करनेवाळोंके राष्ट्रकी रक्षा करती है॥ १३॥

भावार्थ— यह बिराट् स्वयं प्राणवाली न होती हुई प्राणियोंके प्राणके साथ चलती है। तथा यह विराट् स्वयंप्रकाश बात्माके पास भी पहुंचती है। सबको स्पर्श करनेवाले इस विराट्को कई देखते हैं और कई इसको देख नहीं सकते ॥ ९॥

इस विराट्के अन्दर स्नोख और पुरुषत्व किस प्रकार रहता हैं। इयके ऋतु और कल्प किस क्रमसे होते हैं ? और कीन इसको यथावत् जानवा है। इस विराट्का धाम किसने देखा है, और इसके प्रभावसमयका किसको पता है ? इस विराट्का कितने प्रकारोंसे दोइन किया है अर्थाद् कितने रस इससे निकाके जाते हैं॥ १०॥

यही विराट् पहिली प्रकाशित हुई है, जो अन्योंसे प्रविष्ट होकर विचरती है। इसके जन्दर वही बसी प्राक्तियां हैं। यह नवस्पूर्क समान सब पर प्रभाव डालती है॥ १५॥

छन्दके दो पक्ष हैं, जो एकही छन्दमें अनुकूरुतासे कार्य करते हैं। जैसी सूर्यपत्नी प्रभा ष्ठषःकालसे प्रकाशित होनेका प्रारंभ होता है, रुसी प्रकार ये दोनों छन्दके पक्ष अक्षीण होकर विशेष बलके साथ सर्वत्र संचार करते हैं॥ १२॥

तीनों शक्तियां सत्यके अनुकूछताके साथ होती हैं तथा तीनों यज्ञ वीर्यके साथ चढते हैं एक संतानकी रक्षा, दूसरी अछकी रक्षा और तीसरी देवके उपासकोंके राष्ट्रकी रक्षा करती है। १३॥

| अभीषोमीवद्धुर्या तुरीयासीद्यज्ञस्य पृक्षाष्ट्रपयः कुल्पयन्तः ।     |            |
|--------------------------------------------------------------------|------------|
| गायत्री त्रिष्टुमं जर्गतीमनुष्टुमं बृहदुकी यर्जमानाय स्वरामरन्तीम् | 11 58 11   |
| पञ्च व्युष्टिरिनु पञ्च दोहा गां पत्रनाम्नीमृतवोऽनु पश्च ।          |            |
| पञ्च दिशंः पञ्चद्रश्चेनं क्लप्तास्ता एकंमूर्झीरुभि लोकमेकंम्       | 11 24 11   |
| षड् जाता मुता प्रथमजर्वस्य षडु सामानि षड्हं वहन्ति।                |            |
| षड्योगं सीर्मनु सामंसाम् षडाहुर्घावाष्ट्रियेवीः षडुर्वीः           | ॥ १६ ॥     |
| षडांहुः श्रीतान्षडं मास उष्णानृतं नो ब्रुत यतुमोऽतिरिक्तः ।        | or was de- |
| सप्त संपूर्णाः कवयो नि वेदुः सप्त च्छन्द्रांस्यतं सप्त दीक्षाः     | 11 29 11   |

अर्थ— (अर्प्वाचोमो यज्ञस्य पक्षी) अपि और सोम ये दो यज्ञ दो पंछ है ऐसा (ऋषयः कल्पयन्तः) ऋषियोंने माना है। (या तुरीया आर्मात्) जो चतुर्थ अवस्था है, इसको और (गायत्रीं त्रिष्टुमं जगतीं अनुष्टुमं) गायत्री, त्रिष्टुप्, जगती और अनुष्टुप् रूपसे (यज्ञमानाय स्वः आभरन्तीं बृहद्कीं) यज्ञमानको प्रकाश देनेवाळी वडी उपासनाको वे (अद्धुः) धारण करते हैं॥ १४॥

(पञ्च ब्युष्टीः) पांच हवाएँ, (पञ्च दोहाः अनु) पांच धनुक्छ दोहन समय (पञ्चनाम्नीं गां अनु) नाम-वाळी पांच धनुरूप गौ, (पञ्च ऋतवः) पांच ऋतु, (पञ्चद्दोन पञ्च दिद्दाः क्ल्साः) पंदरहवेने पांच दिशामोंको धनुक्छ किया है, (ताः एकमूर्ध्नीः) वे सब एक सिरवाडे होकर (एकं लोकं आभी) एक कोकके चारों भोर हैं ॥१५॥

(ऋतस्य प्रथमजाः) सत्यका पहिला प्रवर्तक (षट् भूताः जाताः) छः भूत बने हैं। (षट् उ सामानि) छः साम (षट्-अहं वहन्ति) छः दिनोंको ले जाते हैं। (षट्-योगं सीरं अनु साम-साम) छः बैल जोते हुए हलकी साम साम कहते हैं, (द्यावापृधिनीः षट् आहुः) युलोकसे पृथ्नीपर्गत छः केन्द्र हैं, जिनको (षट् उर्वीः) छः भूमि कहते हैं। १६॥

(षट् शीतान् आहुः) छः शीतकाकके मिहने हैं, (षट् उष्णान् मासः) छः उष्णताके मिहने हैं। (नः ऋतुं बृद्धि) इनके ऋतु हमें बतकाको, (यतमः अतिरिक्तः) इनमें कीनसा विशेष रिक्त है? (सप्त सुष्णीः कवयः) सात उत्तमप्णीवाळे कवि (निषेदुः) निश्चस करते हैं। (सप्त छन्दांसि) सात छन्द हैं (अनु सप्त दीक्षाः) उनके अनुकूक सात दीक्षा भी हैं॥ १७॥

भावार्थ — अग्नि और सोम थे यज्ञके दो पक्ष हैं यह बात ऋषियोंने मानी है। और वे ऐसा भी मानते हैं कि जो चतुर्थ अवस्था है वह त्रिष्टुम् जगती अनुष्टुप् रूपसे यजमानके छिये स्वर्गका सुख भर देती है ॥ १४॥

एक गौके अनुकूठ पांच डपाएं, पांच दोइन समय हैं पांच ऋतु. पांच दिशाएं, इनके उत्तर एकका अधिकार है। इस एकके पास सबको पहुंचना है॥ १५॥

सत्यमार्गका प्रथम प्रवर्तक आत्मा है, इससे छः तस्व इत्पन्न हुए हैं। छः साम छः दिनोंका यज्ञ समाप्त करते हैं। जिस प्रकार छः बेक जोते हुए हरूको किसान चळाते हैं, वैसा ही यह साम छः दिनीवाळे यज्ञको चळाता है। जगत्में युक्कोक और प्रथिवीके अंदर भी छ: एथवी सरीक्षे गोळ हैं॥ १६॥

बीतकाडके छः मास हैं, डब्ज काडके भी छः मास हैं। इनके ऋतु हमें बताओं और यह भी बताओं कि इनमें रिक्त कीन है ? सात कवि उत्तम पत्र लेकर यहां बैठे हैं, डनके साथ सात छन्द हैं और सात दीक्षाएं भी है ॥ १७॥

१३ ( अथर्व. सु. भाष्य )

| स्प्त होमांः समिधी ह स्प्त मधूनि स्प्ततिवी ह स्प्त ।                                                                         |          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| स्प्राज्यो <u>नि</u> परि भूतमायन्ताः संप्तगृधा इति शुश्रुमा व्यम् सप्त च्छन्दांसि चतुरुत्तुराण्यन्यो अन्यस्मिकध्यार्पितानि । | 11 86 11 |
| कुथं स्तोमाः प्रति तिष्ठन्ति तेषु तानि स्तोमेषु कथमापितानि                                                                   | 11 29 11 |
| कथं गांयुत्री त्रिवृतं व्यापि कथं त्रिष्टुप्पेश्चदुक्षेनं कल्पते ।                                                           |          |
| त्रयास्त्रिशेन जर्गती कथमंनुष्टुष्कथमेकर्विशः<br>अष्ट जाता भूता प्रथमजर्तस्याष्टेन्द्रत्विजो दैच्या ये।                      | 11.2011  |
| अष्ट जाता मूता अयम् जतस्याहम्द्रात्यजा दण्या य ।<br>अष्टयोनिरदितिरृष्टपुंत्राष्ट्रमीं रात्रिम्भि हन्यमैति                    | 11 28 11 |

अर्थ— (सप्त होमाः ) सात यज्ञ हैं, (स्रिम्धः ह सप्त ) समिषाएं सात हैं, (मधूनि सप्त ) सात मधु लोर (सप्त ऋतवः ह) सात ऋतु हैं। (सप्त आज्यानि भूतं परि आयन्) सात प्रकारके घृत सब जगत्में प्राप्त हैं, (ताः सप्तगृधाः ) वे सात गीध हैं (इति वयं शुश्रुम ) ऐसा हम सुनते हैं ॥ १८॥

(सप्त छन्दांसि) सात छन्द हैं, (उत्तराणि चतुः) छनसे श्रेष्ठ चार हैं। ये (अन्यः अन्यस्मिन्) एक दूसरेमें (अधि आ अपितानि) समर्पित हैं। (स्तोमाः तेषु कथं प्रति तिष्ठन्ति) स्तोम उनमें कैसे रहते हैं ? (तानि स्तोमेषु कथं अपितानि) वे स्तोमोमें कैसे समर्पित हुए हैं ?॥ १९॥

(गायत्री त्रिवृतं कथं व्याप) गायत्री त्रिवृत्को कैसे व्यापती है ? (कथं त्रिष्टुप् पञ्चद्दोन कल्पते ) कैसे त्रिष्टुप् पंदरहसे होता है ? (त्रयास्त्रिदोन जगती कथं ) तैतीससे जगती कैसी होती है और (अनुष्टुप् पकर्विदाः कथं ) अनुष्टुप् इकीसका कैसे होता है ? ॥ २०॥

(ऋतस्य प्रधमजाः अष्ट भूताः जाताः) सत्यके पिहले प्रवर्तकसे आठ भूत उत्पन्न होगये हैं। हे इन्द्र! (ये दैठ्याः ऋत्विजः अष्ट) जो दिन्य ऋत्विज हैं वे भी आठ हैं। (अदितिः अष्ट्रयोनिः अष्ट्रगुत्रा) अदिति आठ उत्पत्तिस्थानवाठी है भीर उसको आठ पुत्र भी हैं। (अष्ट्रमी रात्रिं) अष्टभी रात्रिको (इन्यं अभि पति) इन्य प्राप्त होता है॥ २१॥

भाग्रार्थ — सात दोम, सात समिषाएं, सात शहद, सात ऋतु और सात घृत भूतमात्रके चारों जोर हैं। उनके साथ सात गीध भी हैं ऐसा इम सुनते हैं ॥ १८॥

सात छन्द, उनके चार उत्तर पक्ष, एक दूसरेके साथ मिल हुए होते हैं। ये स्तोमोंमें कैसे रहते हैं और ये स्तोम उनमें कैसे रहते हैं ?॥ १९॥

गायत्रीने त्रिवृत्को कैसे न्यापा है ? त्रिष्टुप् पञ्चद्वाके साथ कैसा युक्त हुना है ? तैतीसके साथ जगती कैसी न्यापती है और ननुष्ट्प् इकीससे कैसे संबंध रखता है ? ॥ २०॥

सत्यके पिहले प्रवर्तकसे आठ तत्त्व रूपन्न हुए हैं। ये बाठ दिन्य ऋत्विज हैं। बिदितिकें भी ये बाठ पुत्र हैं। बाठवीं रात्रीसे यही बदिति हवनीय पदार्थोंको प्राप्त होती है॥ २३॥

| इत्थं श्रेयो मन्यमानेदमागमं युष्माकं सक्ये अहमंस्मि भेवां। |          |
|------------------------------------------------------------|----------|
| समानजनमा ऋतुरस्ति वः शिवः स वः सर्वाः सं चरित प्रजानन      | ॥ २२ ॥   |
| अष्टेन्द्रस्य षड्यमस्य ऋषींणां सप्त संप्तुधा ।             |          |
| अपो मंतुष्यार्वनोषंधीस्ताँ उ पश्चानं सेचिरे                | ॥ २३ ॥   |
| केष्ठिनिद्राय दुदुहे हि गृष्टिर्वशै पीयूषं प्रथमं दुहाना।  |          |
| अथातर्पयचतुरंश्चतुर्धा देवानमंनुष्याँ असुरानुत ऋषीन्       | ॥ २४ ॥   |
| को नुगौः क एंकऋषिः किमु धाम का आशिषः।                      |          |
| यक्षं पृंथिव्यामेक् वृदेकतुः कत्मा तु सः                   | ॥ २५ ॥   |
| एको गौरेकं एकऋषिरेकं धामैकधाशिषंः।                         |          |
| यक्षं पृंथिच्यामेकवृदेकर्तुनीति रिच्यते                    | 11 28 11 |

अर्थ ( इत्थं श्रेयः मन्यमाना ) इस प्रकार कल्याणको माननेत्राली ( इदं युष्माकं सख्ये ) इस प्रकार तुम्हारी मित्रतामें ( आगमं ) नागयी हूं ( अहं शोवा अस्मि ) में सेवनीय हूं । ( समान-जन्मा वः कतुः ) तुम्हारे साथ रुत्पन्न हुना तुम्हारा यज्ञ (शिवः अस्तु ) कल्याणकारी होवे। (सः प्रजानन् ) वह जानता हुना (वः सर्वाः संचरित ) तुम सबमें संचार करता है ॥ २२ ॥

(इन्द्रस्य अष्ट ) इन्द्रके आठ, ( यमस्य षट् ) यमके छः ( ऋषीणां सप्तघा सप्त ) ऋषियोंके सात प्रकारके सात हैं। ( पञ्च आपः ) पांच प्रकारके जळ ( तान् मनुष्यान् ओषघीः ) उन मनुष्यों भीर भोषिषयोंके प्रति ( उ अनु

सेचिरे ) अनुकूलतासे सिचन करते हैं ॥ २३ ॥

(केवली गृष्टिः) केवल गौदि (पीयूर्व प्रथमं दुहाना) अमृतक्षी दूध सबसे प्रथम देनेवाकी (इन्द्राय वर्श दुदुहे ) इन्द्रके किये अनुकूछताके साथ दुइती है। (अथ) और (चतुरः) चारों देव मनुष्य अधुर और ऋषियोंको ( चतुर्घा अतर्पयत् ) चार प्रकारसे तृप्त करती है ॥ २४ ॥

(कः नुगीः) कीन गौ है ? (कः एकः ऋषिः) कीन एक ऋषि है ? (किं उधाम) कीनसा धाम है ? (काः आशिषः) कीनसे आशीर्वाद हैं ? (पृथिव्यां एकतृत् यक्षं ) पृथ्वीमें एकहि व्यापक पूजनीय देव है। (सः

एकऋतुः कः जु ) वह एक ऋतु कीनसा है भटा ? ॥ २५॥

( एक: गी: ) एक दि गी है, ( एक: एक ऋषि: ) एक दि एक ऋषि है। ( एकं घाम ) एक दि जाम है, (आशिषः एकधा) आशीर्वाद एकहि प्रकार दिया जाता है। ( पृथिन्यां एकवृत् यक्षं ) पृथ्वीपर एकहि न्यापक पुज्य देव है। ( एकः ऋतुः ) एकदि ऋतु है। ( न अतिरिच्यते ) उससे बढकर दूसरा कोई नहीं है ॥ २६॥

भावार्थ- इस प्रकार जपना कल्याण है यह जानकर आपकी मित्रवामें में प्राप्त हुई हूं। में सेवनीय हूं। आपका यज्ञ सबके सम प्रयत्नसे होनेवाला है। वह भापके किये कल्याणकारी होवे। वह यज्ञ भाप सबमें प्रचलित रहे॥ २२॥ इन्द्रके बाठ, यमके छः, ऋषियोंके सात प्रकारके सात हैं। पांच प्रकारके जल बौषिबयोंमें प्रविष्ट होकर सब मनुष्योंकी

सेवा करते हैं ॥ २३ ॥

केवल एक गी अमृतरूपी दूध देती हुई इन्द्रके लिये अपना दुग्ध अर्पण करती है। और मही देव, मनुष्य, असुर भीर ऋषियोंको चारों प्रकारसे तृप्त करती है ॥ २४ ॥

यह एक गी कीन है ? वह एक ऋषि कीन है, उसका थाम कहां है ? उसके आशीर्वाद कीनसे हैं ? इस पृथ्वीपर

एक उपास्य कीन है ? और एक ऋतु कीनसा है ? ॥ २५ ॥

एकदि गी है, और एकदी ऋषि है, उबका धाम भी एकदि है, आजीर्वाद भी एकदि रीतिसे होता है। पृथ्वीमर एकहि पुज्य देव है । सबका ऋतु भी एकहि है । उसका शतिक्रमण कोई कर नहीं सकते ॥ २६ ॥

## एकही उपास्य देव।

## एक उपास्य देव।

संपूर्ण पृथ्वीपर जितने मनुष्य हैं, छन सबका एकहि उपास्य देव है यह बात इस सुक्तके अन्तिम मंत्रमें कही है, देखिये—

पृथिव्यां एक वृत् यक्षम् न अति रिचयते (मं २६)

" इस संपूर्ण पृथ्वीपर एक दी सर्वव्यापक सबका छपास्य
देव है। इसका अतिक्रमण कोई कर नहीं सकता।"

क्योंकि इसकी शक्ति सर्वतोपरी है। इसी उपास्य देवकी

महिमा इस स्क्रमें वर्णन की है, परंतु वर्णनकी रीति ऐसी

गृढ़ है कि कई मंत्रोंका अर्थ विचार करनेपर भी पूर्णतया

समझमें नहीं आता। तथापि इस समयतक जितनी खोज

हुई है उसके अनुसार कुछ स्पष्टीकरण यहां करते हैं। इसके

पश्चात् पाठक अधिक खोज करनेका यहां करते।

इस स्कड़े पहिले मंत्रमें " कुतः तो जातो ? " वे दो कदांसे प्रकट हुए, यह प्रश्न पुछा है। अर्थात् किसी एक पदार्थसे ये जगत्में सुप्रसिद्ध हो पदार्थ कैसे उत्पन्न हुए यह श्रमका तात्पर्य है। सी और पुरुष, रिय और प्राण, इन दोनोंका सांकेतिक नाम चन्द्र और सूर्यभी है। यहां ये चांद और सूरज अपेक्षित नहीं हैं, परंतु जगतकी सोमशक्ति भीर अग्निशक्ति अपेक्षित है। इसी स्कके चौद्धवे मंत्रमें 'असी-पोमी ' शब्द है। यह शब्द इस जगत्की नासेयी शक्ति और सोमशक्तिका वाचक है । इस जगत्को 'असी-षोमीयं जगत् कहते हैं क्योंकि इसमें येहि दो पदार्थ हैं। जो रसात्मक शान्त शक्ति है वह सोमकी है और जो उप तीव तथा कष्ण है । इ आग्नेयी काक्त है । इन दोनोंको रिय प्राण, चन्द्र सूर्व, इंडा पिंगला, प्रकृति पुरुष, जढ चैतन्य, अनात्मा आत्मा, इस प्रकारके अनेक नाम हैं। इन अनेक द्वन्द्वसूचक नामोंसे दो तत्त्वींका ज्ञान होता है। जिसकी ची कीर पुरुष कहा जाता है, ये दो स्थान होनेके पूर्व एकही तस्त्व विद्यमान था, इस एकसे ये दो तस्त्व कैसे उत्पन्न हुए ? मनुष्यको इसी प्रश्नका विचार करके जानना चाहिये कि इन दोनोंका मूल कहां है।

मूळ एक तस्व था, उसके एक अंशसे प्रकृतिपुरुषकी उत्पत्ति हुई; शेष जो रहा, उसके विषयमें 'कतमः सः

अर्घः ' वह अर्थ कीनसा है, जिसमें खीपुरुषशक्ति विभिन्न नहीं हुई वह मूलतत्त्वका आधा भाग कहा रहा है ? इसी विषयमें वेदमें कहा है—

त्रिपादूर्ध्वमुदैत्युरुषः पादोऽस्येहाभवत्युनः ॥ (ऋ० १०।९०।४)

"इसके तीन दिस्से ऊपर हैं जीर इसका एक भाग हि यहां वारवार बनता है।" अर्थात् मूकतत्त्वका थोडासा दिस्सा इस जगत्में विविधरूपोंका भारण करता है किंवा छोउरहरूपसे दिखाई देता है। यह विभाग—

कस्माह्योकात्कतमस्याः पृथिज्याः । (मं. १)

"किस लोकसे कौनसी पृथ्वीके किस विभागपर प्रकट हुआ है?" अर्थात् इस जगत्में अनंत पृथ्वीलोक हैं, उनमेंसे किस भूमिपर और उस भूमिके किस विभागपर यह प्रकट हुआ है और यह आया कहांसे? तत्त्वज्ञानकी दृष्टीसे ये सब प्रश्न विचार करने योग्य हैं। इस अपने भूविभागपर भी सर्वत्र एक समय प्राणियोंकी उत्पत्ति नहीं हुई। किसी स्थानपर होगई और अन्यत्र फैली। इसी प्रकार सर्वत्र समझना चाहिये और कई प्रहोपमह ऐसे हैं कि जहां इस प्रकारके प्राणी अभीतक बने भी नहीं हैं।

## गींके दो बचे।

ये स्नीपुरुष दो बचोंके समान हैं। ये अपनी मालाका दूध पीते हैं, ये दोनों--

वस्सी विराजः सिळळाडुदैताम्। (मं. १)

"ये विराट् रूपी गौके दोनों बच्चे जगत् बननेके पूर्व जो सर्वत्र प्राकृतिक समुद्र था, उससे उदयको प्राप्त हुए।" प्रायः प्रथम जल प्रकट होता है और तत्पश्चात् उत्पक्ति होती है, बच्चा उत्पन्न होनेके पूर्व भी जल अरपन्न होता है, इस भूमिपर भी प्रारममें जल था, उसमें वनस्पतियां उत्पन्न हुई उसी जलमें जलजन्तु उत्पन्न हुए। इस प्रकार सबका उदय जलसे दि है। जनमसे लेकर लयतक यह 'ज—ल 'दि साथ देनेवाला है। इस खीपुरुषका जलसे दि उदय हुला है। ये दोनों बच्चे इस एकदि चेनुके हैं। इनमेंसे

तौ त्वा पुच्छामि कतरेण दुग्धा। (मं. १)

" छन दोनोंके विषयमें में पूजता हूं कि उनमेंसे किसने जापनी माताका दूध पीया है ? '' और किसने नहीं पीया ? यहां प्रकृति पुरुष इन दोनों बचोंमें कीन प्रकृति माना गीके दूधसे पुष्ट दोता है और कीन नहीं दोता है यह प्रश्नका भाव है । सबको इस प्रश्नका विचार करना चाहिये । अपने दि अंदर देखिये, अपने अंदर देई और आत्मा है, येदि प्रकृति पुरुष हैं । इनमेंसे प्राकृतिक पुष्टिमाधनोंसे देहकी पुष्टि की जाती है, आत्माकी नहीं, अर्थात् देहिंद अपनी प्रकृतिमाताका दूध पीकर पुष्ट होता है । आत्मा सदा एकरस रउता है । इस प्रकार विचार करके प्रश्नका भाव और उसका उत्तर जानना चाहिये ।

इस विश्व ही रचना होने के पूर्व कैसी अवस्था थी ? यह एक प्रश्न तरवज्ञानका विचार करनेवाल के सन्मुख जाता है, इसका उत्तर वेदने 'सिल्ड अवस्था' थी ऐसा दिया है। जगाध, अपरंपार, अति शान्त जार गंभीर महासागरकी जो अवस्था होती है उसके समान प्राकृतिक परम्राणुनीका समुद्र अति शांत था। उसमें कुछ भी हलचल न थी, कुछ भी न्यूनाधिकता नहीं थी, सर्वत्र शान्तता थी। यहां प्रश्न उत्तरक्ष होता है, कि ऐसी शान्तिकी स्थितिमें चज्रजता किसने उत्पन्न की। यदि चज्रजता उसी समुद्रका स्वतः सिद्ध अमे माना जाय, तो उसमें शान्ति कैसे हो सकती है ? यदि न माना जाय, तो यह अशान्ति किसने उत्पन्न की ? इसका उत्तर इस प्रकार दितीय अत्रने दिया है—

त्रि-भुतं योति कृत्वा शयानः। (मं. २)

"सत्त्व रज और तम रूपी तीन गुणोंसे युक्त प्राकृतिक बिडोनेपर सोनेवाटा यह एक देव है।" जबतक यह (शयानः) सोया हुआ रहता है, तब तक इस प्राकृतिक समुद्रमें बिटकुट हटचट नहीं होती, इसकी निद्रा समास होनेतक सर्वत्र शान्ति फैटी रहती है। जब यह जागने छगता है तब इसमें हटचट होती है।

यः महित्वा सिळिलं अऋन्द्यत्। (मं. २)

'जो अपनी महिमासे इस सिक्ट अवस्थामें बडी हळचळ ग्रुरू करता है। ''यह तीन गुणोंपर सोता है इस कारण ने हळचळ कर नहीं सकते, परंतु जब यह जागता है तब वे हळचळके ळिये खुळे होते हैं और सत्त्रगुण समता चाहता, रजोगुण खिळांबळी मचाना चाहता, और तमोगुण स्तब्धता चाहता है। इस प्रकार अस एकहि सळिळके ये तीनों परमाणु एक दूसरेपर अपने अपने विभिन्न गुणोंके कारण आपसमें इमला करते हैं और इस कारण उसका शान्त सळिळ प्रशुब्ध होता है। और इस प्रश्लोभका कारण उस अपास्य देवकी 'महिमा' ही है। शान्त सळिळमें श्लोम करना और श्लोभमें फिर शान्ति स्थापन करना, यही उसकी महिमा है।

विराजः कामदुघः सः वत्सः गुद्दा तन्वः चके। ( मं. २ )

"इस विराट् रूपी कामधेनुका वह बच्चा गुड़ाके जंदर अपने रहनेके लियं तीन शरीर बनाता है।" ये तीन शरीर (गुड़ा) गुप्त हैं, प्रकट नहीं है, प्रकट दोते तो गुड़ाके अन्दर न होते। ये सूक्ष्म शरीर, कारण शरीर और महाकारण शरीर हैं। किंवा प्राण शरीर, सूक्ष्मशरीर और कारणशरीर ये तीन शरीर हैं। ये शरीर गुद्ध हैं और इनके कारणह इस जगत्की स्थिति है। यह आत्मदेव ये शरीर (गुड़ा) अति गुप्त रीतिसे करता है, इस कारण इनकी उत्पत्ति, हिथति, वृद्धि आदिका पता साधारण लोगोंको नहीं लगता।

यानि त्रीणि बृहन्ति, चतुर्थे वाचं नियुनाकि । (मं. ६)

"ये तीनों शरीर बढ़े विलक्षण शरीरसे युक्त हैं, इनमें बढ़ी शक्ति हैं। जो चौथा शरीर है उस खतुर्थ शरीरके साथ वाणीका योग होता है। यही स्थूल शरीर है।" यह स्थूल शरीर भाषण करता है, वनतृत्व करता है, आत्माके अंदरके आव प्रकट करता है। इसके अन्दर गुप्त तीन शरीर हैं, परंतु उनमेंसे एक भी इस प्रकार वनतृत्व करनेमें समर्थ नहीं है। जिससे यह सब जगत् निर्माण होता है उसको बहा कहते हैं, इस बहाका शान तपसे होता है, देखिये—

विपश्चित् तपसा पनत् ब्रह्म विद्यात्। (मं. ३)

" ज्ञानी मनुष्य तपसे इस ब्रह्मको जानता है। " अर्थात् अञ्चानी मनुष्य इसको जाननेमें असमर्थ है, उपके जिना कोई भी इसे जान नहीं सकता। विपश्चित् (वि-पृश्च चित्) का अर्थ " जो जगतको विशेष सूक्ष्म दशीसे देखता है " ऐसा है। वही इस ब्रह्मको जान सकता है, जो साधारण

दृष्टीसे इस जगत्का निरीक्षण करता है, वह नहीं जान सकता। इसके जाननेकी रीति यह हैं—

यस्मिन् एकं ( भनः ) शुज्यते । ( मं. ३ )

" जिसमें एक मनका योग किया जाता है। ' जिस तपमें एक अपने मनका योग किया करते हैं, इस मनके जोगसे हि अर्थात् चित्तवृत्ति निरोधसे जब यह जाग्रतिका मन शान्त और स्तब्ध होता है, तब उस विज्ञानी पुरुषको अक्षका साक्षात्कार होता है। सबसे पहिले—

## बृहत्याः बृहत् निर्मितम्। (मं. ४)

"बडी प्रकृतिसे महत् तत्त्व निर्माण हुआ।" रहिके प्रथम मंत्रकी व्याख्या प्रसंगमें कहा है कि सबसे पूर्व प्राकृतिक शान्त समृद्ध था। इस महती देवी प्रकृतिसे (बृहत्) महत्तत्त्व उत्पन्न हुआ। यही सबसे पहिका संग है। यहां (बृहती) देवी प्रहृती मूळ प्रकृतिसे यह महत्तत्वकी उत्पत्ति बर्वाह्य प्रशृंद्ध यहां शंका होती है कि यह मृद्ध प्रकृति—

#### बृह्तीं कुतः अधिमिता १ (मं. ४)

"महती देवी प्रकृति कहांसे बनी ? " इस प्रकार प्रभा पूछे जांव हो जनवस्थाप्रसंगिह होगा। अतः द्वितीय मंत्रमें इहा है, कि एक सिक्छ जवस्था सबसे प्रथम थी। यही सबसे पिंडिटी जवस्था है, यह कैसी बनी ऐसा प्रभा कोई न करे। क्योंकि यह सबसे प्रथम अवस्था है। इसी महती प्रकृतिके साथ एक आहमा जायन करता था। इससे भी पूर्व कोई नहीं है। इस प्रकार सबसे पूर्वके ये दोनों हैं। अतः ये कहांसे उत्पन्न हुए ऐसा प्रश्न कोई न पूछे। तत्त्वज्ञानमें इस प्रकार अनवस्थाप्रसंग करना बडा दोष गिना है। अस्य ।

वृहतः परि पञ्च सामा अधिनिर्मितान । (मं. ४)

'' इस महत्तस्वके उपर, सर्थात् इस महत्तस्वका मसाठा
केकर पांच सामोंकी रचना हुई है। '' महत्तस्वसे पांच
तन्मात्रोंकी उत्पत्ति यहां कही है। यहां तक जो सृष्टिका
वर्णन हुना वह इस प्रकार बताया जाता है—

१ मूरुप्रकृति, सिक्क, पुरुष, ब्रह्म, स्वराट् माता, बृहती, यक्ष, वैश्वानर, विराट् विराद्, कामधेनु २ महत्तरव कारणदेह बृहत्, श्वारण जीव, वस्सः, ब्रह्मा मात्रा

३ पंच तन्मात्र, पञ्च सूक्ष्म इंद्रिय पञ्च साम,

४ शरीर स्थूळ ,, स्थूळ इंद्रियां ,, निरीक्षक
यहांतक सृष्टिरचनाका तीसरा युग यहां वर्णित हुआ है,
इनसे जीवारमाको शाण्ति प्राप्त होती है इस छिये इनका
नाम यहां साम है। और इस शरीरघारी आत्माके जीवनको
आगे 'यद्ग 'का रूपक बटाना है, उस विशेषकार्यके छिये
भी यहां इनको साम नामसे दर्शाया है यह बात स्पष्ट है।
यही बात अगले मंत्रमें अन्य शब्दोंसे कही है—

मात्राया परि बृहती। मातुः मात्रा अधिनिर्मिता। (मं. ५)

" बृहती प्रकृति तन्मात्राके जपर है । यह भादिमाता है। इस मातासे तन्मात्रा निर्माण होगई। " यहां माता, आदिमाता, जगन्माता, बृहती ये मुख्यकृतिके हि नाम हैं। उससे पंच तन्मात्राओं की उत्पत्ति होती है। यहां प्रकृतिके पांच विभिन्न गुणधर्मवाले पदार्थ तस्व बने यह इसकी विशेषता है। इसीको कहते हैं—

ब्रायायाः माया जहे । मायायाः परि मातली । (म. ५)

" नादिमायासे दूसरी माया बनी, और मायाके ऊपर निरीक्षक भी तैयार हुना। '' मूळ आदिमायासे यह प्राक्ठ-तिक शारीर बना और उसका अधिष्ठाता या निरीक्षक जीवारमा भी बना। यह चतुर्थ अवस्थाकी सृष्टि है, इसीका नाम जगत् है। आदिमायासे यह माया रची गयी है। इसका निरीक्षक यहां आत्मा है। यहां तक अवकृत मूळ प्रकृतीसे दिकृत जगत्का निर्माण होनेका वर्णन इन पांच मंत्रोंने किया गया। अब इसमें स्थापक देवका वर्णन करते हैं—

#### वैश्वानरकी प्रतिमा।

वैश्वानरस्य प्रतिमोपरि द्यौर्यावद्रोदसी विष्णाधे अग्निः। (मं. ६)

" वेश्वानरकी प्रविमा ठतनी है कि जितना युक्कोक उत्तर विस्तृत है और जहांतक अग्निका तेज फैला है।" अर्थात् यह वैश्वानर शूलोकसे युलोक तक फैला है, यही विश्वका नेता जतः इसको वैश्वानर कहते हैं। यह वैश्वानर प्रकृतिके साथ रहता हुआ जगत्के सब रचनादि कार्य करता है। संपूर्ण जगत्का यदि कांई प्रमुख नेता है तो वह यही है। यह छठा है। पूर्वोक्त कोष्टक्ष्में (१) स्थूल, (२) स्इन, (१) कारण, (४) मूक प्रकृति, (५) जीव ये पांच और यह (६) वैश्वानर छठवा है। पिहेले चार जह हैं और अन्तके दो चेतन हैं। इस छठे वैश्वानरसे—

ततः षष्ठात् असुत उदितः स्तोमाः आयन्ति (मं. ६)

" उस छटे वैश्वानरसे प्रकाशित होनेवाले यज्ञ यहां मनुष्यकोकमें आते हैं।" वहीं मुख्य देव सब यज्ञोंका प्रकाशक है। मनुष्यकी उत्पत्तिके साथ जो यज्ञ उत्पन्न होता है वह यही है। और वेदि यज्ञकर्म (अहः षष्टं अधि यन्ति) दिनके षष्ट भागकी समाधिके समय पुनः उसीके पास पहुंचते हैं। उसीसे ज्ञान और कर्मकी प्रेरणा होती है और उसीमें वह भन्तमें जा मिलती है। इसकी सबका दृष्टा कहते हैं, इसिलय इसकी कश्यप (पश्यकः) देखनेवाला सबका दृष्टा किंवा निरोक्षक कहा है। यह—

## त्वं हि युक्तं योग्यं च युयुक्षे। (मं. ७)

"युक्त और योग्यका संयोग करता है।" जो पदार्थ जहां रखना योग्य है और जैसा संयुक्त करना उचित है उसी प्रकार वह सबकी योजना यथायोग्य करता है, उसमें कोई गळती नहीं करता। इसीळिये उससे इस प्रकार सुयोग्य सृष्टिकी रचना निर्देश होती है। यह उत्तम द्रष्टा होनेसे भी जहां जो पदार्थ जैसा चाहिय वह उसको ठीक प्रकार ज्ञात होता है और वैसा वह बनाता है। यदि वह योग्य द्रष्टा न होता हो खोग्य संशारका बनाना उसके लिये अशक्य हो जाता। उससे ऋधिगण प्रश्न करते हैं—

इमे षट् ऋषयः ( वयं ) त्वां पृच्छामः । ( मं. ७ )

"हम छः ऋषि तुझे प्रश्न पूछते हैं।" वैश्वानरसे प्रश्न करनेका अधिकार ऋषियोंकाहि है। कीन दूसरा उसकी प्रश्न पूछ सकता है? और वह भी किस दूसरेको हत्तर क्यों देगा। उससे प्रश्न पूछनेके लिये भी चित्त की श्रुद्धता चाहिये और उससे उत्तर केनेकी भी तयारी चाहिये। वैसी तैयारी ऋषिमुनियोंकी होती है, इस कारण वे वैश्वानरसे

प्रश्न प्रश्नते हैं भीर इससे उत्तर होते हैं। धन्य हैं उनकी कि जो परमारनासे अपना इस प्रकार संबंध जोड सकते हैं। वस्तृतः हरएक मनुष्य जो यहां आया है वह इस प्रकारकी योग्यता प्राप्त करनेके लिये दि आया है। परंतु बहुत थोडे होग इस धवस्था तक अपनी उन्नति कर सकते हैं। ऋषियोंका प्रश्न इस प्रकार है—

विराजं ब्रह्मणः पितरं अहिः तां नः साखिभ्यः यतिघा विघेहि।((मं.७)

"विराट्को ब्रह्मका पिता कहते हैं, वह किस प्रकार होता है यह बात हम सबको कहिये।" यहां "आत्मा— परमात्मा, ब्रह्मा ब्रह्म, पुरुष-पुरुषोत्तम, इन्द्र— महेन्द्र " य पुत्र और पिताके संयुक्त नाम हैं। यह पिता- पुत्रसंबंध किस प्रकार है यह महत्वपूर्ण प्रक्ष है। हरएक मनुष्यको हमका विचार करना चाहिये और अपना और अपना भी कान नहीं है और न अपने पिताका ज्ञान उसको है। जहां अपना भी ज्ञान नहीं देहां पिताका ज्ञान उसको है। जहां अपना भी ज्ञान नहीं वहां पिताका ज्ञान कहांसे संभवनीय है।

प्रवेक्त कोष्टकमें 'विराज् अथवा विराट्' ये शब्द प्रकृति कीर पुरुषके लिय समानतया लिखे हैं। इन मंत्रों में भी विराज् शब्द पुल्लिंगमें है और खोलिंगमें भी है। जो तो पुल्लिंगमें वह आहमा, परमाहमवाचक है और जो खोलिंगमें है वह प्रकृति, हादि शक्ति आदिका वाचक है परंतु सर्वत्र यह नियम भी नहीं है क्योंकि पितामाता वही होनेने दोनों प्रयोग उस एकके लिये भी होते हैं। 'वि-राज्' शब्दका अर्थ 'विशेष तेजस्वी 'है, इस कारण यह शब्द दोनोंके लिये प्रयुक्त होता है।

यहां 'ब्रह्मा 'पुराण पुरुषक्षे उत्पन्न होनेके कारण जीवा-त्माका नाम है, उसका पिता पुरुष या परमात्मा है। पाठक यहां देखें कि रावेश वेदमें पितापुत्रोंके नाम एक देखें हैं, दोनोंको 'इन्द्र, जातमा, पुरुष, विराट् ' जादि नाम है। पिताकी शक्ति वसी जीर पुत्रकी शक्ति करप है। तथापि गुणधर्म और कर्म समान हैं। इससे पुत्रको पता हग सकता है कि यद्यपि मेरी शक्ति आज जहप है तथापि में उसको वढाकर जपने पिताके समान 'समर्थ ' जन सकता हं। बही विकास दिकानेके देतुसे इस मंद्रके प्रश्नकी प्रश्नुति हुई है। इसका दिशेष अत्तर अगके मंत्रमें दिया है वह

हे ऋषयः यां प्रच्युतां यज्ञाः अनु प्रच्यवन्ते, (यां) उपितष्ठमानां (यज्ञाः उपितष्ठन्ते, यस्याः इते प्रसवे यक्षं पजति, सा परमे व्यामन् विराट् (अस्ति)। (मं ८)

"दे ऋषि कोगो ! निसकी प्रेरणासे यब यज्ञ चलते और जिसकी प्रेरणा बन्द होनेसे सब यज्ञ स्तव्ध होते हैं, जिसके प्रकट होनेके लिये प्रजनीय देवकी गति कारण होती है वह परम माकाशमें सर्वत्र व्यापक विशेष प्रकाशमान देवता है।" यह परमात्माका वर्णन है, यही सबका पिता कौर माता है। सभी जगत् इसकी प्रेरणासे चल रहा है, इसीके नियममें रहता है इसने चलाया तो चलता है और नहीं चलाया तो स्तव्ध होता है। ऐसी इसकी मगाध शक्ति है। इसी शक्तिका चिन्तन करना चाहिये। सर्वत्र इसकी शक्ति हि फेल रही है और इस जगत्का सब चमत्कार इसकी शक्ति है उतनी इसकी व्याप्त है, अर्थात् यह सर्वत्र भरकर सी मविश्व है अगले मंत्रका वर्णन इससे भी और विचारणीय है—

#### अप्राणा प्राणतीनां प्राणेन पति। (मं. ९)

"जो स्वयं प्राणसे जीवित नहीं रहती परंतु अपनी शिक्सेहि जीवित रहती है, ऐसी विराट् प्राणियों के प्राणको साथ केंकर जाती है। " मुख्य देवके किये प्राणकी सहायताकी आवश्यकता नहीं है, वह तो अपनीहि सत्तासे स्वयं है। इसिल्ये उनको स्वयंभू कहते हैं। अन्य प्राणियों के लिये जीवनधारणके अर्थ प्राणकी आवश्यकता होती है। यह प्राण ससीके साथ रहकर प्राणियों के जीवलका हेतु बनता है। पश्चात् यह—

#### विराट् स्वराजं अभ्येति । (मं. ९)

" विराट् स्वराज् के पास पहुंचती है।" इस वाक्यमें एक राजनैतिक भावभी है। (वि-राज्) जहां राजा नहीं है ऐसा राजसंस्थाहीन समाज (स्व-राजं) स्वराज्यशासन अर्थात् स्वसंमत राजशासनको प्राप्त करता है। जहां राजा रूप संस्था उत्पन्न नहीं हुई वहांकी जनता स्वयंशासित होती है, वे अपनी राज्यव्यवस्था स्वयं करते हैं। यह राजनैतिक भाव विचारणीय है।

इस मंत्रभागका दूसरा कौर एक अर्थ बनता है, वह यह है- (त्रि-राज्) राज्का अर्थ है प्रकाश, जिसके पास प्रकाश नहीं ससको वि-राज् कहते हैं। जो स्वयंप्रकाशी नहीं है वह (स्वराजं) अपने तेजसे जो प्रकाशता है स्वरं पास (अभ्येशित) जाता है, और उसले तेज प्राप्त करके प्रकाशित होता है।

परंतु यहांका छर्थ इस प्रकार दीखता है – विराट् अर्थात् जो आतमा जगद्वयवद्वारमें लगा है वह शुद्धात्माके पास जाता है। जो त्रिवाद शारमा अवशिष्ट है। उसको "स्वराट्" कहते हैं क्योंकि वह अपने प्रकाशसे प्रकाशित होता है। उसकी अपेक्षा जो एकपाद आतमा जगत्में वारंवार आता-जाता है, वह वैसा स्वयंत्रमावान् नहीं दिखाई देता। यह भाव देवक लक्षणासेहि समझना चाहिये। इस प्रकार यह आतमा है—

त्वे विश्वं सृशन्तीं अभिरूषां विराजं पर्यन्ति, त्वे पनां न पर्यन्ति। (मं. ९)

"कई लोग इस सर्व जगत्को सुंदरताके साथ प्रकाशित करनेवाले आत्माको देखते हैं, परंतु कई उसको देख नहीं सकते।" वह सर्वत्र उपस्थित है, परंतु कई तो उसका साक्षात्कार कर सकते हैं और कई ऐसे अन्धे होते हैं कि वे सब जगत्के प्रकाशकको भी नहीं देख सकते! प्रायः सब प्राणी ऐसे ही अन्धे होते हैं, विरकाहि कोई इसको देख सकते हैं।

विराजः प्रिथुनत्वं कः प्रवेद ? कः ऋतून् वेद ? कः अस्थाः करुपं वेद । (म. १०)

"इस विराद्से उत्पन्न होनेवाळे खी पुरुष मेदको कौन जानता है ? कौन ऋतु मोकी उत्पत्तिको जानता है और कौन कल्पके समयको जानता है। " बत्वज्ञानकी दृष्टीसे इन बार्तीका ज्ञान मनुष्यको होना चाहिये। तथा—

अस्याः कतिधा विदुग्धान् क्रमान् कः नेद ? अस्याः धाम कः वेद ? अस्याः कतिधा व्युष्टिः ? ( मं. 10 )

" इसके अञ्चादि रस देनेवाळे ऋतु आदिके क्रमोंको कीन जानता है, इसका मूळ स्थान किसने जाना है और इस सृष्टीके प्रभातकालको कीन जानता है ? " तस्विवचारकको इन प्रभोंका विचार करना थोग्य है और इनका ज्ञानमी है। यह--

प्राप्त करना चाहिये। इसमेंसे कुछ प्रश्नोंका उत्तर आगे जावेगा—

ह्यं एव ला या प्रथमा व्योच्छत्। (मं. ११)
"यही वह है कि जो पहिले प्रकाश करती है।" पहिली
सवा यही करती है, जगत्में प्रकाशका संचार इसीसे होता

आस इतरास प्रविष्टा चरति। (मं. ११)

"इसमें और अन्योमें ज्यापकर यह चलती है। " यह सर्वत्र ज्यापक है और सर्वत्र संचार करती हुई सब जगत्का कार्य करती है। इसकी शक्तिसेहि संपूर्ण जगत्के कार्य सुज्यवस्थित रीतिसे हो रहे हैं। तथा—

अस्यां अन्तः महान्तः महिमानः । (मं. ११)

"इसके अन्दर बढी बढी महत्वपूर्ण शक्तिया हैं।"
और इन शक्तियोंसे दि इस जगत्के संपूर्ण कार्य करने से यह
समर्थ होती है। नवगत् जनित्री वधूः जिगाय ) घरमें
नवीन आयी पुत्रका प्रसव करनेवाळी जैसी सुंदर कुछः
वधू घरमें स्वामिनी होती है, उसी प्रकार यह विराट् इस
जगत्में सर्वोपरि विराजमान है, जानते हुए या न जानते
हुए सभी इसपर प्रेम करते हैं।

जिस प्रकार एकहि छन्दमें पूर्व और उत्तर ऐसे दो चरण (छन्दःपश्चे) होते हैं, जौर वे एकहि छन्दमें समान अधिकारसे रहते हुए परस्परकीं अनुकूछताके साथ छन्दकी शोभा बढाते हैं, उसी प्रकार इस जगत्में छो और पुरुष ये इस संसाररूपी छंदके दो पक्ष हैं, दोनों परस्परकी सहायता और पूर्तिके छिये हैं, अछग होनेके छिये नहीं हैं। वे इस गृहस्थके संसारमें समान अधिकारसे रहते हुए (समान योनि) अपने समान अधिकारके गृहस्थानके जन्दर (अनुसंचेरते) अनुकूछतासे रहते हुए इस जगत्में संचार करते हैं। इसके छिये छदाहरण सूर्यपरनीका है—

सूर्यपत्नी प्रजानती केतुमती अजरा भूरिरेतसा संचरात । (मं॰ १२)

" जैसी सूर्यकी धर्मपत्नी प्रभा ज्ञान प्राप्त करके, विज्ञानयुक्त होकर, श्लीण न होती हुई, विशेष पराक्रमी बनकर इस
जगत्में संचार करती है। " ठीक इस प्रकार गृहस्थकी
धर्मपत्नी ज्ञानविज्ञानयुक्त, बळयुक्त, पराक्रमयुक्त होकर
जपने संसारके कार्य दक्षताके साथ करे। गृहस्थका

गृहस्थाश्रम धर्मपरनीके होनेसे हि होना है, इसि धर्मपरनीका निर्देश यहां किया है। परंतु येही शब्द धर्मपतिका भी कर्तव्य बताते हैं। पतिभी झानविज्ञानयुक्त बने, हृष्टपुष्ट होकर विशेष पराक्रमके कार्य करता हुला इस संसारमें विविध कार्य करें और अपने गृहस्थधमंकी रुज्ञति करें। पति और परनीके धर्म साधारण तथा पूर्वोक्त विषयों में समानहि हैं, इसि ये एकका निर्देश करनेसे दूसरेके धर्मकाभी झान हो जाता है। पूर्वोक्त स्थानमें इनके सामान्य धर्मका उल्लेख हैं, न कि विशेष धर्मोका। बस्तु। बब इस गृहस्थधमंका प्रसंग प्राप्त थोडासा वर्णन सगले मंत्रमें करते हैं—

तिस्नः ऋगस्य पन्थां अनु आगुः। त्रयो धर्माः रेतः अनु आगुः। ( मं॰ १६)

'तीनों शक्तियां सत्यकी अनुकूछताके साथ दहती हैं भीर तीनों धर्म वीर्यकी अनुकूछताके साथ द्वांते हैं। " यह सिखांत गृहस्थीको सदा ध्यानमें धारण करना चादिये। शरीरकी, अन्तःकरणकी और आस्माकी ये तीनों शक्तियां सत्यके आधारसे प्राप्त दोती हैं। जो सत्यका प्रकर नहीं है उसके पास कोई शक्ति नहीं रह सकती। तथा ब्रह्मचर्य, गृहस्थ और वानप्रस्थके तीनों धर्म वीर्य-वळ-पराक्रमके साथ सिख किये जा सकते हैं। अशक्त मनुष्य इनको सिख नहीं कर सकता। हरएक मनुष्यके छिये ये दोनों उपदेश सदा चित्तमें धारण करने योग्य हैं। संन्यास धर्म तो विशेष योग्यतावांके मनुष्यके छिये सिख दोनेवांछा है, अतः सर्व साधारणके छिये इसका निर्देश यहां नहीं किया है। इसीका आगे और स्पष्टीकरण किया है—

एका प्रजां जिन्वति । एका ऊर्जे जिन्वति । एका देवयूनां राष्ट्रं रक्षति । (मं०१६)

" एक प्रजाकी रक्षा, दूसरी बठकी वृद्धि और तीसरी देवीपासकीं के राष्ट्रकी रक्षा करती है" इस प्रकार सन्तानरक्षा, बळरक्षा और राष्ट्ररक्षा करनेका भार गृहस्थियों पर है, यह गृहस्थिभी है। जो लपना प्रजाका संवर्धन, पाळन, पोषण और कत्तम शिक्षादि प्रवंध नहीं करता, वह अपने गृहस्थ-धमें से अष्ट होता है, जो अपना बळ नहीं बढाता और उससे अपने राष्ट्रकी रक्षा नहीं करता, वह भी वैसाहि गृहस्थधमें से च्युत्त होता है। गृहस्थमें जो तीन शक्तियां हैं, उन शक्तियों का खपयोग यह है। हरएक गृहस्थको इनका खपयोग करके

१४ ( संधर्व. सु. भाष्य )

अपना कर्तन्य पालन करना चाहिये। सत्य और नीर्यके जनुक्त जो गृहस्थके धर्म हैं, वे ये धर्म हैं।

असीषोमी यज्ञस्य पक्षी। (मं॰ १४)

"अप्रि और सोम ये दो यज्ञ पक्ष है " जिस प्रकार पक्षी के दो पंख होते हैं उसी प्रकार ये यज्ञ के दो पंख हैं। इवन रूप यज्ञ में अप्रि मुख्य हैं क्यों कि अप्रिके विज्ञा यज्ञ हो नहीं सकता और सोमरस भी प्रधान द्रव्य है। इस रीतिसे हवनरूप यज्ञ में ये दो पदार्थ मुख्य हैं। परंतु यही केवल यज्ञ नहीं है। मनुष्यका जीवन एक महान् यज्ञ है, इसमें भी अप्रि और सोम मुख्य हैं। यहां सोमका रूप मनुष्यमें मन है और अप्रिका रूप वाणी है। मनुष्यमें मन और मी विचार हो सकता है। सोम एक ज्ञानित और अरि मी विचार हो सकता है। सोम एक ज्ञानित और अर्थिम की स्वना देता है और अप्रि स्प्रता और प्रतापकी स्वना देता है और अप्रि स्प्रता और प्रतापकी स्वना देता है। मनुष्य है स्वता है हो स्वता है। सुष्य यज्ञ जहाँतक हो सके, वहांतक पूर्ण और उत्तम हो ऐसा करना हरएक मनुष्यका कर्तव्य है।

पूर्व स्थानमें तीन शक्तियोंका वर्णन है। यहां एक (तुरीया आसीत्) चतुर्थ शक्ति कही है वह पारमारिमक विश्वव्यापिनी शक्ति हैं। जिस शक्तिको नत्वि लोग प्राप्त करते हैं जीर जिससे यजमानको (स्व:) स्वर्गकी प्राप्ति होती है। इस मंत्रमें तथा इस स्क्रमें अन्यत्र जो छन्दोंके नाम हैं वे वेदमंत्रोंके छपासनायोग्य छन्द हैं। यह मंत्रोंक उपासना मनुष्यको (स्व: आभरन्ती) स्वर्ग स्थानको पहुंचाती है। ''स्व:'' का अर्थ (स्व-र) आरमप्रकाश है। इस छपासनासे आरमाका प्रकाश अधिकाधिक छज्वल होता है।

आगे मंत्र १५ से मंत्र २१ तक पांच, छः, सात बीर आठ संख्याके गण कहे हैं। ये गण वार्वार वैदिक मंत्रीं में आते हैं। पञ्च ज्ञानेन्द्रिय, छः ऋतु, सप्त ऋषि, अष्ट वसु आदि इन गणोंकी गणना अनेक स्थानपर है। इनमेंसे कई गण मनुष्यशरीरमें हैं, कई कालविमान हैं, कई बाह्य देवताबोंके हैं। ये सब मिककर संपूर्ण जगत् होता है और एक दूसरेके साथ अनुकुलतासे रहकर हस्नति करनेसे सबकी उच्च अवस्था होती है। अलग होनेसे हानि और मिलकर रहनेसे उस्नति यह नियम साधरणतया सर्वत्र है।

#### सात गीध।

अठारहवें मन्त्रमें 'सप्त गुधाः ' पद है। ये सात गीधामी मानवी शरीरमें हि हैं। जैसे सप्त ऋषि यहां हैं वैसेहि सात गीच हैं। जो ऋषि हैं वे हि गीच बनते हैं। दो नाक, दो कान, दो आंख जीर एक मुख ये अच्छे कमें महत्त हुए तो ऋषि कहलाते हैं और येही स्वार्थान्य हुए तो येही गीच या राक्षस बनते हैं। पाठक अपने कारीर में देखें कि ये ऋषि हैं वा गीच हैं। और चिंद गीच हों तो उनको ऋषि बनानेका यहन करें।

जब मनुष्य अनासिक्तिशावसे बर्तता है, तब सब संसार या प्रकृति उसकी सेवाके किये तत्पर रहती है, वह कहती है—

श्रेयः मन्यमाना युष्माकं सख्ये आगमं, अहं शेवा अस्मि। ( मं० २२ )

' तुम्हारा कल्याण करनेकी इच्छासे आपके पास में आगयी हूं, में आपकी सेवा करनेवाकी दासी हूं।'' जब प्रकृति इस प्रकार अनुकूछ होती है, तब समझना चाहिये कि इसका योग सफलताको पहुंचने लगा है। जो प्रकृति प्रारंभमें जीवपर अधिकार चलाती थी, वही सहासीन सावके कारण कैसी सैविका पनकर अनुकूछ होती है यह यहां देखने योग्य है। उसका वशीभृत होनेका और एक कारण है —

वः समानजन्मा कतुः शिवः अस्तु स वः सर्वाः संचरति । (मं॰ २१)

"तुम्हारे साथ जनमा हुला यद्य तुम्हारे लिये कल्याण करनेवाला होवे और वह तुम्हारे अंदर संचार करें।" अगवद्गीतामें "सह्यक्षाः प्रजाः स्ट्या (अ० गी० १।१०)" कहा है। प्रजाके साथ यद्य उत्पन्न होनेका वर्णन वहाँ है। यही बात इस मंत्रके "समानजनमा कतुः" शब्दोंके द्वारा कही है। मनुष्यके साथ यद्य उत्पन्न हुआ है, इसके करनेसे मनुष्यको उन्नति वन करनेसे इसका नाश निःसंदेद होना है।

## गोमहिमा।

केवली गृष्टिः प्रथमं इन्द्राय पीयूषं दुदुहे । अथ देवान् ऋषीन् मनुष्यान् असुरान् अतपर्यत् ॥ ( मं० २४ )

" अकेली गाय सबसे पहिले अपना अश्तरूपी तूध इन्द्रके यज्ञकर्मके लिये देती है। और पश्चात् जो दूध बचता है उससे देव, ऋषि, मनुष्य और असुरोंकी तृति करती है। " यक्षके किये इस प्रकार गौकी उत्पत्ति है। इस हवनहरी यक्षसे वायुक्कि, जल्क्युद्धि, नीरोगता आदि होती है और सनुष्यका जीवन सुलपूर्ण होता है। इस कारण यक्ष्याग होमहवन करना मनुष्यका धर्म है और वह उसकी उन्नतिका एक एक उत्तम साधन है। आगेके दो मंत्रोंमें—

को जु गौः कः एक ऋषिः किमु धाम का आशिषः। यक्षं पृथिन्यामेकवृदेकर्तुः कलमोऽजु सः ॥ २५ ॥ एको गौरेक ऋषिरेकं धामैका आशिषः। यक्षं पृथिन्यामेकवृदेकर्तुर्नाति रिच्यते॥ २६ ॥

यदां एकही प्रकृतिरूप गौ है, जो जीवासाओंकी पुष्टि करनेके कियं तूथ देती है। इस सबका निरीक्षक एकदि ऋषि सबका एक मात्र निरीक्षक-परमात्मा ही परम ऋषि है। इस पृथ्वीपर सर्वे व्यापक एकहि परमात्मादेव सबका उपास्य है। शीर उसक: सबके लिये उत्तम माशीर्वाद है। इस प्रकार विचार करके इन मंत्रोंका भाषाय जानना चाहिये।

प्क प्रकृतिरूपी गौ, एक दिन्यदृष्टिरूप ऋषि, एक पर-मात्माका भाम, एक स्वस्तिरूप नाशीर्वाद, नौर इस भूमिपर न्यापक एकहि प्रय देव है ये बातें यहां कहीं हैं। प्रोंक वर्णनसे इनका सहज बोध हो सकता है।

इस स्कर्मे पञ्च, षष्ठ, सप्त और षष्ट शब्दों द्वारा वेदोक्त भनेक कोष्टक बनते हैं, परंतु वे भभीतक पूर्ण नहीं हुए, इस किये यहां नहीं दिये। जब पूर्णतासे तैयार होंगें तब उनका प्रकाशन किया जायगा।

## विराट्

[ 09]

ऋषिः — अथर्वाचार्यः । देवताः — विराद् ।

## [ ? ]

विराङ्घा इदमग्रं आसीत्तस्यां जातायाः सर्वेमविमेदियमेवेदं भं विष्यतीति ॥ १॥ सोदंक्रामृत्सा गाहेपत्ये न्य∫क्रामत् ॥ २॥ गृहमेधी गृहपंतिभेवित य एवं वेदं ॥ ३॥

अर्थ — (विराट् वै) विराट् निश्चयते (अग्ने इदं आसीत्) पारंभमें यह जगत् था। (तस्याः जातायाः) इसके दोनेपर (इयं एव इदं भविष्यति इति) यही ऐसा यही होगा इस कारण (सर्वे अविभेत्) सब भवभीत होगये॥ १॥

(सा उद् अकामत्) वह उक्षान्त होगई और (सा गाईपत्ये न्यंक्रामत्) वह गृहपतिसंस्थामें परिणत होगई, (यः एवं वेद) जो ऐसा जानता है वह (गृहमिधी) गृहयज्ञ करनेवाळा होकर (गृहपातिः भवति) गृहपाकक होता है॥ २-३॥ 37 (2)

| सोदंकामुत्साहंवनीये न्युक्रामत् अस्तर्भाव क्षेत्रामत् । १ ।। १० ।। १० ।। १० ।।   |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| यन्त्यंस्य देवा देवहूर्ति प्रियो देवानां भवति य एवं वेदं                         |
| सोदंकामत्सा दंक्षिणायौ न्यिकामत्                                                 |
| युज्ञतीं दक्षिणीयो वासंतेयो भवति य एवं वेदं                                      |
| सोदं कामत्सा समायां नयिकामत्                                                     |
| यन्त्यस्य सभी सम्या अवति य एवं वेदं                                              |
| सोदंकाम्ता समितौ न्यिकामत्                                                       |
| यन्त्यं स्य समिति सामित्यो भवित य एवं वेदं ॥ ११॥                                 |
| सोदंकाम्तामन्त्रंणेन्य्कामत् कार्यकार्वा अस्त्रामकात्राकार्वे वह ती ते स्वाविश्व |
| यन्त्यंस्यामन्त्रंणमामन्त्रणीयो भवति य एवं वेदं विष्य विषय ।। १३॥ विषय           |
| [ २ ]                                                                            |
| सोदंकाम्त्सान्तरिक्षे चतुर्घा विक्रांन्तातिष्ठत् ॥ १ ॥                           |
| तां देवमनुष्या अब्रुविसयमेव तहेंद्र यदुभयं उपजीवेंसेमामुपं ह्ययामहा हति ।। २ ॥   |

अर्थ- (सा उद् अकामत् ) वह उत्कान्त होगई और (सा आहवनीय न्यकामत् ) वह बाहवनीय ब्रिन संस्थामें परिणत होगई। (यः एवं वंद्) जो इस प्रकार जानता है वह (देवानां व्रियः भवाति ) वह देवींका विष बनता है और ( देवाः अस्य देवहाति यन्ति ) सब देव इसकी देवोंकी प्रकारके स्थानपर जाते हैं ॥ ४-५ ॥

(सा उद् अकामत्) वह उत्काना होगई और (सा दक्षिणायी न्यकामत् । वह दक्षिणामि संस्थान परिणत हुई। (यः एवं धेद ) जो इस प्रकार जानता है, वह (यज्ञर्तः दक्षिणीयः वासतेयः भवति ) योग्य शितिसे यज्ञ करनेवाला, संमानयोग्य और दूसरोंको रहनेका स्थान देनेवाला होता है ॥ ६-७ ॥

( ला उद् अक्रामत् ) वह अस्कान्त होगई जीर (सभायां न्यक्रामत् ) वह सभामें परिणत होगई। (यः एवं वेद ) जो यह जानता है वह ( सक्यः भवति ) सभीके योग्य होता है और लोग ( अस्य सभां यन्ति ) इसकी समामें जाते हैं ॥ ८-९ ॥

(सा उद् अकामत्) वह बत्कान्त होगई जीर (सा समितौ न्यक्रामत्) वह समितिमै परिणत होगई। (यः एवं वेद ) जो यह जानता है वह (सामित्यः अवति ) समितिके योग्य होता है और लोग (यस्य समिति यांन्त ) इसकी समितिमें जाते हैं ॥ १०-११ ॥ So by a sightlight like?

(स। उद् अक्रामत् ) वह हरकानंत होगई भीर (सा आमन्त्रणे न्यक्रामत ) वह मन्त्रिसमाप्ते परिणव होगई। ( यः एवं वेद ) जो यह जानता है वह (आमंत्रणीयः भवति ) वह मन्त्रीमण्डकके योग्य होता है और छोग but hand an about the cubicity ( अस्य आयन्त्रणं यन्ति ) इसकी मंत्रणाकी जाते हैं ॥ १२-१३ ॥

( सा उद् अकामत् ) वह विराट् उकान्त होगई और ( सा अन्तरिक्षे चतुर्घा ) वह अन्तरिक्षमें चार प्रकारसे ( विकान्ता अतिष्ठत् ) विभक्तं होकर ठहरी ॥ १ ॥ क्षेत्रक प्रकार असे क्षेत्रक समाव्य असे ( प्रकारक प्रकार के

(देवमनुष्याः तां अद्भवन्) देव भीर मनुष्य उसके विषयमें बोठे कि, (इयं एव तत् वेद ) यही वह जानती है, (यत् उभये उपजीवेम ) जिससे हम दोनों जीवित रहते हैं। अतः (इमां उप ह्यामहै हिति ) इसको हम बुकावे हैं ॥ २॥

| े तासुपोह्नयन्त १००० मार्गिक प्रमुख्य । । । । । । । । । । । । । । । । । । ।      | 11 3 11          |
|----------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| ऊर्ज एहि स्वध एहि स्रनृत एहीरावत्येहीति                                          | 11 8 11          |
| तस्या इन्द्रो वत्स आसीद्वायच्यशिधान्यभ्रमूर्धः                                   | 11 9 11          |
| बृहचे रथन्तरं च द्वी स्तनावास्तां यज्ञायाज्ञियं च वामदेव्यं च द्वी               | 11811            |
| और्षधीरेव रथन्तरेण देवा अंदुहून्व्यची बृहुता                                     | 11 9 11          |
| ् अपो बामदेव्येन युद्धं यज्ञायुज्ञियेन 😕 🤛 💆 😥 🖽 💆                               | 11 6 11          |
| ्ओर्षधीरेवास्मै रथन्तुरं दुंहे व्यची वृहत् । । । । । । । । । । । । । । । । । । । | 11811            |
| अपो वामद्रेव्यं युज्ञं यंज्ञायुज्ञियं य एवं वेदं                                 | 11 80 (1         |
| s il sessandalalalalas de se                                                     | APPROPER IS      |
| सोदंकामत्सा वनस्पतीनागंच्छत्तां वनस्पतंयोऽधतु सा संवत्सरे समयव                   | त् ॥१॥           |
| तस्पाद्धनस्पतीनां संवत्सरे वृक्णमपि रोहति वृश्वतेऽस्याप्रियो आतृव्यो             | य एवं वेदं ॥ २ ॥ |
| मोदं कामत्सा पितनागं च्छत्तां पितरों इन्नत् सा मासि सममवत्                       | 11 3 11          |
| वस्मात्यिवभ्यों मास्युपंमास्यं ददति प्र पितृयाणं पन्थां जानाति य एवं             | विदं ॥ ४॥        |

अर्थ— (तो उपाह्मयन्त) उसको हन्होंने बुकाया, पुकारा ॥ ३ ॥ (ऊर्जे पहि) हे बक, बा। (स्वये पहि) हे बपनी धारण शक्ति, बा। (सुनृते पहि) हे सत्य, बा।

( इरावति पहि ) हे बन्नवाली, बा । ॥ ४ ॥ (तस्याः वत्सः इन्द्रः आसीत् ) इसका बडडा इन्द्र था, (गायत्री अभिवानी ) गायत्री रस्ती थी बौर

( अस्र ऊचः ) मेघ दुग्धस्थान था ॥ ५ ॥ ( बृहत् च रथन्तरं च ) बृहत् कीर रथन्तरं ( द्वौ स्तनौ आस्तां ) ये दो स्तन थे। कीर (यज्ञायिज्ञयं च

वामदेव्यं च द्वौ ) यज्ञायज्ञिय और वामदेव्य ये दो स्तन थे ॥ ६ ॥ (देवाः रथन्तरेण ओषघीः अदुहन् ) देवींने रथन्तरसे जीविचयाँ दोइन करके निकाली जीर (बृह्ता व्यचः )

बृहत्से विस्तारयुक्त आकाशको निकाला ॥ ७ ॥

(वामदेव्येन अपः) वामदेव्यसे जङ निकाला भीर (यज्ञायज्ञियेन यज्ञं) यज्ञायज्ञियसे यज्ञको निकाला ॥ ८॥ (यः प्वं वेद्) जो यह जानता है (अस्मै र्थन्तरं एव ओषधीः दुहे) हसके लिये स्थन्तर भीषधिया देता है, (बृहत् व्यचः) वृहत् अवकाल देवा है, (बामदेव्यं अपः) वामदेव्य जल देता है भीर (यज्ञायज्ञियं यश्चं) यज्ञायज्ञियं यज्ञ देता है। (९-१०)॥

(सा उदकामत्) वह उत्कान्त हो गई और (सा वनस्पतीन् आगच्छत्) वह वनस्पतियोंके पास आगई। (तो वनस्पतयः अञ्चत) उसको वनस्पतियोंने मारा, परंतु (सा संवत्सरे समभवत्) वह वर्षमें पुनः होगयी। (तस्मात् वनस्पतीनां वृक्णं अपि रोहति) इसकिये वनस्पतियोंके वण भर जाते हैं। (यः एवं चेद्) जो यह जानता है (अस्य अप्रियः आतृत्यः वृक्षते) उसका अप्रिय शतु काटा जाता है॥ १-२॥

(सा उदकामत्) वह बकान्त होगई, (सा पितृन् आगच्छत्) वह पितरोंके पास जागई, (तां पितरः अञ्चतः) उसको पितरोने मारा, परंतु (सा मासि समभवत्) वह प्रतिमास बरण्ड होने क्यो। (यः एवं वेद्) जो यह जानता है वह (पितृयाणं पन्थां प्रजानाति) पितृयाण मार्ग जानता है और (तस्मात्) इसिंखेथं (पितृभ्यः मासि उपमास्यं द्दति) पितरोंको प्रतिमास दान दिया जाता है॥ ६-४॥

| जयपवर्का सुवाय मान्य ।                                                     | L        | কাৰ | E C |  |
|----------------------------------------------------------------------------|----------|-----|-----|--|
| सोदेकामुत्सा देवानागंच्छता देवा अंधतु सार्धमासे सममवत्                     | ngia an  | Q   | 11  |  |
| तस्मद्विवेम्योऽर्धमासे वर्षट् कुर्वन्ति प्रदेवयानं पन्थां जानाति य एवं वेद | nizioli. | Ę   | 11  |  |
| सोदंकामृत्सा मेनुष्यार्वनागंच्छतां मेनुष्या अन्नत सा लद्यः समभवत्          | H        | 9   | 11  |  |
| तस्मान्मनुब्ये रिय उभयुद्युरुपं हर्न्द्युपास्य गुहे हरिन्ति य एवं वेदं     | 11 × 54  | 6   | 11  |  |
| [8]                                                                        |          |     |     |  |
| सोदंकाम्त्सासुरानागंच्छ्चामसुरा उपाह्ययन्त माय एहीति                       | 400      | 8   | 11  |  |
| तस्यो विरोचेनः प्राह्रीदिर्वत्स आसीदयस्पात्रं पात्रम्                      | 7 11     | 2   | 11  |  |
| तां द्विभूं घोत्वर्यो धोक्तां मायामेवाधीक्                                 | 11       | 3   | 11  |  |
| तां मायामसुंरा उपं जीवन्त्युपजीवनीयों भवति य एवं वेदं                      | 11       | 8   | 11  |  |
| सोदंकामुत्सा पितृनागंच्छत्तां पितर उपाह्ययन्त स्वध एहीति                   | n in     | 4   | 11  |  |
| तस्यां यमो राजां वृत्स आसींद्रजतपात्रं पात्रम्                             | 5. 1     | Ą   | 11  |  |
| तामन्त्रको मार्त्युवोऽधोक्तां स्वधामेवाधीक्                                |          | 9   | 11  |  |
| तां स्वधां पितर उपं जीवन्त्युपजीवनीयी भवति य एवं वेदं                      |          | 6   | 11  |  |
|                                                                            |          |     |     |  |

अर्थ—(सा उदकामत्) वह उक्कान्त होगई (सा देवान् आगच्छत्) वह देवोंके पास भागई। (तां देवा अझत) उसको देवोंने मारा, (सा अर्धमासे समभवत्) वह नाध मासमें होने जगी। (या एवं वेद्) जो यह जानता है वह (देवयानं पन्थां प्रजानाति) देवयान मार्गको जानता है। भौर (तस्मात्) इसीछिये (देवेभ्यः अर्ध-मासे वषद कुर्वन्ति) देवोंके किये नर्थमासमें वषद कमें करते हैं॥ ५-६॥

(सा उदक्रामत्) वह उत्कान्त होगई (सा मनुष्यान् आगच्छत्) वह मनुष्योंके पास जागई। (तां मनुष्याः अञ्चत) उसको मनुष्योंने मारा (सा सद्यः समभवत्) वह तत्काळ उत्पन्न होगई। (यः एवं चेद् ) जो यह जानता है (अस्य गृहे उपहरन्ति) उसके घरमें कोग उपहार काते हैं। जीर (तस्मात्) इस कारण (मनुष्येभ्यः उभयद्यः उपदरन्ति) मनुष्योंके किये दोनों दिन-दिनमें दोवार-अन्न करते हैं॥ ७-८॥

(सा उदकामत्) वह उत्क्राम्त होगई (सा असुरान् आगच्छत्) वह असुरों हे पास आगई, (तां असुराः उपाह्मयन्त) उसे असुरोने पुकारा कि (माये एहिं इति) 'हे माये ! आ ' इस प्रकार । (तस्याः प्राह्मादिः विरोचनः वत्हः आसीत्) इसका प्रव्हाद पुत्र विरोचन वचा था। इनका (अदस्पात्रं पात्रं) कोहेका पात्र था। (तां द्विमूर्धा अन्दर्यः अधोक्) उसका ऋतु पुत्र द्विमूर्धाने दोहन किया, (तां मायां एव अधोक्) उससे माया ही दोहन करके मिली। (तां मायां असुराः उपजीवन्ति) उस मायापर असुरोका जीवन होता है। (यः एवं वेद्) जो यह जानता है (उपजीवनीयः भवति) वह जीविकाका निर्वाह करनेवाला होता है॥ १-४॥

(सा उदकामत् वह उक्जान्त होगई और (सा पितृन् आगच्छत्) वह पितरेंकि पास भागई। (तां पितरः उपाह्मयन्त ) उसे पितरोंने इस प्रकार बुढापा कि (स्वधे पिह इति ) हे अपनी धारकशिक ! यहां आ ' (तस्याः यमः राजा वत्सः आसीत् ) उसका यम राजा बढ़हा था और उसका (रजतपात्रं पात्रं) चांदीका पात्र था। (तां अन्तकः मार्त्यवः अधोक् ) उसका मृत्युसंबंधी अन्तकने दोईन किया। (तां स्वधां प्य अधोक् ) उससे अपनी धारक शक्तिका हि दोहन हुआ इसिछये। (तां स्वधां पितरः उपजीवन्ति ) उस अपनी धारक शक्तिसे पितरोंका जीवन होता है। (यः एवं वेद ) जो यह जानता है वह (उपजीवनीयः भवति ) जीविका निर्वाह करनेवाळा होता है॥ ५-८॥

| सीदंकाष्ट्रत्सा मंजुष्याईनार्गच्छत्तां मंजुष्याई उपाह्ययन्तराव्रवेहीति                                              |    | 11 % | 11 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|------|----|
| तस्या मनुर्वेवस्वती वृत्स आसीत्पृथिनी पात्रंम्                                                                      | 11 | 80   | 11 |
| तां पृथीं बैन्यो रिधोक्तां कृपि चं सम्यं चौधोक्                                                                     | 11 | 88   | 11 |
| पि चं सुस्यं चं मनुष्या रे उपं जीवन्ति कृष्टराधिरुपजी बनीयों मवति य एवं वेदं                                        | 11 | १२   | 11 |
| सोदंकामत्सा संप्रक्रवीनागंच्छ्तां संप्रक्रवय उपाह्वयन्त ब्रह्मण्यत्येदीति                                           |    | १३   |    |
| तस्याः सोम्रो राजां वृत्स आसीच्छन्दः पात्रंभ्                                                                       | 11 | 88   | 11 |
| तां बृहस्पतिराङ्गिरसोऽधोक्तां ब्रह्मं च तर्पश्राधोक्                                                                |    | १५   |    |
| पि च तपंश्व सप्तऋषय उपं जीवन्ति ब्रह्मवर्चस्युपिजीवनीयो भवति य एवं वेदं                                             | 11 | १इ   | 11 |
| 。<br>第18章 1888年 - 1987年 - 1988年 - 1 |    |      |    |

## [4]

| सोदंकामत्सा देवानागंच्छत्तां देवा उपाह्ययुन्तोर्च एहीति | 11   | 8 | 11 |   |
|---------------------------------------------------------|------|---|----|---|
| तस्या इन्द्री बत्स आसींचमसः पात्रेम्                    | - 11 | 2 | 11 |   |
| तां देवः संविताधोक्तामूर्जामेवाधोक्                     | 11   | 3 | 11 |   |
| तामुजी देवा उपं जीवन्त्युपजीवनीयों भवति य एवं वेदं      | 11   | 8 | 11 | 1 |

अर्थ — (सा उद्कामत्) वह उत्कान्त होगई जौर (सा मनुष्यान् आगच्छत्) वह मनुष्यांके पास आगई, (तां मनुष्याः उपाह्मयन्त) उसको मनुष्यांने इस प्रकार बुजाया, कि (इरायति एाँ इसित) 'हे अबवाली! यहां आ'। (तस्याः मनुः वैवस्वतः वत्सः आसीत्) उसका विवस्वान्का पुत्र मनु बल्ला था। उसका (पृथिवी पात्रं) पृथिवी पात्रं था। (तां पृथी वैन्यः अधोक्) उसका वेन पुत्र पृथिने दोहन किया। (तां कृषि च सस्यं च अधोक्) अस दोहनसे कृषि और धान्य हुजा। इस कारण (ते मनुष्याः कृषि च सस्यं च उपजीविन्ति ) मनुष्य कृषि और धान्यपरि जीवन करते हैं। (यः एवं वेद्) जो यह जानता है वह (कृष्ट्र-राधिः) कृषिमें सिद्धि प्राप्त करनेवाला होकर (उपजीवनीयः भवति) दूसरोंकी जीविका निर्वाह करनेवाला होता है॥ ९-१२॥

(सा उदकामत्) वह उत्कान्त होगई (सा सप्तऋषीन् आगच्छत्) वह सप्तऋषियोंके पास आगई। (तां सप्त ऋषयः उपाह्मयन्त) उसको सप्त ऋषियोंने इस प्रकार बुलाया कि (ब्रह्मण्वित एहि इति) 'हे ब्रह्मज्ञानवाली! यहां आ। '(तह्याः सोमः राजा वत्सः आसीत्) उसका सोम राजा वछ्डा था और (छन्दः पात्रं) छन्द पात्र था। (तां बृह्मप्तिः आंगिरसः अधोक्) उसका अंगिरसकुलोत्पन्न ब्रह्मपतीने दोहन किया, (तां ब्रह्म च तपः च अघोक्) उससे ज्ञान और तप मिला। (तत् ब्रह्म च तपः च) इसलिये ज्ञान और तप पर (सप्त ऋषयः उपजीवन्ति) सप्त ऋषि अपना जीवन धारण करते हैं, (यः एवं वेद्) जो यह जानता है वह (ब्रह्मवर्चसी) ज्ञानवान होकर (उपजीवन्तियः अवति) जीविका निर्वाह करनेवाला होता है॥ १३०१६॥

(सा उदकामत् वह बत्कान्त हो गई (सा देवान् आगच्छत्) वह देवोंके पास भागई (तां देवा उपाह्मयन्त ) बसको देवोंने इस प्रकार बुखाया कि (ऊर्जे एडि इति ) 'हे बढवित ! यहां भा। ' (तस्या इन्द्रः वत्सः आसीत् ) बसका बढ़दा इन्द्र था, भीर (चमसः पात्रं )चमस पात्र था। (तां देवः साविता अधोक् ) बसका दोइन सविता देवने किया (तां ऊर्जा एव अधोक् ) बससे बढ़ प्राप्त हुमा। भतः (तां ऊर्जा देवाः उपजीवन्ति ) बस बळपर देवोंका जीवन दोता है, (यः एवं वेद् ) जो यह जानता है वह (उपजीवनियः भवति ) जीविका निर्वाद करनेवाका होता है ॥ १-४॥

| सोदंकामुत्मा गेन्धविष्युरस् आगेच्छत्तां गेन्धविष्युरस् उपाद्वयन्तु पुण्यंगन्ध ए | हीति    | 116   | 11 |
|---------------------------------------------------------------------------------|---------|-------|----|
| तस्याश्चित्ररथः सौर्यवर्चसो वत्स आसींतपुष्करपूर्ण पात्रम्                       |         | 11 8  |    |
| तां वसुरुचिः सौर्यवर्चसोऽधोक्तां पुण्यमेव ग्रन्धमंधोक्                          |         | 11 19 | 11 |
| तं पुण्यं गुन्धं गन्धर्वाप्सरस उपं जीवन्ति पुण्यंगन्धिरुपजीवनीयो भवति य ए       | वं वेदं | 11 6  | 1) |
| सोदंकामत्सेतंरजनानागंच्छत्तामितरजना उपाह्वयन्त तिरीध एदीति                      |         | 11 9  |    |
| तस्याः कुर्वेरो वैश्रवणो वस्स आसीदामपात्रं पात्रम्                              | +1      | १०    | 11 |
| तां रंजुतनाभिः कावर्कोऽधोक्तां तिरोधामेवाधीक्                                   | 11      | 88    | 11 |
| वां विरोधार्मितरज्ञना उपं जीवन्ति तिरो धंते सर्वं पाप्मानंमुपजीवनीयों           |         |       |    |
| भवति य एवं वेदं                                                                 | 11      | १२    | 11 |
| सोर्दकाम्ता सर्पानागंच्छत्तां सर्पा उपाह्वयन्तु विषयत्येहीति                    | 11      | १३    | 11 |
| तस्यांस्तक्षको वैद्यालेयो वृत्स आसीदलाबुपात्रं पात्रम्                          | 11      | 88    | 11 |
| वां धृतराष्ट्र ऐताब्तो∫ऽधोक्तां विषमेवाधीक्                                     | 11      | १५    | 11 |
| रुद्धिषं सुर्पा उपं जीवन्त्युपजीवनीयों भवति य एवं वेदं                          | 11      | १६    | 11 |

अर्थ— (सा उइकामत्) वह हकान्त होगई और (सा गन्धर्वाप्सरसः आगच्छत्) वह गन्धर्व और अप्सरामों पास आगच्छत् ) वह गन्धर्व और अप्सरामों पास आगई। (तां गन्धर्वाप्सरसः उपाह्मयन्त ) उसको गन्धर्व और अप्सरामों हस प्रकार बुङाया कि (पुण्यगन्धे पहि इति ) 'हे उत्तम सुवासवाली ! यहां आ। ' (तस्याः चित्ररथः सौर्यवर्चसः वत्सः आसीत् ) उसका सूर्यवर्चसपुत्र चित्रस्य बछडा था, और (पुष्करपर्णी पात्रं) कमळ पात्र था। (तां वसुरुचिः सौर्यवर्चसः अधोक् ) उसके। सूर्यवर्चसपुत्र वसुरुचिने दोहन किया। (तां पुण्यं गंधं प्रव अधोक् ) उससे उत्तम सुवास प्राप्त हुआ। इसिल्ये (तं पुण्यं गन्धं गन्धर्वाप्तरसः उपजीवन्ति ) उस सुवासपर गन्धर्व और अप्सराएं जीवित रहती है। (या एवं वेद ) जो यह जानता है वह (पुण्यगन्धिः ) उत्तम सुगंध्युक्त होकर (उपजीवनीयः भवति ) जीविका निर्वाह करनेवाला होता है॥ ५-८॥

(सा उदकामत्) वह उकान्त होगई (सा इतरजनान् आगच्छत्) वह इतर जनेंके पास आगई (तां इतर जनाः उपाह्नयन्त) उपको इतर जनेंने इस प्रकार बुग्नाया कि (तिरोधे एहि इति) 'हे अंतर्थान शक्ति ! यहां आ।' (तस्याः कुवेरः वैश्ववणः वत्सः आसीत्) उसका विश्ववाका पुत्र कुवेर पुत्र या। और (आमपात्रं पात्रं) आमपात्र पात्र या। (तां रजतनाभिः कावेरकः अधोक्) उसका कावेरक पुत्र रजतनाभिने दोहन किया। (तां तिरोधां एव अधोक्) उससे अन्तर्थान शक्ति प्राप्त की। इसिलिये हितरजनाः तां तिरोधां उपजीवन्ति ) इतर जन इस तिरोधान शक्तिएर जीवित रहते हैं। (यः एवं वेद्) जो यह जानता है वह (सर्वे पाप्मानं तिरः धत्ते ) सब पापको दूर रखता है और (उपजीवनीयः भवति ) जीविका निर्वाह करनेवाला होता है ॥ ९-१२ ॥

(सा उदकामत्) वह उक्कान्त होगई (सा संपीन् आगच्छत्) वह सर्पोके पास भागयी। (तां सर्पाः उपाह्मयन्त ) उसको सर्पोने इस प्रकार बुळाया कि (विषवित पिष्ट इति ) 'हे विषवित ! यहां भा। ' (तस्याः तक्षकः वैद्यालयः वत्सः आसीत् ) उसका विद्यालापुत्र तक्षक बचा था, (अलाबुपात्रं पात्रं ) भौर भलाबुका पात्र था। (तां धृतराष्ट्रः परावतः अधोक् ) उसका हरावान्के पुत्र धतराष्ट्रने दोहन किया। (तां विषं प्रव अधोक् ) उससे विषद्वि मिला। (तत् विषं सर्पाः उपाधिति ) उस विषसे सर्प जीवन धारण करते हैं (यः प्रवं वेद ) जो यह जानता है वह (उपजीवनीयः भवति ) जीविका निर्वाह करनेवाला होता है।। १३-१६॥

## [ ]

| तथस्मां एवं विदुषेऽलाबुंनाभिषिश्चेत्प्रत्याहेन्यात्            | 11       | 8 | 11 |
|----------------------------------------------------------------|----------|---|----|
| न चं प्रत्याहुन्यान्मनंसा त्वा प्रत्याहुन्मीति प्रत्याहंन्यात् | II       | २ | li |
| यत्रप्रंत् <u>या</u> हन्ति <u>विषमे</u> व तत्प्रत्याहंन्ति     | 11       | 4 | H  |
| विषमेवास्याप्रियं आर्वन्यमनुविधिन्यते य एवं वेदं               | i projil | 8 | 11 |

अर्थ— (तत् एवं विदुषे यस्मै) इसिक्ये ऐसा जाननेवाके जिस विद्वान्के किसे (अलाबुना अभिषिञ्चेत्) का का बुसे किस किया जाय, वह उसका (प्रत्याहन्यात्) प्रतिकार करें। (न च प्रत्याहन्यात्) कौर यदि न प्रतिकार करें तो (मनसा त्वा प्रानि प्रति—आहिन्म) मनसे 'तेरा प्रतिवात करता हूं ' (इति प्रत्याहन्यात्) प्रसा प्रतिकार करें। (यत् प्रत्याहन्ति) जो प्रतिकार होता है (तत् विषं एव प्रत्याहन्ति) वह विषका हि प्रत्यावात ऐसा प्रतिकार करें। (यत् प्रत्याहन्ति) जो प्रतिकार होता है (तत् विषं एव प्रत्याहन्ति) विषि हसके किम्प आतृत्य पर करता है। (यः एवं वेद्) जो बह जानता है (विषं एव अस्य अप्रियं भ्रातृत्यं) विषि हसके किम्प आतृत्य पर (अनुविषिच्यते) जा गिरता है। ।। १-४।।

## विराट्

## कामधेनुका दूध।

इस स्कर्में जगन्माता विशाद देवीरूपी कामधेनुका दूध किन कोगोंने किस प्रकार निकाल इसका उत्तम वर्णन है। कामधेनु तो सबकी माता एक जैसी दि है, उसमें कोई भेद नहीं है, परंतु उनके पास जानेवाके विभिन्न हैं, उनका मन कामधेनु तो सबकी माता एक जैसी दि है, उसमें कोई भेद नहीं है, परंतु उनके पास जानेवाके विभिन्न हैं। सिन्न प्रकार हैं, उनकी कामनाएं भिन्न होती हैं, उनके प्रकार विश्व बनता है और उसी दूधको उत्तम कामके मूलमें सींचा करते हैं। किसी गायका दूध सांपके पेटमें गया तो वहां उसका विश्व बनता है और उसी दूधको उत्तम कामके मूलमें सींचा को असीसे उत्तम स्वादुश्स तैयार होता है। इसी प्रकार एकिह समुद्रका जल मेघों में जाकर वृष्टिरूपसे नीचे जाता है और संपूर्ण वृक्ष वनस्पतियोंपर पड़ता है, इसी एक दि जलसे छः प्रकारके रस छः प्रकारके तुशों में उत्पन्न होते हैं, ईसमें मधुर, सम्बीसे सहा, मिरचमें कटु इस प्रकार विभिन्न रस हो जाते हैं। मेघोंसे आनेवाला पानी एकसा होता है, परंतु इमलीमें सहा, मिरचमें कटु इस प्रकार विभिन्न रस हो जाते हैं। मेघोंसे आनेवाला पानी एकसा होता है, परंतु वनस्पतियोंके भेदसे रसमें भिन्नता उत्तम होती है। मूमिभी एक है परंतु उसीमें उपने गुलावकी सुगंब और प्रकारकी है, चमलिकी जन्म प्रकारकी और पारिजातक की और प्रकारकी होती है। एकहि सूमीमें रस केनेवाले भिन्न होनेके कारण विभन्न रसोंकी उत्तमित्र होती है। इसी प्रकार विराद् रूपी दिन्य कामबेनु एकहि है, परंतु उससे देव, ऋषि, पितर, असुर, मनुष्य सर्प, गन्धर्व आदि भिन्नभिन्न गुण प्राप्त करते हैं, इसका वर्णन इस स्कर्म देखने योग्य है, यही बात इस कोइक में देखने

## १ विराट्, दिच्य कामधेनु ।

| ङोक                | दोद्दनकर्ता               | वत्सः                   | दोहन<br>पात्र           | बु <b>ळानेका</b><br>नाम | दूध                   | नीवन साधन   | क्या करता है अथवा |
|--------------------|---------------------------|-------------------------|-------------------------|-------------------------|-----------------------|-------------|-------------------|
| श्रसुर:            | द्विमूर्चा<br>सर्व्यः     | विरोचनः<br>प्राह्वादिः  | <b>अ</b> यस्पात्रं      | माया                    | माया                  | माया        | limpian .         |
| पितर:              | <b>अन्तकोमार्त्यः</b>     | यमः राजः                | रजतपात्र                | स्वधा                   | स्वधा                 | स्वधा       | men April         |
| सनुष्यः            | पृथी वैन्यः               | मनुः<br>वैवस्वतः        | पृथिवी<br>(मिही)        | इरावती                  | कृषि, सस्य            | कृष्टि सस्य | कृष्टि-शिधः       |
| सप्तऋषि            | बृद्दस्पतिः<br>स्रांगिरसः | सोमोराजा                | <b>छ</b> न्द्रः         | ब्रह्मण्वती             | ब्रह्म, तपः           | ब्रह्म, तपः | ब्रह्मवर्षसी      |
| देव                | सविवादेव:                 | इन्द्रः                 | चमसः                    | <b>अर्जा</b>            | ऊर्जा                 | জন <b>ি</b> |                   |
| गन्धर्व<br>अप्सराः | वसुरुचि:<br>सौर्थवर्चसः   | चित्ररथः<br>सौर्थवर्चसः | पुष्करवर्ण<br>(कमळपत्र) | पुण्यगन्धा              | पुष्यगम्बः<br>(सुगंघ) | पुण्यगन्धः  | सुगन्धित होता है। |
| इतरजन              | रजतनाभिः<br>कावेरकः       | कुषेर:<br>वैश्रवण:      | षायपात्रं               | तिरोधा                  | तिरोधा                | तिरोधा<br>- | पाप दूर करता है   |
| सर्प               | धतराष्ट्र:<br>ऐरादत:      | तक्षकः<br>वैशाखेयः      | षद्वाबुपात्र            | विषवती                  | বিঘ                   | विष         |                   |

## २ विराट्, दिच्य कामधेनु :

| दोहनकर्वा  | दुग्धाशय     | वस्स         | रसना                       | गौके         | स्तन            | <b>दू</b> भ                        |
|------------|--------------|--------------|----------------------------|--------------|-----------------|------------------------------------|
| देव मनुष्य | उधस्<br>कभ्र | र्ग<br>इन्द् | ौ बांधनेकी दोशी<br>गायत्री | नाम<br>ऊर्जा |                 |                                    |
|            |              | 4.4          | गायत्रा                    | स्वधा        | बृहत्<br>रथन्तर | ন্যন্তঃ ( প্লাক্চাহা )<br>লীঘদ্যিঃ |
|            |              |              | Paralle                    | स्नृता       | यज्ञायज्ञियं    | यज्ञ                               |
|            |              |              |                            | इरावती       | वामदेष्य        | भाप:                               |

## ३ विराट् गी।

| किसके पास गई<br>वनस्पती | पुनः बननेका समय<br>संवत्सर | क्या दोता है                | Stie                 |
|-------------------------|----------------------------|-----------------------------|----------------------|
|                         |                            | भहता है।                    |                      |
| पितर                    | माध                        | मासिक दान देते हैं          | वितृयामज्ञान         |
| देव                     | पक्ष                       | अर्थभासमें वषट् करते हैं    | देवयानज्ञान          |
| म नुष्य                 | सय:                        | प्रतिदिन नश्च प्रहण करते है | - New York Asset Wal |
|                         | तरकाक अर्था                | And the second of           |                      |

इन को कि से पता अपना है कि इस विराट रूपी काम थे नुसे किसने किस प्रकारका दूध प्राप्त किया। काम थे नुसे पास जो मांगा जाता है, वही उसकी प्राप्त होता है। भाप चाह अमृत मांगे अथवा बाहे आए विष मांगे। एक हि काम थे नु अमृत मांगे अथवा बाहे आए विष मांगे। एक हि काम थे नु अमृत मांगनेवा के को अमृत देगी और विष मांगनेवा के को विष देगी। काम थे नु तो वर मांगनेवा के की हच्छा एस कर सकती है। यहां वर मांगनेवा के को योग्य बुद्धि चाहिये। नहीं तो विराद् देवता प्रसन्न होनेपर भी बेढंगावर मांगकर अपनाहि नाश कर लेगा।

पूर्वोक्त कोष्टकको देखनेसे पता लगेगा कि असुरीने इस विराट् दंबीको 'माया 'नामसे पुकारा, मायाका अर्थ है— " उठ, कपट, घोखा, जैसा दीखता है वैसा वास्तविक न होता, अम, कौतालय। ' असुरीने विराट् देवीमें ये गुण देखे और उनसे येहि गुण मांगे, उनको येहि गुण मिले। जो असुरीने मांगा वही उनको मिला। प्राचीन और अर्वाचीन कालके असुरीमें कपट और घोखा हि दिखाई देता है। इनही घोखेबाजीके कृत्योंसे असुर पहचाने जाते हैं। असुरीका सब इतिहास घोखेबाजीका ही इतिहास है।

स्ती विराट् कामधेनुसे देवोंने बल भीर भन्नकी प्रार्थना की भीर अनको भन्न भीर बल प्राप्त हुआ। इस बलसे देवोंने असुरोंका परासव किया भीर देवोंका राज्य इस सुष्टीमें होगया।

मनुष्योंने विराट् देवीसे कृषि और फक आदि मिके की प्रार्थना की और यह कृषि विद्या उन्होंने प्राप्त की, आजतक मनुष्य कृषिसे अपना जीविका निर्वाह कर रहे हैं।

सर्वीने देखिये ऐसी उत्तम देवताकी उपासना करके क्या मांगा, जो न हनको लाभकारी है और न दूसरोंका दिल कर सकता है। ऐसी बढ़ी देवता भादिमालाकी प्रसन्नता होने के बाद उससे सर्व ऐसी एक चीज मांगते हैं कि जो जगत्का नाश कर सकती है। जगद्रचना करनेवाकी देवी प्रसन्न हुई तो इससे जो चांह सो मिक सकता है, परंतु उससे सर्वोंने विषय मांगा, जो प्राणीमात्रका नाश कर सकता है। इस प्रकारकी भारमधातक मांग किसीको करना उचित नहीं है। यदि सर्व उस देवतासे विशेष महती शक्ति मांगते, तो वह उनको मिकती, परंतु उसके लिये भी शुद बुद्धि चाहिये। उसके अभावमें ऐसा हि होगा। इसका तास्पर्य यह है कि बढ़ीसे बढ़ी शक्ति भी हाथमें आगयी, तो भी मनुष्यका कोई काम नहीं हो संकता, क्यों कि इस शक्तिका उत्तम

उपयोग करनेका ज्ञान हसकी चाहिये। उस ज्ञानके सभावमें वह प्राप्त हुई बड़ी शक्ति निःसंदेई इसकी हानि करेगी। जैसा सर्प भीर समुर इस देवताकी कृपासे काम न हठा सके। परंतु ऋषि, देव और मानवोंने उससे बड़ा लाभ प्राप्त किया। विशेष कर ऋषियोंने हस देवतासे क्रिया और तप 'प्राप्त किया, जो सब मानवजातीकी उज्ञतिका एकमात्र साधन है, ऐसा हम कह सकते हैं। यदि मांगनेका समय साया तो ऐसा मांगना चाहिये।

इस स्करी भन्य बातें इस प्रवेक्त अपदेशका गौरव करनेके किये हैं, अत: उनका विशेष विवरण करनेकी कोई मावस्थकता नहीं है।

पाठक यहां इस बातका स्मरण रखें कि यह विराट् देवता केवल असुर, पितर, देव, मनुष्य, इतरजन, सप् आदिकोंकोहि प्रसन्न हुई और हम सब मनुष्योंको वह वर देनेको तैयार नहीं है, ऐसी बात नहीं है। वह आदिमाता जगन्माता हम सबको जो चाहे सो हेनेको तैयार नहीं है, हम सब जो चाहे सो केतेभी हैं, परंतु जो लेना चाहिये वह लेते। अयोग्य पदार्थ लेकर हम अपनी अवनति कर रहे हैं, इसलिये वेदने हमें इस स्कट्टारा यह उपदेश देकर कहा कि उससे अच्छी शक्ति हि मांगना चाहिये और कोई हानिकारक बात नहीं माजनी चाहिये।

प्रत्येक मनुष्य मनमें संकल्प करता है, इच्छा करता है, कामना करता है वह सब पूर्वोक्त कामधेनुसे मांगहि होती है। प्रत्येक मनुष्य कामधेनुके समीप है। यह सब ' विराट् ' कामधेनुहि है भीर उसके सामने बैठकर मनुष्य इच्छा करता है। कलानुक्षके नीचे सथवा कामधेनुके सामने बैठकर मनमें सबी या बुरी कामना की जायगी, तो वह तरकाल सिद्ध होगी। मली कामना मनमें उरपन्न हुई तो कोई दोष नहीं होगा, परंतु बुरी कामना छठी तो हानि होनेमें कोई संदेहि नहीं। यहां पाठक स्मरण रखें कि जो हानि बुरा संकल्य करनेसे होगी, उस हानिकी जिम्मेवारी अपनेहिपर है। इस-प्रकार विचार करनेपर पता करोगा कि मनुष्य स्वयं अपना नाश कर रहा है। इसने बुरी कामना की सौर कामधेनुसे वैसा फल मिला, तो उसमें कामधेनुका क्या दोष है है दोष सब कामना करनेवालेका है। यह बात पाठकोंके मनमें स्थिर करनेके किमेडि इस स्कक्ता उपदेश हुआ है।

पाठक यहां अपनी संकल्पशक्तिका बल देखें और सदा ग्रुभसंकल्प करके अपनी खन्नतिका मार्ग सुगम करें।

## क्रमा अपने साष्ट्रीय उपदेश । अपने प्रमाणि

इस सुक्तका जो पहिला आग है वह राष्ट्रीय बन्नति-विषयक है। उसमें जानताकी स्वति कैसी हुई, राष्ट्रीय संघटना कैसी हुई और कोगोंकी प्रातिनिधिक समा कैसी बनी इस विषयका उपदेश इस स्कार्स है। यहाँ ' दि-राट् या वि-राज् ' शब्दका अर्थ ' राजदीन स्थिति ' है। जिस समय राजा बना नहीं था, राजा बनानेकी कुल्पना अथवा राजाकी भी कल्पना जिस समय जनतामें नहीं थी, इस समयकी जनताकी अवस्था ' वि-राजु ' बाब्द द्वारा यहाँ बतायी है। राजसंस्था गुरू दोनेके पूर्वकी स्थिति इस बाब्दने यहाँ प्रकट की है। यह शब्द ' ल-राज-क ' शब्दका पर्यापशब्द नहीं है। अराजक लोग राजाकी सत्पत्तिके पश्चात् होते हैं। पिहके राजाकी उत्पत्ति हुई, पश्चात् राजा भीर राजपुरुष प्रजापर भरयाचार करने करो, जनके अत्या-चारसे त्रस्त होकर राजाका नाश करनेकी इच्छासे 'बराजक' क्षोगोंका जनम हुआ है। अर्थात् राजाके डत्तर कालसे ' अराजक 'की उत्पत्ति और पूर्व काळमें ' विराज् 'की स्थिति होती है। इस प्रकार विचार करनेसे विराज्का अर्थ पाठकोंके मनमें स्थिर हो सकता है। जनता विराज स्थितिमें थी, इसका मर्थ केवल विखरे लोक थे और उनमें कोई संघटना नहीं थी।

तत्पश्चात् सबसे प्रथम जो संघटनाका प्रारंभ हुला वह 'स्वीपुरुषोक मेल 'से दि प्रारंभ हुला है। स्वीपुरुष तो पशुआंमें भी मिलते हैं, परंतु वे लपना गृहस्थ संसार नहीं करते। उनका मेल तो देवल कामुकताके समयमें दि दोवा है। मनुष्यमें बुद्धि है, मन है और प्रेमभी है। प्रारंभिक मनुष्योंमें पशुष्य स्वापुरुष संबंध होते होते जब उनका प्रेम अधिक दढ होने लगा, तब वे एकत्र रहने लगे। इस एकत्र निवासको धर्मकी नियंत्रणा होनेसे 'गृहपति' संस्थाकी उत्पत्ति होगई है। धर्मकी नियंत्रणाके साथ प्रतिदिनका अग्निहोत्र तथा अन्यान्य गृहस्थवर्म मनुष्यके साथ संबंधित होगये। इस समय यह मनुष्य वर करके रहने लगा। घरमें रहनेसे घरका स्वामी, स्वामीकी सहचारिणी स्वी और उसके सहायक भाई और पत्र है, यह कल्पना मनुष्यमें उत्पन्न होगई और यही कल्पना बढते बढते बढे

साम्राज्यमें परिणत हुई। इसी उन्नविका क्रम इस स्कर्मे दर्शाया है।

गृहपति, बाह्वनीय और दक्षिणामि ये तीनों संस्थाएं गृहत्यवस्थाते हि अधिकाधिक संघटना होनेका आशय बता रही हैं। गृहपति संस्थामें यज्ञ भी छोटे होते हैं, आहवानीय और दक्षिणाधिमें यज्ञ वह गये और उसके कारण मानव-संघटना भी वढ गयी। परंतु भभीतक प्रामसंस्थाका महितत्व नहीं हुआ था। बनेक कुटुंब एक स्थानपर रहते थे, परंतु ग्रामसंस्थाके बंधनसे वे संबंधित नहीं थे। एक स्थानपर श्वनेक कटंब रहनेके पश्चात् सब कुटुंबियोंकी मिलकर एक प्रामसंस्था दोनी चादिये, इससे प्रामकी संघटना अथवा सच कहे तो जो उस स्थानपर कुटुंब रहते हैं, सनकी संबदना होगी, यह कल्पना उत्पक्ष हुई होगी। गृहपति संस्थाके पश्चात् ग्रामकी कीर ग्रामसंस्थाकी कल्पना स्वभावत: हि उत्पन्न होगी। क्यों कि गृहपति संस्थामें जो घरके नियंताकी भावनाका और संघटनासे सुखका अनुभव है, हसी अनुसबसे अनेक गृहस्थियोंका मिककर एक कुटुंब बनाने और उससे अपना संघवक बढानेकी करूपना मनुष्योंमें करपन्न होना स्वामाविक है। है हिए। साथ अपनी किए

इससे दि 'सभा 'की उत्पत्ति दोगई है। यदा सभा
वाद्द 'ग्राम-सभा 'है। 'ग्राम ' राद्दका दि अर्थ
'संघटित समाज 'है, अनेक कुटुंब एक नियमसे बंधकर
एकत्र रदते हैं इसका नाम 'ग्राम 'है। इस ग्रामकी जो
सभा उसका नाम ग्रामसभा है। यद सभा उस ग्रामके
चुने हुए प्रतिनिधियोंकी दि होती है। कोई बादरका मनुष्य
इस सभाका सदस्य नहीं हो सकता। जो उस ग्रामका
रदनेवाका है, उपरी नहीं है, जिसका घरदार ग्राममें है और
जो उस ग्रामके कुटुंबियोंका चुना हुआ प्रतिनिधि है, वद्द उस सभाका सदस्य दो सकता है। इस प्रकारके जो लोगोंके
प्रतिनिधि होंगे उनकी ग्रामसभा होगी। और यह सभा
ग्रामकी रक्षा, बारोग्य प्रवंध, शिक्षाब्यवस्था आदि कार्य
करेगी। मानो इस ग्रामसभासे इस ग्रामकी नियंत्रणा होगी।

इस प्रकार शनेक ग्राम बने, शनकी ज्यवस्थापिका सभाएं बनी, तो उनके आपसमें 'संग्राम ' होना संभव है। ऐसे 'सं-ग्राम ' होनेके पश्चात हि संग्रामोंसे अहित होनेका अनुभव ज्ञान होगा और शनेक ग्रामोंकी एक संघटित सभा बनानेकी कल्पना सबको प्रिय होगी। इसी कारण 'सिमिति 'की निर्मिति होगई ऐसा मागे इस स्कर्में कहा है। प्रेंकि ग्रामसमाओं के द्वारा चुने हुए प्रतिनिधियों की हि यह राष्ट्रसमिति अथवा राष्ट्रीय सभा होती है। और इसके द्वारा राष्ट्रका शासन होता है। इसके बीचर्से प्रीत समाएं छोटी अथवा बढी होनेका अनुमान पाठक कर सकते हैं और इससे बढकर साम्राज्यमहासमाका होगा भी पाठकों की कहपनामें आसकता है।

महासमा अथवा समिति तो राष्ट्रकी होती है और इसमें सब आमोंके प्रतिनिधि आनेसे प्रतिनिधियोंकी संख्या बढी होती है : जब बहुत किंवा संक्डों प्रतिनिधि होते है तब सनका उपस्थित होना और एक मतसे काम चकना अथंत कठिन होता है, इस किये उनमेंसे कुछ थोडेसे चुने हुए अधिक योग्य कार्यकर्ताओंका 'मंत्रमंडल 'बनाना आवश्यक हुला करता है। कार्य करनेके समय इसकी अत्यंत आवश्यकता होती है। अतः इसी स्कूके अन्तिम भागमें 'आमंत्रणा 'परिषद बनानेका शहेख है। आमंत्रणा अथवा संत्रणा करनेवाला हि मंत्रिमंडल होता है। यह सब राष्ट्रके घासन व्यवहारका विचार करता है और तदनुसार सब ओहबेदगरों द्वारा राष्ट्रका तथा तदन्तर्गत आमोंका शासन व्यवहार करता है। इस ढंगसे वेदने कोकशासन संस्थाकी उद्यतिका क्रम बताया है।

मनुष्यसे जो भारमशकि है वह बढी प्रभावशालिनी है। उस धारमशकिसे ज्ञान, वीरता, संग्रह और कर्म ये चार भेद हैं। जहां धारमा है वहां ये चार शकिविभाग न्यूनाधिक रीतिसे हैं। मनुष्यसे येही ब्रह्म, क्षत्र, विराट्, शूद्र नामसे प्रसिद्ध हैं। ज्ञानसंग्रह, राष्ट्रपालन, धनसंचय भीर कर्मकीशरू ये इनके कार्य जगत्में सुप्रसिद्ध हैं।

जब अनेक कुटुंब एक स्थानपर आजाते हैं तब छनमें कहें छोग ज्ञानका संप्रद करनेवारे, विचारसंपन्न, केवल ध्यानधारणामें रत होते हैं, वे जगत्के न्यवहारके जालमें नहीं फंसते। दूसरे कहें छोग ऐसे होते हैं कि जो अपने बाहुबलसे प्रामकी रक्षा करनेमें तत्पर होते हैं।

इनके बक्से दोनेवाकी रक्षासे जन्य कोग अपने आपको सुरक्षित समझते हैं। दूसरोंकी रक्षाके क्रिये जारमसमपैण करनेमें हि इनका यश दोता है। ये ग्राम या राष्ट्रकी रक्षाके किये अपने जीवितका भी समर्पण करते हैं। परोपकारके छिये ये क्षत्रिय छोक बढी बढी आपत्तियां सहन करते, अपने जीवितको संकटों में और साइसोंके कार्यों में सोंप देते हैं और संपूर्ण जनताके धन्यवादको योग्य बनते हैं।

वैश्य लोग खेती, और ज्यापार ज्यवहार करते हैं, धन जीर जनताक हितके कार्य करनेके लिये उस धनका समर्पण भी करते हैं। ये वैश्य लोग संमहमें भी चतुर होते हैं जीर दानमें भी शूर होते हैं। इसीमें इनका यश हुआ करता है।

चौथे कमें नीर हैं, इनको शुद्ध कहते हैं — अने क हुनर या कारीगरीके कमें करना इनका कर्तव्य है। विविध प्रकारके कुशकताके कमें करके ये अनेकानेक सुखसाधन निर्माण करते हैं। सब अन्य कोग इनकी कारीगरीसे सुबके साअन प्राप्त करते हैं। जो कोग इन चारों वर्गोंमें नहीं संमिकित होते उनको अवर्गीकृत पंचम वर्गमें संमिकित किया जाता है। ये पांच प्रकारके 'पंच-जन 'हैं। इन पंचजनोंकाही ग्राम नगर पत्तन और राष्ट्र होता है। इन वर्गोंके प्रतिनिधि जहां इक्ट्रें होते हैं, उस समाका नाम 'पंचायत' है, यही ग्रामसभा, नगरसमिति, राष्ट्रसभा और आमंत्रणपरिषद है।

जहां सभा दीती दें वहां उसका अध्यक्ष, मंत्री आदि अधिकारी होते हि हैं, इस कारण प्रामसभामें प्रामसभाध्यक्ष, राष्ट्रसमितिमें वसका मध्यक्ष भीर मंत्रिमंडलमें उसका मुख्य मंत्री, होना स्वामाविक हैं । जिस प्रकार घरमें घरका स्वामी होता है, उसी प्रकार सभामें समाका नियासक होना बावश्यक है। बागे चलकर युद्धादि प्रसंग छिडजानेपर युद्धनायक सेनाका विशेष बल द्वाथमें नानेसे जध्यक्षहि स्वयं शासक राजा या महाराजा वनता है। भथवा जिसकी प्रजाजन राज्यका अध्यक्ष चुनते हैं वही अपना वक बढाकर स्वयंशासक राजा बनता है ! यह राजाका विषय यहां नहीं है, यहां केवक ग्रामसभा, राष्ट्रसमिती और मन्त्रिमंडक प्रजाजनोंद्वारा चुने हुए प्रतिनिधियोंका कैसा बनता है, इसीका वर्णन यहां है। पाठक इस व्यवस्थाको देखें भीर अपने अपने प्रामों जीर प्रान्तों तथा राष्ट्रमें इस प्रकारके प्रजानियुक्त प्रतिनिधियोंकी शासक संस्था नियुक्त करें और इसके द्वारा शासन करके अपनी सर्वागपूर्ण उसति सिद्ध करें।

अष्टम काण्ड समाप्त।

5-1215

# अथर्ववेदका स्वाध्याय।

## अष्टम काण्डकी विषयसूची।

|   | विषय                               | 28         |   | विषय                             | रह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|---|------------------------------------|------------|---|----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | . <b>म्</b> कविवरण                 | 3          |   | मृत्युका सर्वाधिकार              | 29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | स्कोंके ऋषि-देवता-छन्द             | 8          |   | जीवनीय विद्याका सपदेश            | 29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | ऋषिकमानुसार स्कृतिभाग              | Ę          |   | ज्ञानका कवच                      | 18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | देवता क्रमानुभार स्कविभाग          | <b>o</b>   |   | प्राणभारणा                       | 85                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | उस्रतिका सीधा मार्ग                | 6          |   | जाटर भग्नि                       | 4.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 8 | दीर्घायु प्राप्त करनेका उपाय       | ٩          |   | <b>क्षीवधिप्रयोग</b>             | 124                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|   | बीर्घायु किस प्रकार प्राप्त होगी ? | 18         |   | उपदेशका कार्य                    | Ne                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | धर्मक्षत्र                         | 18         |   | समयविभाग                         | 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | तूरका मार्ग                        | 18         | 3 | दुर्धोका नाश                     | 80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | रथी और रध                          | 14         |   | दुष्टोंके हक्षण                  | 84                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | ज्योतिकी प्राप्त                   | 18         |   | दुष्टोंका नाश करनेवाळा कैसा हो ? | 80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | शोकसे बायुष्यनाश                   | 9 6        |   |                                  | 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | हिंसकोंसे बचना                     | 90         |   | द्ण्डका विधान                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | अवनतिके पाश                        | 90         | 8 | <b>कात्रुद्मन</b>                | ५०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | ज्ञान और विज्ञान                   | 16         |   | दुष्टोका दयन                     | 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | स्फूर्ति और स्थिरता                | 96         |   | दुष्टीके लक्षण                   | 24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | रक्षा भीर जामति                    | 198        |   | सत्यका रक्षक इंश्वर              | 49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | सामाजिक पाप                        | 19         |   |                                  | 49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | सूर्वंत्रकाशसे दीर्घायु            | 19         |   | वश्रद्ण्ड                        | ą o                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|   | तम भौर ज्योति                      | <b>₹</b> 9 |   | देशसे निकाल देना                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | दो मार्गरक्षक                      | 29         |   | दुष्टोंको तपाना                  | 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | उपदेशक<br>उपदेशक                   | 42         |   | दुष्टीका द्वेष                   | 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   |                                    | 21         |   | पापीकी अधोगित                    | 80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 3 | दीर्घायु                           |            |   | भारमदण्ड                         | 51                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | दीर्घाय बननेका छपाय                | 79         |   |                                  | The state of the s |

|    |                      | विषयसूर    | î i                            | ११९    |
|----|----------------------|------------|--------------------------------|--------|
| ५  | प्रतिसर माण          | <b>ξ1</b>  | अमरर्थ श्रीषध                  | 68     |
|    | मणिषारण              | 68         | ८ पराक्रमसे विजय- शत्रुपराजय   | ۲۹ د د |
|    | एक बांका             | <b>ξ</b> ξ | युद्धकी नीति                   | 90     |
| દ્ | गर्भदोषनिवारण        | ६७         | दुर्गंभयुक्त धूंवां<br>विजय    | ९३     |
|    | प्रस्तिके दोष        | 62         |                                | 45     |
|    | मच्छरोंका गायन       | ७५         | र पक हि उपास्य देव विराद्      | 68     |
|    | मच्छरोंके शस्त्र     | ७६         | एक उपास्य देव                  | 300    |
|    | सब्छरोंके स्थान      | 98         | गौके दो वर्ष                   | 100    |
|    | रोगिकिमियोंके नाम    | ७६         | वैश्वानस्की प्रतिमा<br>सात गीध | 103    |
|    | पिंग वज              | ७७         | गौ महिमा                       | 104    |
|    | पिंगबजके गुण         | 9 <b>9</b> |                                | 104    |
| v  | भौषधि                | 96         | कामधेनुका दूध                  | 998    |
|    | भौषधियोंकी वाक्तियां | 48 8       | कोष्टक दिव्य 'कामधेतु          | 118    |
|    | पापसे रोग            | 82         | राष्ट्रीय अपदेश                | 115    |
|    | तीन प्रकारका भोजन    | 68         | विषयसुची                       | 116    |

## अष्टम काण्ड समाप्त ।



ž

THE REAL PROPERTY OF THE PARTY OF THE PARTY

# अथवंवद

का

सुबीय आष्य ।

नवमं काण्डम।

A STANT OF THE STA



# वेदमंत्रमें देवोंका निवास।

ऋचो अक्षरे परमे व्योमन् यस्मिन्देवा अधि निश्वे निषेदुः । यस्तन्न वेद किंमृचा करिष्यति य इत्तद्विदुस्त इमे समासते ॥ ऋग्वेद १ । १३४ । ३६; अथर्ववेद ९ । १० । १८ というできるないないないできょうかいかいかいかいからないないないないないないないないない

" परम आकाशमें रहनेवाले सब देव ऋचाओं — वेदमंत्रोंके अक्षरोंमें बैठे हैं। इस बात को जो नहीं जानता, वह वेदमंत्र लेकर क्या करेगा ? जो इस बातको जानते हैं वे संघटित होकर उच्च स्थानमें बैठते हैं।"



# अथर्ववेदका सुबोध भाष्य।

## नवम काण्ड।

इस नवम काण्डका प्रारंभ 'दिवः ' शब्दसे हुआ है। इसका अर्थ 'प्रकाशमय रेस्वर्गकोक है। प्रकाशमय लोक मंगल है अतः इस काण्डका प्रारंभ मंगल शब्दसे हुआ है। इस सूक्तकी देवता 'मधु 'अर्थात् मीठास है। जिस सूत्रात्मासे यह संपूर्ण विश्व बंधा गया है उस मधुर सूत्रका वर्णन इस मंत्रमें होनेसे इस काण्डका प्रारंभ मंगलके वर्णनसे हुआ है, इसमें संदेह नहीं है।

इस काण्डरी ५ अनुवाक, १० सूक्त और ३०२ मंत्र हैं। इनका विभाग इस प्रकार है-

| MORIA. | सूक्त | दशतिविभाग  | पर्याय   | मं <del>त्र</del> संख्या | कुलसंख्या |
|--------|-------|------------|----------|--------------------------|-----------|
| भनुवाक | 8     | 40+48      |          | 28                       |           |
|        | ,     | 90+90+4    |          | २५                       | 88        |
| 2      |       | 90+90+99   |          | 38                       |           |
|        |       | 60+88      |          | २४                       | પપ        |
|        | q     | 90+90+80+6 |          | \$6                      |           |
|        | Ę     |            | <b>q</b> | ६२                       | 3.00      |
| 8      |       |            | 9        | २६                       |           |
|        | 6     | 90+92      |          | 22                       | 86        |
| 4      | 8     | 90+92      |          | २२                       |           |
|        | 90    | 30+90+6    |          | २८                       | 40        |
|        |       |            |          | <b>१</b> ०२              | ३०२       |

इस काण्डमें १० सुक्त है, उनके ऋषि देवता छन्द देखिये-

## स्कतोंके ऋषि-देवता-छन्द ।

| व्यवसाय कार्य स्वता छन्त्र । |                            |                |                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |
|------------------------------|----------------------------|----------------|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
|                              | मं <mark>त्रसं</mark> ख्या | ऋषि            | देवता                    | छन्द                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| प्रथमोऽनुः                   | सकः ।                      |                |                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |
| विंशः प्रपा                  | ठकः।                       |                |                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |
| ٦                            | 48                         | <b>भ</b> यवर्ग | मधु<br>ब्राश्विनी        | त्रिष्टुप् २ त्रिष्टु व्यर्भा पंकिः; ३ पराज्ञ ष्टुप्; ६ महाबृहती अति शक्तरमर्भा; ७ अति जागतमर्भा महाबृहती; ८ बृहतीगर्भा संस्तारपंकिः; ९ पराबृहती प्रस्तारपंकिः; १० पुराध्याक्षेत्रः, १९-१३, १५, १६, १८, १९ अनुष्टुभः; १४ पुरजिष्णम्; १७ उपरिष्टाद्विराङ् बृहती; २० सुरिग्विष्टारपंकितः, २१ एकाव० द्विव० आर्ची अञ्चष्टुप्; २२ त्रिप० ब्राह्मी पुर्जिष्णमः; २३ द्विप० आर्ची पक्तिः, २४ व्यव०षट्प०अष्टिः। |  |  |
|                              | <b>२५</b>                  | 91             | <b>कामः</b>              | त्रिष्ट्रप् ५ अतिजगती; ७ जगती ८ द्विप० आर्ची पंचिः;<br>११, २०, २३ भुग्रजः; १२ अनुष्टुपः,१३ द्विप० आर्ची<br>अनुष्टुप्; १४, १५, १७, १८, २१. २२ जगस्यः;<br>१६ चतुष्प० शक्वरींगभी परा जगती।                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| द्वितायोऽनु                  | वाकः।                      |                |                          | action in transmission 持续的。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |
|                              | 3 9                        | भृग्वंशिराः    | <b>बा</b> ला             | अनुष्टुष् । ६ पथ्यां पंक्तिः, ७ पुर उष्णिकः, १५ त्र्यवक<br>पंच० अतिशक्वरीः, १७ प्रस्तारपंक्तिः, २१ आस्तार<br>पंक्तिः, २५, ३१ त्रिप० प्राजापत्या बृहतीः, २६ साम्नी<br>त्रिष्टुभ्, २७-३० प्रतिष्ठा नाम गायत्रीः, ( २५-३१<br>एकाव० त्रिपदा )                                                                                                                                                              |  |  |
| *                            | 48                         | <b>महा</b> ।   | भावभः                    | त्रिष्टुस् ८ मुरेक् ६, १० २४, जगस्यः; ११-१७,<br>१९ २०, २३ अनुष्टुमः, १८ उपरिष्ठाद्वृह्ती; २१<br>आस्तारपंतिः।                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |
| वृतीयोऽनु                    | वाकः।                      |                |                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |
| <b>4</b>                     | 36                         | भृगुः          | काजः<br>पंचीद् <b>नः</b> | त्रिष्टुम् ३ चतु०पुरोतिशकरो जगती; ४,१० जगत्यी। १४,१७,२७-२० अनुष्टुमः (३० ककुम्मती); १६ त्रिप० अनुष्टुप्; १८,३७ त्रिप० विराङ्गायत्री; २३ पुर उिणक् १२४पंचप० अनुष्टुबु जिगरगर्भोपरिष्टा द्वार्टता विराङ् जगती;२६ पंचप० अनुष्टुबु जिगरगर्भोपरिष्टा द्वार्टता सुरिक्। ३१ सप्त० षष्टी; ३२-३५ दश्यप० प्रकृती; ३६ दश-                                                                                         |  |  |

पदा आकृतिः; ३८ एकाव० द्वि० साम्नी त्रिधुम्।

| एकविंकः प्रपाठक  | : 1              |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|------------------|------------------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                  | २ हहा            | भतिखा    | Province of the second second                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                  |                  | विद्या   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| (a) a            | <b>9</b> ,       | ,,       | १ त्रिप० गायत्री;२ त्रिप० आर्षी गायत्री ३, ७ साम्नी<br>त्रिष्ठुप्; ४, ९ आर्ची अनुष्ठुम् ५ आसुरी गायत्री; ६<br>त्रिप० साम्नी जगती; ८ याजुषी त्रिष्ठुम्; १० साम्नी<br>भुरिग्बृहती; ११, १४–१६ साम्म्यजुष्टुम् १२ विराङ्<br>गायत्री; १३ साम्नी निमृत्पंक्ति; १७ त्रिप० विराङ्                                                                 |
| (২) ৭            | رر ١٦            |          | भुरिश्गायत्री। १८ विराट् पुरस्ताद्बृहतीः १९, २९ साम्री त्रिष्टुम्; २० आसुरी अनुष्टम्; २१ साम्नी डाणिग्; २२, २८ साम्री बृहती (२८ मुरिग्); २३ आर्ची अनुष्टुम्; २४ त्रिप० स्वराङनुष्टुप; २५ आसुरी गायत्रीः; २६ साम्नी                                                                                                                        |
|                  |                  |          | अनुष्टुभ्; २७ त्रिप० आर्ची त्रिष्टुप्; <b>३० त्रि १० आर्ची</b><br>पंक्तिः ।                                                                                                                                                                                                                                                               |
| (A) od<br>(B) d  |                  | 79<br>71 | ३१~३६, ३९ त्रिप० पिपीलिकमध्या गायत्री; ३७ साम्नी<br>बृहती;३८ पिपीलिक पध्योष्टिणक् । ४०-४३ (१) प्राजाप्र<br>त्यानुष्टुप् (१) ४४ भुरिक् (२) ४०-४३ त्रिप० गा॰                                                                                                                                                                                |
| (4) &            | 9.1              | 99       | यत्री; (२) ४४ चतु० प्रस्तारपाँदीः । ४५ (१) साम्नी उध्यिक्; ४५ (२) पुर उध्यिक् ४५ (३), ४८ (३) साम्नी मुरिग्बृहती ४६ (१),                                                                                                                                                                                                                   |
| (4)97            |                  | 19       | ४७ (१), ४८ (२) साम्त्री अनुष्टुम्; ४६ (२) त्रिप० निचृद्धिराण्नाम गायत्री; ४७ (२) त्रिप० विराद्ध् विषमा नाम गायत्री; ४८ (१) त्रिप० विराद्धनुष्टुप्। ४९ आसुरी गायत्री; ५० साम्नी अनुष्टुप; ५९, ५३ त्रिप० आची पंक्तिः; ५२ एकप० प्राजापत्या गायत्री; ५४—५९ आची वृह्दती; ६० एकपदा आसुरी जगती; ६१ याजुषी त्रिष्टुप्, ६२ एकप० ष्मासुरी जिल्लिक्। |
| चतुर्थोऽनुवाकः । |                  |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٩                | र <b>्ज</b> ना । | गीः      | १ आर्ची बृहती; २ आर्ची उष्णिक; ३, ५ आर्ची अनु-<br>ष्टुभ्; ४, १४, १५, १६ साम्नी बृहती; ६, ८ आसुरी<br>गायत्री; ७ त्रिपदा पिपीलिकमध्या निचद्रायत्री; ९, १३                                                                                                                                                                                   |

षुभः ४, १४, १५, १६ साम्नी बृहती; ६, ८ आसुरी जायत्री; ७ त्रिपदा पिपीलिकंमध्या निचत्रायत्री; ९, १३ साम्नी गायत्री; १० पुरस्रिणकः, ११, १२, १७, २५ साम्नी सिणकः, १८, २२ एकप० आसुरी जगती; १९ एकप० आसुरी पंक्तिः; २० याजुषी जगती; २१ आसुरी अनुष्टुभः; २३ एकप० आसुरी बृहती; २४ साम्नी सुरिगः बृहती; २६ साम्नी त्रिष्टुप

भुगवं निराः अनुष्ट्रभ् १२ अनुष्ट्रवामी कर्तुमती चतुष्प० उष्णिक् , १५. सर्वशीर्षा-6 22 विराडण्ट्रपः २१ विराट् पथ्या बृहतीः १२ पथ्या पंक्तिः मयाद्यपा-काणं. पंचमोऽनवाकः। 9 वसः वामः त्रिद्धमः १२, १४, १६, १८ जगत्यः। क्षध्यारमं अदित्यः गौः 90 5% ब्रिष्ट्रम् १, ७, १४, १७ १८ जगत्यः; २१ पंच० विराट अतिशकरी; २४ चतु॰ पुर॰ भुरिगति जगती; २, अध्यातमं २६, २७ सरिग्।

## ऋषिक्रमानुसार स्वताविभाग ।

इस प्रकार इस नवम काण्डके अधि, देवता और छंदोंकी व्यवस्था है। अब इनका ऋषिक्रमानुसार सूक्तविभाग देखिये-

१ ब्रह्मा कि बिके ४, ६, ७, ९, १० ये पांच स्का हैं,

२ अथर्वा ,, १,२ ये दो सूक्त हैं,

३ मुखंगिरा ,, ३,८ ,, ,,

**४ मृगु ऋषिका ५ वॉ एक सूक्त है।** 

इस तरह चार ऋषियों के देखे मंत्र इस नवम काण्डमें हैं। इस काण्डमें ब्रह्मा ऋषिके मंत्र अधिक हैं। अब देवता किमानुसार सूक्तविभाग देखिये—

## देवताक्रमानुसार स्काविभाग।

श्राी देवताके ७ और १०ये दो सुक्त हैं,

२ अध्यारम ., ९ ,, १० ,, ,,

३ मधु देवताका १ यह एक सूक्त है,

प्रेक्षिनी ,, १

५ काम ,, २ ,, ,,

६ शाला देवता का ३ रायद एक सूक्त है,

७ ऋषभः

८ अजः पञ्चीद्नः ,, ५ ,, ,,

९ सातिथ्या विद्या ,, ६ ,,

९० सर्वत्तीर्षामयाद्ययाकरणं ,, ८ ,, ,,

११ वाम , ९

१२ आदित्य ,, ९ ,,

१३ विराट् ,, १० ,,

इस प्रकार तेरह देवताओं के सूक्त इस नवम काण्डमें हैं। इस काण्डमें 'वर्षस्यगण ' का पहिला सूक्त है, 'सिलिलगण 'का नवमसूक्त है और चतुर्धसूक्तके 'पुष्टिकमंत्र 'हैं। इसनी बातोंका विचार मनमें रखकर पाठक इस काण्डका मनन करें।



# अथर्ववेदका स्वोध भाष्य।

नवम काण्डम्।

## मधुविद्या और गोमहिमा।

( ऋषि:=अथर्वा । देवता-मधु, अश्विनी )

दिवस्पृथिच्या अन्तरिक्षात् समुद्राद्येयेर्वातान्मधुक्का हि जुक्ते। 11 8 11 तां चायित्वामृतं वसानां हुद्धिः प्रजाः प्रति नन्दन्ति सवीः महत् पयो विश्वरूपमस्याः समुद्रस्यं त्वोत रेतं आहुः। 11 7 11 यतु ऐति मधुक्या रराणा तत् प्राणस्तद्मृतं निविष्टम् पर्यन्त्यस्याश्चरितं पृथिच्यां पृथकः नरी बहुधा मीमीसमानाः। 11 3 11 अग्रेर्वातानमधुक्ता हि जुज्ञे मुरुतामुग्रा नृप्तिः

मर्थे-[ दिवः अन्तरिक्षात् पृथिन्याः ] गुळोक, अन्तरिक्ष और पृथ्वी, [ समुद्रात् अग्नेः वातात् ] समुद्रका जळ, भिम्न भीर वायुसे [ मधुकशा जर्जे ] मधुकशा उत्पन्न होती है । [ असृतं वसानां तां चायित्वा ] समृतका धारण करने-वाकी उस मधुकक्क की सुपूजित करके [सर्वाः प्रजाः हक्किः प्रतिनन्दन्ति ] सब प्रजाजन हद्यसे आनंदित होते हैं ॥१॥

( अस्याः पयः ) इसका दूध ( महत् विश्वरुपं ) बडा दिश्वरूपही है। ( उत त्रा समुद्रस्य रेतः आहुः ) भौर तुझे समुद्रका वीर्य कहते हैं। ( यतः मधुकशा रराणा एति ) जहांसे यह मधुकशा शब्द करती हुई जाती है,

(तत् प्राणः ) वह प्राण है, (तत् निविष्टं अमृतं ) वह सर्वत्र प्रविष्टं अमृत है ॥ २॥

( बहुधा पृथक् मीमांसमानाः नरः ) बहुत प्रकारसे पृथक् पृथक् विचार करनेवाले लोग ( पृथिव्याः ) इस पृथ्वी-पर ( अस्याः चरितं पश्यन्ति ) इसका चरित्र भवलोकन करते हैं। ( मधुक्तशा अग्नेः वातान् जेज्ञे ) यह मधुक्तशा भग्नि भौर वायुसे उत्पन्न हुई है। यह (मरुनां उग्ना निष्तः) मरुतों की उग्न पुत्री है॥ ३॥

भावार्थ-पृथ्वी, आप, तेज, वायु आकाश और प्रकाशसे मधुर दूध देनेवाली गो माता उत्पन्न हुई है, इस अमृतरूपी दूध देनेवाली गोमताकी पूजा करनेसे सब प्रजाएं हृदयसे आनंदित होती हैं॥ १॥

इस गौमाताका दूध मानो संपूर्ण विश्वकी बडी शक्ति है। अथवा मानो, यह संपूर्ण जलतत्त्वका सार है। जो यह शब्द

करती हुई गी है, वह सबका प्राण है और उसका दूध प्रत्यक्ष अमृत है ॥ २ ॥

विचार करनेवाले मनुष्य इस पृथ्विपर इस गैीका चरित्र देखते हैं। यह मधुर रस देनेवाली गी अग्नि श्रीर वायु से उत्पन हुई है, अतः इसके। महतें - वायुओं की प्रभावशालिनी पुत्री कहते हैं ॥ ३ ॥

वर्थ- (बादित्यानां माता ) यह बादित्योंकी माता, ( वसूनां दुहिता ) वसुओंकी दुदिना, ( प्रजानां प्राणः ) प्रजाओं का प्राण और ( अमृतस्य नाभिः ) यह अमृतका केन्द्र है, ( हिरण्यवर्णा मधुकत्ता घृताची ) सुवर्ण के समान वर्णवाली यह मधुकता घृतका सिंचन करनेवाली है, यह ( मत्येषु महान् गर्भः चरति ) मत्योंमें यह महान् तेजिह संचार करता है ॥ ४ ॥

(देवा: मधो: कशां अजनयन्त) इस मधुकी कशाको देवोंने बनाया है, (तस्या: विश्वरूप: गर्भ: अभवत् ) उसका यह विश्वरूप गर्भ हुआ है। (तं तरुणं जातं माता पिपर्ति ) उस जन्मे हुए तरुणको वही माता पाछती है, (सः आत: विश्वा भुवना विचष्टे ) वह होतेहि सब भुवनोंका निरीक्षण करता है। पा

(कः तं प्रवद) कौन उसे जानता है, (कः उतं चिकेत ) कौन उसका विचार करता है ? ( अस्याः हृदः ) इसके हृदयके पास (यः सोमधानः कलकाः अक्षितः ) जो सोमरससे भरपूर पूर्ण कलका विद्यमान है, ( अस्मिन् ) इसमें (सः सुमेधाः ब्रह्मा) वह उत्तम मेधावाला ब्रह्मा (सदेत ) आनंद करेगा ॥ ६ ॥

(सः ती प्रवेद ) वह उनको जानता है, (सः उ ती चिकेत ) वह उनका विचार करता है, (धी अस्याः सहस्र-भारी शाक्षितो स्तना) जो इसके सद्वश्वारायुक्त अक्षय स्तन हैं। वे (अनपस्फुरन्ती कर्ज दुहाते)अविचलित होते हुए बखवान रसका दोहन करते हैं ॥ ७॥

(या हिंकरिकती) जो हिंकार करनेवाली (वयी-धा उरवैघोंवा) अस देनेवाली उश्च स्वरते पुकारनेवाली अतं अभ्येति ) त्रतके स्थानको प्राप्त होती हैं। ( त्रीन् घर्मान् अभि वावशाना ), तीनों यज्ञोंको वश्में रखनेवाली (मायुं मिमानि ) सूर्यका मापन करती है और (पयोभिः पयते ) दूधकी धाराओंसे दूध देती है।। ८॥

भावार्थ — यह गौ आदित्योंकी माता, वसुओंकी पुत्री, ब्रजाओंका प्राण है और यही अमृतका केन्द्र है। यह उत्तम रंग-वाली, घृत देनेवाळी और मधुर रसका निर्माण करनेवाली गौ सब मर्खीम एक बडे तेजकी मूर्तीहि है।। ४ №

देवोंने इस गौका निर्माण किया है, इसको सब प्रकारके रंगरूपका गर्भ होता है, बचा होने के बाद वह उसका प्रेमसे पालन करती है, वह बडा होकर सब स्थानको देखता है। । ५।।

इस गौके अन्दर सोमरससे परिपूर्ण कटरा अक्षयरूपसे रखा है, उस कठशको कौन जानता है और कौन समका मलाविचार करता है १ इसीके दुग्धरूपी रससे अपनी मेघाका वृद्धी करनेवाका श्रद्धा आनंदित होता है ॥ ६ ॥

जो इस मौके दो स्तन हजारों धाराओं से सदा अन्तरस देते हैं कीन उनका महत्त्व जानता है और कीन उनके महत्त्वका विचार करता है? ॥ ७ ॥

यह गौ हिंकार करनेवाली, अन्न देनेवाली, उच्च स्वरसे हिंकार करनेवाली यज्ञभूमिले विचरती है, तीनों बज्ञोंकी पालन करती हुई यज्ञके द्वारा कालका मापन करती है और यज्ञके लिए अपना दूध देती है ॥ ८॥

| यामापीनामुप्सीदुन्त्यापं: शाक्वरा र्र्षपुमा ये स्वरार्जः ।      | 194          |
|-----------------------------------------------------------------|--------------|
| ते वंषीन्त ते वंषयन्ति तृद्धिद्धे काम्मूर्ज्मापः                | 11311        |
| स्तन्यित्नुस्ते वाक् प्रजापते वृषा शुन्मं क्षिपसि भूम्यामधि ।   | 11 0 - 11/9) |
| अमेर्वातानमधुक्या हि जन्ने मुरुतामुग्रा निप्तः                  | 11 80 11(8)  |
| यथा सोमः प्रातःसवने अश्विनोर्भवति प्रियः।                       | 000 H        |
| एवा में अश्विना वर्चे आत्मिन वियवाम्                            | 11 88 11     |
| यथा सोमा दितीये सर्वन इन्द्राग्न्योर्भवति प्रियः।               |              |
| एवा में इन्द्राश्ची वर्ष आत्मिनि धियताम्                        | ॥ १२ ॥       |
| यथा सोमस्तृतीये सर्वन ऋभूणां भवंति श्रियः।                      |              |
| एवा में ऋगवो वर्च आत्मनि धियताम्                                | 11 83 11     |
| मधुं जिनवीय मधुं वंशिषीय । पर्यस्वानम् आगमं तं मा सं सृज वर्चसा | 11 58 11     |

जर्थ- (ये बृषभाः ) जो वर्षासे भरनेवाले बैल (स्वराजः शानवराः भाषः) तेजस्वी शाक्तिशाली जल ( या आपीनां उपसीदन्ति ) जिस पान करनेवालीके पास पंहुचते हैं। (तहिदे कामं ऊर्ज ) तत्वज्ञानीको यथेच्छ बल देनेवाले अञ्चली (ते वर्षन्ती) वे मृष्टी करते हैं, (ते वर्षयन्ति) वे वृष्टी कराते हैं॥ ९॥

हे ( प्रजापति ) प्रजापालक ! ( ते वाक् स्तनियत्तुः ) तेरी वाणी गर्जना करनेवाला सेघ है, तू ( दृषा ) बलवान होकर ( सूम्यां अधि शुक्मं क्षिपित ) समिपर बलको फेंकता है । ( अग्ने: वातात् मधुकशा दि जहा ) अग्नि और

वायुसे मधुकशा उत्पन्न हुई है, यह ( मरतां उमा निक्षः ) मरुतोंकी उम्र पुत्री है ॥ १०॥

(यथा स्रोतः प्रातःसनने ) जैला स्रोमरस प्रातःसवन यश्में (आर्थनोः प्रियः भवति ) आर्थनी देवींको प्रिय होता है, हे अधिदेवी ! ( एवा से आस्मिनि ) इस प्रकार मेरे आस्मामें ( वर्च: ध्रियतां ) तेज धारण करें ॥ ११॥ ( यथा स्रोमः द्वितीय सवने ) जैसा स्रोमरस द्वितीयसवन-साध्यंदिनसवन-यज्ञमें ( इन्द्राब्न्योः प्रियः भवति ) इन्द्र

अभैर अग्निको प्रिय दोता है, हे इन्द्र और अग्नि ! इस प्रकार मेरे आस्मामें तेज धारण करें ॥ १२ ॥

जैसा सोग ( तृतीय सवने ) तृतीयसवन-सायंसवन-यज्ञमें ( ऋभूणां वियः भवति ) ऋभूणोंको विय होता है, हे ऋभुद्ती ! इस प्रकार मेरे आत्मामें तेज धारण करें॥ १३॥

(मधु जनिषीय) मीठास उत्पन्न करूंगा, (मधु वंशिषीय) मीठास प्राप्त करूं। हे अग्ने! (पयस्वान् आगमं)

वृथ लेकर में आगया हूं, (तं मा वर्वसा संस्त ) उस मुझको तेजसे संयुक्त कर ॥ १४ ॥

भावार्थ-जो बैल अपने तेज और बलसे. पुष्ट गौओं के समीप होते हैं वे तरवज्ञानीको यथेच्छ बल देनेवाले अन की वृष्टी करते और करात हैं॥ ९ ॥ हे प्रजापालक देव ! मेघगर्जना तेरी वाणी है, उससे तू सूमिके अपर अपना बल फेंकता है, बही गाय और बैलके रूपसे अगि और वायुका सत्वांश लेकर उत्पन्न हुआ है।। १०॥

जिस प्रकार सोम प्रातः सवनमें आश्विनी देवेंकि प्रिय होता है, उस प्रकार मेरे अन्दर तेज प्रिय होकर बढ़े।। ११॥ जैसा सोम माध्यंदिन सवनमें इन्द्र और अग्निकों प्रिय होता है वैषा मेरे अन्दर तेज प्रिय होकर बढे ॥ १२ ॥ जिल तरह सीम सायंसवनमें ऋभुओंको प्रिय होता है उस तरह मेरे अंदर तेज प्रिय होकर बढे ॥ १३ ॥ मधुरता उत्पन्न करता हूं, मधुरता संपादन करता हूं,हे देव ! मैं दूध समर्पण करनेके लिये आगया हूं, अतः मुझे इससे ते असे

युक्त कर ।। १४ ।।

| सं मार्ग्ने वर्षसा सृज सं प्रजया समार्युषा ।                     |            |
|------------------------------------------------------------------|------------|
| विद्युमें अस्य देवा इन्द्रीं विद्यात् सह ऋषिभिः                  | ॥ १५॥      |
| यथा मधुं मधुक्रतः संगरनित मधाविध।                                | ENGERAL ST |
| एवा में अश्विना वर्च आत्मनि धियताम्                              | ॥ १६॥      |
| यथा मक्षां इदं मधुं न्यञ्जनित मधावधि ।                           | To Top 1   |
| एवा में अश्विना वर्चस्तेजो बलुमोर्जश्र श्रियताम्                 | 11 89 11   |
| यद् गिरिषु पर्वतेषु गोष्वश्चेषु यन्मधुं।                         |            |
| सुरायां सिच्यमानायां यत् तत्र मधु तन्मयि                         | 11 28 11   |
| अश्विना सार्घेण मा मधुनाङ्क्तं शुभस्पती।                         |            |
| यथा वर्चस्वतीं वार्चमावदां नि जनाँ अर्चु ॥                       | 11 29 11   |
| स्तन्यित्तुस्ते वाक् प्रजापते वृषा शुष्मं क्षिपिस भूम्यां दिवि । |            |
| तां प्राव उपं जीवानित सर्वे तेनो सेष्मूर्ज पिपर्ति               | ॥ २०॥      |

अध्य में देवाः विद्युः) इस मुझे सब देव जाने, (ऋषिभीःसह इन्द्रःविद्यात्) ऋषियोंने साथ इन्द्रभी मुझे जाने ॥ ३५॥

(यथा मधुकृतः) जैसे मधुमिनिखयां (मधौ अधि) अपने अधुमें (मधु संभरिनत ) मधु संचित करती हैं, हे अधिदेवो!(एवा मे)इस प्रकार मेरा(वर्चः तेजः वर्ळ ओजः च)ज्ञान,तेज,वळ और वीर्य (श्रियतां) संचित हो,बढता जाय। १६॥ (यथा मक्षाः) जैसी मधुमिक्षकाएं (इदं मधु) इस मधुको (मधौ अधि न्यक्षन्ति) अपने पूर्वसंचित मधुमें

अंगृहीत करते हैं, इस प्रकार हे अधिदेवो ! मेरा ज्ञान, तेज,बळ और वीर्य संचित हो,बढे ॥ १७ ॥

(यथा गिरिषु पर्वतेषु) जैसा पहाडों भीर पर्वतोंपर भीर (गोषु अश्वेषु यत् मधु) गीवों भीर अश्वोमें जो मीठास है, (सिच्यमानायां सुरायां) सिंचित होनेवाले वृष्टिजलमें (तत्र तत् मधु) उसमें जो मधु है। (यत् मिय) वह सुक्षमें हो ॥१८

है ( शुभस्पती अधिनौ ) शुभके पालक अधिदेवो ! ( सारवेण मधुना मा सं अंकं ) मधुमिनिखयोंके मधुसे मुझे युक्त करें । ( यथा ) जिससे ( वर्चस्वती वाचं ) तेजस्वी भाषण ( जनान् अनु आवदानि ) छोगोंके प्रति में बोल्हं ॥१९॥

है(अजापते) प्रजापालक ! तू (बृषा)बलवान है और (ते वाक् स्तनियत्तुः) तेरी वाणी मध्यर्गजना है, तू (भूम्यां दिवि) अमिपर और द्युलोकमें ( शुष्मं क्षिपित ) बलकी वर्षा करता है, [ तां सर्वे पशवः उपजीवन्ति ] उसपर सब पशुक्रोंकी जीविका होती है। और [ तेन उसा इषं ऊर्ज पिपिति ] उससे वह अब और बलवधंक रसकी पूर्णता करती है ॥ २०॥

भावार्थ-हे देव! मुझे तेज,प्रजा और दीई आयुसे युक्त कर। देव इस मेरे अभिलिषितको जानें और ऋषि भी समझलें॥१५ जिस प्रकार मधुमिक्खियां अपने मधु स्थानमें स्थान स्थानसे मधु इकठ्ठा करके भर देती हैं, उस उकार मेरे अन्दर ज्ञान, जिज, बल और वीर्थ संचित हो जावे।। १६।।

जैसी मधुमिक्खियां अपने मधुस्थान में स्थान स्थानसे मधु इक्ट्रा करके भर देती हैं, उस प्रकार मेरे अन्दर ज्ञान, तेज, बल

जैसी पहाड़ों और पर्वतोमें, गौओं और घोड़ोंमें और वृष्टी जल मधुरता है वैभी मधुरता मेरे अन्दर हो जावे ॥ १८॥ हे देवे। मुझे उस मधुमिक खयोंके मधुसे संयुक्त कीजिये। जिसके में यह मीठास का संदेश संपूर्ण जनोंके पास पहुंचाऊं १९ हे प्रजापालक देव! तू बलवान है और मेघगर्जना तेरी वाणी है। तूही युलोकसे भूलोकतक बलकी वृष्टी करता है, सब जीव उसपर जीवित रहते हैं। वह अन्न और बल हम सबको प्रीप्त हो।। २०॥

पृथिवी दण्होई न्तरिक्षं गर्भो द्याः कर्या विद्यत् प्रकशो हिरण्युया बिन्दुः 11 23 1 यो वै कशांयाः सप्त मधुनि वेदु मधुमान् भवति । बाह्मणश्च राजां च घेनुश्चांनड्वांश्चं त्रीहिश्च यवश्च मधुं सप्तमस् 11 22 11 मधुमान् भवति मधुमदस्याहार्ये भवति । मधुमतो लोकान् जयति य एवं वेदं ।। २३ ।। यद् बीध्रे स्तुनयंति प्रजापंतिरेव तत् प्रजाभ्यः प्रादुभविति । तस्मीत् प्राचीनोपवीतस्तिष्ठे प्रजापतेऽनुं मा बुध्यस्वेतिं। अन्वेनं प्रजा अनु प्रजापंति बुध्यते य एवं वेदं 11 28 11 (2)

भर्थे— [ पृथिवी दण्डः ] पृथिवी दण्ड है, [ अन्तरिक्षं गर्भः ] अन्तरिक्ष मध्यभाग है, [ योः कशा ] युलोक तन्तु हैं, [ विद्युत् प्रकशः ] बिजुली उसके धांगे हैं, और [ हिरण्ययः बिन्दुः ] सुवर्णमय बिन्दु हैं ॥ २१ ॥

[यः वै कशायाः सप्त मधूनि वेद ] जो इस कशाके सात मधु जानता है, वह [ मधुमान भवति ] मधुवाला होता हैं । [ ब्राह्मणः च राजा च ] ब्राह्मण भीर राजा, [ घेनुः च भनड्वान् च ] गाय भीर बैल, [ ब्रीहिः च यवः च ] चावक और जौ तथा [ मधु सप्तकं ] सातवां मधु हैं ॥ २२ ॥

[यः एवं वेद ] जो यह जानता है वह [ मधुमान् भवति ] मधुवाला होता है, [ अस्य आहार्य मधुनत् भवति ]

उसका सब संग्रह मधुयुक्त होता है । और [ मधुमतः लोकान् जयित ] मीठे लोकोंको प्राप्त करता है ॥ २३ ॥

[ यत् बीध्रे स्तनयित ] जो माकाशमें गर्जना होती है, [ प्रजापितः एव तत् ] प्रजापित हि वह [ प्रजाभ्यः प्रादुर्भवित ] प्रजाओं के छिये, मानो, प्रकट दोता है। [तस्मात् प्राचीनोपवीतः तिष्ठे ] इसलिए दायें भागमें वस्त्र छेकर खढा होता हुं, हें [प्रजापते] प्रजापालक ईश्वर ! [ मा अनु बुध्यस्व ] मेरा स्मरण रखो। [ यः एवं वेद ] जो यह जानतः है, [ एनं प्रजा: अनु ] इसके अनुकूल प्रजाएं होती है तथा इसको [ प्रजापितः अनुबुध्यते ] प्रजापित अनुकूलतापूर्वक स्मरणमें रखता है ॥ २४॥

भावार्थ — भूमि दण्ड, अन्तरिक्ष मध्यभाग, युलोक दडे बाल और विजली सूक्ष्म बाल हैं और उस पर सुवर्णका बिंदू भूषणके सदश है। यह गौका विश्वरूप है।। २९।। जो इस गाँके स्रांत सीठे रूप जानता है, वह मधुर बनता है । ब्राह्मण, क्षत्रिय, गाय, बैल, चावल और जो और शहद सांतवा

है। गौके ये सात मीठे रूप है।। २२॥

जो इस बातको जानता है, वह मधुर होता है, सधुवाला होता है और मीठे स्थान प्राप्त करता है।। २३॥

जो आकाशमें गजना होती है, मानी वह परमेश्वर संपूर्ण प्रजाओं के लिए प्रकट होकर उपदेश करता है। उस समय लोग ऐसी प्रार्थना करें कि "हे देव ! है प्रजापालक ! मेरा समरण करें, मुझे न अूल जा । " जो इस प्रकार प्रार्थना करना जानता है, प्रजाजन उसके अनुकूल हाते हैं और प्रजापालक परमेश्वर भी उसका स्मरण पूर्वक भला करता है ॥ २४॥

#### सात मधु।

इस सूक्तमें विशेष कर गौकी महिमा वर्णन की है। इस सूक्तका भावार्थ विचारपूर्वक पढनेसे पाठक स्वयं इस सूक्तमें कही गोमहिमा जान सकते हैं। वेदकी दृष्टीसे गौका महत्त्व कितना है, यह बात इस सूक्त के प्रत्येक मंत्रमें सुबोध रीति दशीयी है।

यह गी संपूर्ण जगत्का सत्त्व है, यह पृथ्वी, आप, तेज, वायु, आकाश और प्रकाश का सार है। इस गीमें अंमृत रस है जिसका पान करनेसे सब प्रजाजन आनंदित और हष्टपुष्ट होते हैं। इसका दूध मानो संपूर्ण जगत्के पदार्थीका वीय ही है, बही सबका प्राण और वही अद्भुत अमृत है। विशेष मनवशील मनुष्य ही इस गोंके महत्त्वका जानते हैं और अनुभव कर सकते हैं। यह गों देवोंकी माता है और यही सब प्रजाजनोंका प्राण है, क्योंकि इसमें अमृतका मधुर रस भरा है। जो इसका दूध पीते हैं वे माने अपने अंदर अमृत रस लेते हैं और उस कारण वे दीर्घायुषी, होते हैं। संपूर्ण अमृत रस का केन्द्र स्रोत इस गोंके अंदर है।

#### अमृतका कलश।

यह गौ छंपूर्ण देवोंने अपनी दिन्य शक्तियोंसे उत्पन्न की है। उन्होंने इसके दुग्धाशयमें अमृतका घडा रखा है। जे। अपनी मैधाबुद्धी बढ़ाना चाहते हैं वे इस दूधरूपी अमृतको अवश्य पीयें। इस गौके स्तनोंसे जो दुग्धरूपी रख निकलता है, वह सानो अद्भुत बल देनेवाला रस है।

यह अजरस देती हैं, यज्ञ कराती है, वत धारण कराती है, और अपने दूधसे सबको पुष्ट करती है। बैल भी हम सबको अनंत प्रकारके सुख देता है। जिस प्रकार सोमरस देवोंको प्रिय होता है, उस प्रकार गायका दूध मनुष्योंको प्रिय होने और उस-से मनुष्योंका तेज बढ़े। जिस प्रकार मधुमिक्खियां थोडा थोडा मधु इक्टा करती हैं और अपने मधुस्थानमें उसका संप्रह करती हैं, इसी प्रकार मनुष्योंको उचित है कि ने इन सधुमिक्खियोंका अनुकरण करें और अपने अन्दर ज्ञान, तेज, बल, वीर्य और पराक्रम बढ़ावें। शनैः शनैः प्रवत्न करनेपर मनुष्ये इन बातोंको अपने अन्दर बढ़ा सकता है।

पदाड़ों पर्वतों और संपूर्ण जगत्में सर्वत्र मधु भरा है, वह मधुरता मेरे अन्दर आवे। इस गौके रूपसे परमेश्वरकी अद्भुत शाक्ति हि पृथ्वीपर मनुष्योंकी उन्नतिके लिए आगयी है। यह बात स्मरण में अवश्य रखिये।

इस मधुरताके सात रूप इस पृथ्वीपर हैं, एक मधुरता ब्राह्मणोंमें ज्ञान रूपसे हैं, दुसरी मधुरता क्षत्रियोंमें पराक्रमके रूपसे विद्यमान है, इसी प्रकार गौ, बैल, चावल, जौ और शहदमें भी मधुरता है। अतः जो मनुष्य यह बात जानता है वह इन सात पदार्थीसे अपनी उन्नति करता है।

यह सब उपदेश स्वयं प्रजापितने किया है, अतः पाठक इसका स्मरण रखें और इन सात शहदोंसे अपना बल बढावें। इस सूक्तका यह आशय स्पष्ट है, अतः आधिक विवरण करनेकी आवश्यकता नहीं है।

### काम।

#### [ ? ]

(ऋषिः - अथर्वा। देवता-कामः)

सप्त्नृहर्नमृष्यमं घृतेन कामं शिक्षामि ह्विषाज्येन ।
निष्यः सप्त्नान् ममं पादय त्वमिभष्ठंतो मह्ता वीर्येण ॥१॥
यन्मे मनंसो न प्रियं न चक्षंषो यन्मे वर्भस्त नामिनन्दंति ।
तद् दुष्वप्त्यं प्रति मुश्चामि सपत्ने कामं स्तुत्वोद्दहं भिदेयम् ॥२॥
दुष्वप्त्यं काम दुर्गितं चं कामाग्रजस्तांमस्वगतामवातिम् ।
उप्र ईशांनः प्रति मुञ्च तस्मिन् यो अस्मभ्यंमहूर्णा चिकित्सात् ॥३॥
नुदस्वं काम् प्र णुदस्व कामाविति यन्तु मम् ये स्पत्नाः ।
तेषां नुत्तानांमध्मा तमांस्यग्ने वास्त्ंनि निर्देह त्वम् ॥ ४॥

अर्थ- [सपत्नहनं ऋषभं कामं ] शत्रुको नाश करनेवाले बलवान काम को मैं [हिविषा आज्येन घृतेन शिक्षामि ] हिविषा आदिसे शिक्षित करता हूं। [महता वीग्रेंण आभिष्ठतः ] बढे पराक्रमसे प्रशंक्षित होकर [त्वं ] तू [मम सप्रतान नीचै: पादय ] मेरे शत्रुओंको नीचे कर हे ॥ १ ॥

[ यत् मे मनसः न प्रियं ] जो मेरे मनको प्रिय नहीं है, [ यत् भे चक्कुषः प्रियं न ] जो मेरे शांखोंको प्रिय नहीं है, [ यत् मे चभित्त ] जो मेरा तिरस्कार करता है और [ न अभिनन्दित ] न मुझ आनन्द देता है, [ तत् दुष्वप्त्यं ] वह खरा स्वम्न [ सपरने प्रतिमुद्धामि ] शत्रुके ऊपर भेज देता हूं [ अहं कामं स्तुत्वा ] में काम की स्तुति करके [ उत् भिदेयं ] ऊपर उठता हं ॥ २ ॥

हे काम ! [ दुष्वप्नयं ] दुष्ट स्वप्न, [ दुरितं च ] पाप और [ अप्रजस्तां ] संतान न होना, ( अ-स्व-गतां ) निर्धन अवस्था, ( अवितें ) आपत्ती इन सबको, हे ( उम्र काम ) बलवान् काम ! तू ( ईशानः तस्थिन् प्रतिमुख्य ) सबका स्वामी है, अत: उसपर छोड कि ( यः अस्माकं अंहूरणा चिकित्सात् ) जो हम सबको पापमय विपत्तिमें डालनेका विचार करता है ॥ ३ ॥

दे काम ( नुदस्व ) उनको दूर कर, दे काम ! उनको (प्रणुद्स्व ) दृशंद, (ये मम सपत्नाः ) जो मेरे शत्रु हैं वे ( अवित यन्तु ) आपत्ती को प्राप्त दों । दे अग्ने ! ( अध्मा तमासि नुत्तानां ) गाढ अधारमें भेजे हुए उन शत्रुओं के ( त्वं वास्तुनि निर्देह ) तू घरों को जला दे ॥ ४ ॥

भावार्थ— काम ( संकल्प ) बडा बलवान है और शत्रुका नाश करनेवाला है, उसको यज्ञसे शिक्षित करना चाहिये। वह बड़े वीर्थसे प्रशंसित हुआ तो शत्रुओं को नीचे करता है॥ १॥

जो मेरे मन और अन्य इंद्रियोंको अिपय है, जो मुझे आनंदित नहीं करता, जो मेरा तिरस्कार करता है, वह दुष्ट स्वप्न मेरे शत्रुकी ओर जाने । मैं इस संकल्पशिकके द्वारा उन्नत होता हूं ॥ २ ॥

दुष्ट स्वप्न, पाप, संतान न होना, दारिद्य, आपित आदि सब हमारे उन शत्रुओंको प्राप्त हों,जो कि हमें पापमूलक विपात्तिमें डालनेका विचार करते हैं ॥ ६ ॥

काम इमारे रात्रुओं को दूर इटादेवे, उन शत्रुओं को विपत्ति घेरे और जब वे शत्रु गाट अन्धकारमें पडें तब अग्नि उनके घरों को जला देवे ॥ ४ ॥

| सा ते काम दुहिता धेनुरुंच्यते यामाहुर्वाचं क्वयों विराजम्।         |         |
|--------------------------------------------------------------------|---------|
| तया सपत्नान परि वृङ्ग्धि ये मम पर्येनान प्राणः प्रावो जीवनं वृणक्त | 11411   |
| कामस्येन्द्रेस्य वरुणस्य राज्ञो विष्णोर्बलैन सिवतुः सवेन ।         |         |
| अग्नेहोंत्रेण प्र णुंदे सपत्नीछम्बीव नार्वभुद्रकेषु धीरः           | 11 4 11 |
| अध्यक्षो वाजी मम् कार्म द्रग्रः कृणोतु मह्यमसप्तनमेव ।             |         |
| विश्वे देवा मर्म नाथं भवन्तु सर्वे देवा हवमा यन्तु म इमस्          | 11 9 11 |
|                                                                    | 11011   |
| इन्द्राग्नी काम सुरथं हि भूत्वा नीचैः सपत्नान् मर्म पादयाशः।       |         |
| तेषां पुत्रानामधुमा तमांस्यये वास्तून्यनुनिदेह त्वम्               | 11911   |
|                                                                    |         |

अर्थ- है काम! (सा घेतुः ते दुिहता उच्यते ) वह घेतु तेरी दुिहता कही जाती है, (यां कवयः विराजं वाचं आहुः)
- जिस को किव लोग विशेष तेजस्वी वाणी कहते हैं। (ये मम) जो मेरे शत्रु हैं उन (सपरनान् तया परि खुङ्गिध)
शत्रुओं को उससे दूर हटा दे। (एनान्) इन शत्रुओं को (प्राणः पश्चः जीवनं परि खुणक्तु) प्राण, पशु और आयु
छोड देवे॥ ५॥

(कासस्य इन्द्रस्य वरुणस्य राज्ञः) काम इन्द्र वरुण राजा इन्के और (विष्णोः बळेन सवितुः सवेन) विष्णुके बळ और सविताकी प्ररणासे तथा (अग्नेः होत्रेण) अग्निके इवनसे (सपरनान् प्रणुदे) शत्रुओंको दूर करता हूं। (इव) जैसा (उदकेषु शंबी घोरः नावं) जळमें घैर्यवान् घीवर नौकाको चळाता है ॥ ६ ॥

(उप्रः वार्जी कामः ) प्रतापी बलवान् काम (सम अध्यक्षः ) मेरा अधिष्ठाता है। ( सहा असपरनं एव कृणोतु ) भुक्ते सपरनरहित करे। (विश्वेदवाः सम नाथं भवन्तु ) सब देव मेरे नाथ हों, ( सर्वे देवाः मे इसं इवं आयन्तु ) सब देव मेरे इस इवन के स्थानमें आवें॥ ७॥

हे (कामेज्येष्ठाः) कामको अच्छ माननेवाले सब देवो ! (इदं घृतवत् आज्यं जुषाणाः ) इस घृतयुक्त दवनका सेवन करते हुए (इह मादयध्वं) यहां हर्षित हो जाओ और (मह्यं असपरनं एव कृण्वन्तः ) मुझे पाशुरदित करो ॥ ८ ॥

है (इन्द्राप्ती) इन्द्र कार अप्ति ! हे काम । तुम सब (सरथं हि भूत्वा) समान रथपर चढनेवाळ होकर (मम सप्त्नान् नीचैः पादयाथः) मेरे शत्रुओंको नीचे करो । (तेवां अधमा तमांसि पद्मानां) वे शत्रु गाढ अन्धकारमें पढनेपर है अपने ! (खं वास्तुनि अनुनिर्दह) तु उनके घरोंको जला दे ॥ ९॥

भावाधें – सब कवि लोक कहते हैं कि वाणी काम की पुत्री है। इस वाणीके द्वारा हमारे सब शतु दूर हों भीर उनकी प्राण, पशु और आयु छोड देवे ॥ ५॥

जिस प्रकार अगाध समुद्रमें नौकाको धीवर लोग चलाते हैं, उस प्रकार देवोंकी शक्तिसे में शत्रुओंको इस मवसागर में प्रेरित करता हूं ॥ ६ ॥

बलवान, प्रतापी काम मेरा अधिष्ठाता है। वह मुझे शत्रुरहित करे, देव मेरे स्वामी बनें, सब देव मेरे यश्चमें आजांय ॥ ॥ काम जिनमें श्रेष्ठ हैं ऐसे सब देव इस यश्चमें आकर इस हवन द्वारा आनंदित हों और मुझे शत्रुरहित बनावें॥ ८॥ है इन्द्र, अग्नि और काम देव सब मेरे शत्रुओंको नीचे गिरा हो। वे अन्धकारमें आगें और पद्मात् अग्नि उनके

घराँकी जलावे ॥ ९ ॥

| जिहि त्वं कांनु ममु ये सुपत्नां अन्धा तमांस्यवं पादयैनान्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| निरिन्द्रिया अरुसाः सन्तु सर्वे मा ते जीविषुः कत्मच्चनाहः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 11 80 11 (4) |
| अवधीत् कामो मम ये सपत्नां उहं लोकमंकर्नमधंमेधतुम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | nation and   |
| मह्यं नमन्तां प्रदिशक्षतस्रो मह्यं षडुर्वीर्घृतमा वंहन्तु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 11 88 11     |
| तेऽधराश्चः प्र प्रवन्तां छिन्ना नौरिय बन्धनात् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              |
| न सार्यकप्रणुत्तानां पुनरस्ति निवरीनम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ॥ १२ ॥       |
| अग्निर्यव इन्द्रो यत्रः सोमो यर्वः । युव्यावानो देवा यावयन्त्वेनम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ॥ १३ ॥       |
| असर्ववीरश्चरतु प्रणेत्तो द्वेष्यों मित्राणां परिवृग्यें पः स्वानाम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |              |
| उत पृथिव्यामवं स्यन्ति विद्युतं उग्रो वी देवः प्र मृंणत् सपत्नांन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 11 58 11     |
| च्युता च्ये बृहत्यच्युता च विद्युद् बिभर्ति स्तनयित्नुश्च सर्वाच् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |
| उद्यमिदित्यो द्रविणेन तेर्जसा नीचैः सपत्नान् नुदतां मे सहस्वान्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | । १५ ॥       |
| The state of the s |              |

पाद्य ) इनको द्वीन अन्धकारमें गिरा दे । वे ( सर्वे निरिन्द्रियाः अरसाः सन्तु ) सब इंद्रियरित और रसहीन हों, (ते कतमज्ञन अहः मा जीविषुः ) वे एक भी दिन न जीवित रहें ॥ १० ॥

( मम ये सपरनाः ) मेरे जो शत्रु हैं उनका ( कामः भवधीत् ) काम ने वध किया है। तथा उसने (महां एधतुं उरुं कोकं अकरत् ) मुझे बढनेके लिए विस्तृत स्थान दिया है। ( चतस्तः प्रदिशः महां नमन्तां ) चारों दिशाएं मेरे सन्मुख

नम्र हो। (षट् उवीः महां घृतं आवहन्तु ) छः भूमिके विभाग मेरे पास घृत ले आवे॥ १९॥

( बन्धनात् छिन्ना नौः इव ) बन्धनसे कटी हुई नौकाके समान ( वे अधराश्चः प्र प्लवन्तां ) वे नीचे बहते जांथ।

( सायकप्रणुत्तानां पुनः निवर्तनं न ब्रास्ति ) बाणोंसे भगाये शत्रुओंका फिर वापस बाना नहीं हो सकता ॥ १२ ॥ ( श्रारिनः यवः ) ब्राग्ति हटानेवाला है, ( इन्द्रः यवः ) इन्द्र हटानेवाला है और ( सोमः यवः ) सोम भी हटाने

षाका है। ( यवयावानः देवाः ) हटानेवालेको हटानेवाले देव ( एनं यावयन्तु ) इस शत्रुको दूर करें॥ १३॥

(प्रणुक्तः द्वेडयः ) भगाया हुआ शत्रु (असर्ववीरः ) सर्ववीरोंसे रहित होकर (स्वानां मित्राणां परिवर्षः ) अपने (प्रणुक्तः द्वेडयः ) भगाया हुआ शत्रु (असर्ववीरः ) सर्ववीरोंसे रहित होकर (स्वानां मित्राणां परिवर्षः ) अपने मित्राके द्वारा भी त्यागा हुआ (चरत् ) विचरे । (उत पृथिड्यां विद्युतः अवस्यन्ति ) और प्रकाश देनेवाकी विजलियां प्रमुखेत अर्था । (वः उग्रः देवः ) आपका वह प्रतापी देव (सपत्नान् प्रमुखत् ) शत्रुओंका नाश करे ॥ १४ ॥

( च्युता च अच्युता च इयं बृहती विद्युत् ) विचिक्ति अथवा अविचिक्ति हुई यह बडी विद्युत ( सर्वात् स्तनियान्न् च बिभिति ) सब गर्जना करनेवालों का धारण करती है । ( द्रविणेन तेजसा उद्यन् सहस्वान् आदित्यः ) धन और तेजके साथ उदयको प्राप्त होनेवाला बळवान् सूर्यं ( मे सपरनान् नीचैः नुदतां ) मेरे शत्रुओंको नीचे की ओर अगावे ॥ १५॥

भावार्थ — मेरे शत्रुऑका तू नाश कर । वे गाढ अन्धकारमें जांय । वे सब इंद्रियहीन और सत्त्वदीन बनें और एक दिन भी न जीवित रहें ॥ १० ॥ इस कामसे मेरे शत्रु दूर हो गये और मुझे बड़ा कार्यक्षेत्र प्राप्त हुआ है । चारों दिशाओं में रहनेवाले लोग मेरे सामने नम्न हो चुके हैं और सब पृथ्वी मेरे अधिकारमें आ चुकी है ॥ ११॥

बंधनसं रहित हुई नौका जैसी महासागरमें जिधर चाहे उधर भटकती है, वैसी मेरे शत्रुओं की आन्त अवस्था हो गई है, जो अब कभी अपनी पूर्व स्थितिमें नहीं आसकते ।। १२।। सब देव मुझे महायता करें और मेरे शत्रुओं को भगा देवें ।।१३।।

हमारे पराक्रमसे भगाये हुए शत्रु अब चारों ओर भटक रहे हैं, न उनके पास कोई वीर हैं, न उनके पास कोई मित्र हैं,

| यत् ते काम शर्म त्रिवरूथमुद्ध ब्रह्म वर्म वित्ततमनतिन्या ध्यं कृतम्। |              |
|----------------------------------------------------------------------|--------------|
| तेने सपत्नान् पारं वृङ्गिध य मम पर्यनान् प्राणः प्रावो जीवनं वृणकत   | ॥ १६॥        |
| येनं देवा अक्षुरान् प्राणुदन्त येनेन्द्रो दस्यूनधुमं तमी निनायं।     |              |
| तेन त्वं काम मम थे सपतनास्तानस्माछोकात् प्र णुंदस्य दूरम्            | ॥ १७ ॥       |
| यथां देवा असुरान् प्राणुंदन्त यथेन्द्री दस्यूनधमं तमी बबाधे ।        |              |
| तथा त्वं काम मम ये सपत्नास्तानुस्माछोकातं प्र एंदस्व दूरम्           | 11 85 11     |
| कामी जज्ञे प्रथमो नैन देवा आपुः पितरो न मत्याः।                      |              |
| तत्रस्त्वमं सि ज्यायांन् विश्वहां महांस्तस्मै ते काम् नम् इत् कृणोमि | ॥ १९॥        |
| यावती द्यावापृथिवी विरिम्णा यावदार्पः सिष्यदुयोवदुशिः ।              |              |
| ततुस्त्वमंसि ज्यायान् विश्वहा महांस्तमे ते काम नम इत् क्रणोमि        | 11 50 11 (8) |

अर्थ-हे काम! (यत् ते त्रिवरूथं उद्भु) जो तेरा तीनों ओरसे रक्षक उत्कृष्ट शक्तिवाला [विततं ब्रह्म वर्म] फैला हुआ ज्ञान का कवच [अनितिव्याध्यं कृतं ] शलोंसे वेध न होने योग्य बनाया और [शर्म] सुखदायक है [तेन] उस-से [ये मम] जो मेरे शत्रु हैं उन [सपरनान् परिवृङ्धि] शत्रुक्षोंको दूर कर । [एनान् प्राणः पशवः जीवनं परि वृणकतुः] इनको प्राण, पशु और आयु छोड देवे ॥ १६ ॥

[येन देवाः असुरान् प्रन्मुद्दन्त ] जिससे देव असुरोंको दूर करते रहे, [येन दस्यून् इन्द्रः अधमं तमः निनाय ] जिससे शत्रुकोंको इन्द्रने दीन अन्धकारमें डाल दिया, हे काम! [तेन ] उससे [ मम ये सपरनाः ] मर जो शत्रु हैं [ तान्

संपत्नम ] उन शत्रुक्षोंको [ त्वं अस्मात् छोकात् ] त् इस छोकसे [ दूरं प्रणुदस्य ] दूर भगा ॥ १७ ॥

[ यथा देवाः मसुरान प्राणुइन्त ] जिस रीतिसे देवोंने मसुरोंको हटाया, [ यथा हन्द्रः दस्यून् अधमं तमः बबाधे ] जिस प्रकार इन्द्रने शत्रुओंको हीन अन्धकारमें ढाला, [ तथा त्वं काम ] उस प्रकार हे काम ! तू [ सम ये सपरनाः ] मेरे जो शत्रु हैं (तान् अस्मात् लोकात् दूरं प्रणुद्स्व ) उनको इस लोकसे दूर हटा दे ॥ १८ ॥

कामः प्रथमः जज्ञे ) काम सबसे पिह्रके उत्पन्न हुमा (देवाः एनं न मापुः ) देवोंने इसको प्राप्त नहीं किया भीर (वितरः मर्त्याः न ) पितरोंको भीर मर्त्योंको भी यह प्राप्त नहीं हुआ। [ततः त्वं ज्यायान् मासे ) अतः तू श्रेष्ठ है भीर (विश्वहा महान्) सदा महान् है। दे काम! (तस्मै ते इत् नमः कृणोमि ) उस तुझे मैं नमस्कार करता हूं।। १९।।

(यावती वरिमणा द्यावापृथिवी) जितनी विस्तारसे द्यों और पृथिवी बक्षी है, (यावत आपः सिष्यदुः) जहांतक जल फैला है, (यावत आग्नः) जबतक आग्नि फैला है, (ततः त्वं ज्यायान् असि) उससे भी तू बढा है, और (विश्वहा महान्) सदा बढा है। हे काम (तस्मै ते०) उस तुझे में नमस्कार करता हूं॥ २०॥

जिस शक्तिसे देवींने असुरोंका और इन्द्रने दस्युओंका पराभव किया उस शक्तिसे में अपने शत्रुओंकी इस स्थानसे भगा

दूंगा।। १७-१८।। काम सबसे प्रथम उत्पन्न हुआ। देवों, पितरों और मध्योंका प्रकट होना उसके पश्चात है। अतः काम सबसे श्रेष्ठ है। इस लिये में उसको नमन करता हूं।। १९॥

भावार्थ-- यह विद्युत् और यह सूर्य अर्थात् इनमें जो देव है वह मेरे शत्रुओंको दूर भगा देवे ॥ १५ ॥ इस कामका बड़ा संरक्षक ज्ञानमय कवच है वह सब सुखोंका देनेवाला है। इसको मैं पहनता हूं, जिससे शत्रुके शक् मेरा वेध नहीं करेंगे, और सब शत्रु प्राण, पशु और आयुसे रहित हो जांयगे ॥ १६ ॥

यार्वतिदिश्चीः प्रदिश्चो विषूचीर्यार्वतिराशी अभिचक्षणा दिवः ।
तत्तरत्वमित ज्यार्थान् विश्वही महांस्तस्मै ते काम नम इत् कृणोमि ॥ २१ ॥
यार्वतीर्भृक्षां जत्विः कुरूरेवो यार्वतिर्वधां वृक्षसप्यों विभूवः।
तत्स्त्वमित ज्यार्थान् विश्वही महांस्तस्मै ते काम नम इत् कृणोमि ॥ २२ ॥
ज्यार्थान् निमिष्वोऽिति तिष्ठेतो ज्यार्थान्त्समुद्रादिस काम मन्यो ।
तत्स्त्वमित ज्यार्थान् विश्वहां महांस्तस्मै ते काम नम इत् कृणोमि ॥ २३ ॥
न वै वार्तश्चन कामेमांभोति नागिः सर्यो नोत चन्द्रमाः ।
तत्स्त्वमित ज्यार्थान् विश्वहां महांस्तस्मै ते काम नम इत् कृणोमि ॥ २४ ॥
यास्ते श्विवास्तन्विः काम मुद्रा याभिः सत्यं भवित यद् वृणीषे ।
ताभिष्वमस्मा अभिसंविश्वस्वान्यत्रं पापीरपं वेशया थियैः ॥ २५ ॥ (५)

#### ॥ इति प्रथमोऽनुवाकः ॥

कर्थ- ( यावती: दिवा: प्रदिश: विष्ची: ) जहांतक दिशाएं कोर उपदिशाएं फैली हैं कौर ( यावती: दिव: अभि चक्षणा: काशा: ) जहां तक खुळोकका प्रकाश फैळानेवाली दिशाएं हैं, ( तत: खं॰ ) उनसे भी तू बढा और सदा महान् है, हे काम में उस तुझको नमस्कार करता हूं ॥ २१ ॥

( यावतीः भूंगाः जत्वः ) कहांतक भौरे, मिक्कवां, ( यावतीः कुरूरवः वधाः ) जडांतक नीळें कार काटनेवाळ केन्यू और ( वृक्षसप्यः क्यूबुः ) वृक्षपर चढनेवाळे सर्प होते हैं ( ततः त्वं० ) उनसे तू बढा कीर सदा श्रेष्ठ है, हे काम ! उस पुक्ते में नमस्कार करता हूं ॥ २२ ॥

है काम ! हे (मन्यो ) इस्साह ! तू । निमित्रतः ज्यायान् ) फकक मारने वाकोंसे बहा, (तिष्ठतः ज्यायान् ) ठहरनेवाकोंसे भी बहा, (समुद्रात् असि ) समुद्रसे भी बहा है। (ततः स्वं०) ठनसे तू बहा और सदा श्रेष्ठ है, हे काम ! उस तुझे में नमस्कार करता हूं ॥ २३ ॥

(वातः चन कामं न काप्नोति ) वायु कामको नहीं प्राप्त करता, (न आग्निः, सूर्यः, न उत चन्द्रमाः ) अग्नि, सूर्यं और चन्द्र इनमें से कोई भी उसको प्राप्त नहीं कर सकता। (ततः त्वं ) उनसे तू बडा और सदा श्रेष्ठ है, दे काम! उस तुझे में नमस्कार करता हूं।। ३४।।

है काम (याः ते शिवाः भद्राः तन्तः ) जो तेरी कल्याणकारी और हितकर शरीरें हैं, (याभिः ) जिनसे तू (यत् सत्यं भवति ) जो सच्चा होता है उसका (वृणीष ) स्वीकार करता है। (ताभिः त्वं मस्मान् माम संविशस्व) उनसे तू हम सबमें प्रविष्ट हो और (पापाः थियः ) पाप बुद्धियोंको (अन्यत्र अपवशय ) तूर करो॥ २५॥

भावार — जितना पृथ्वीका विस्तार है, जहांतक जल फैले हैं, जहांतक प्रकाशकी न्याप्ति है, दिशाएं जहांतक फैली हैं, प्रापक्षी जहांतक दौडते हैं उन सबकी न्याप्तिसें कामकी न्यापकता बढकर है। २०-२२।

आंखें मृदनेवाले प्राणियोंसे कामकी शांक बढकर है, स्थिर पदार्थींसे भी बढकर है, पृथ्वी, आप, तेज, वायु और आकाश से भी बढी हैं। सूर्य चन्द्रसे भी बढकर है अर्थात् यह काम सबसे बढकर है।। २३-२४।।

अतः हे काम ! शुभ, भद्र और सत्य जो है वह मेरे पास प्राप्त हो और पापबुद्धि मुझसे दूर चली जाय ॥ २५॥। ३ (अ. सु. भा. कां॰ ९)

#### संकल्पशक्ति।

इस स्कामें 'काम ' शब्द है वह जी संबंधके विषयका बाचक नहीं है, परंतु संकल्पशक्तिका बाचक है। वह काल स्वामें प्रथम करपन हुआ है ऐसा इस स्कोक निम्नलिखित संत्रमें कहा है—

कामी जज्ञे प्रथमः । ( मं० १९ )

"काम सबसे पहिले प्रकट हुआ।" यही बात वेदमें अन्यत्र कही है—
कामस्तद्ये समवर्तताधि मनसो रेतः प्रथमं पदासीत्। अरु १०। १२९। ४

" आरंभमें मनका वीर्थ बढानेवाला काम सनसे प्रथम उत्पन्न हुआ। इस प्रकार कामकी उत्पत्ति सबसे प्रथम कही है। उप निषदोंमें भी देखिय—

कामः संकल्पो विचिकित्सा अदाऽश्रदा धृतिरधित द्वांभीभीरित्येतत्सर्वं मन एव ॥ हु० ड० १। ५। ६ काम एव यस्यायतनं हृदयं लोको मनो ज्योतिः० य एवायं काममयः पुरुषः० ॥ हु० ड० ६ । ९ । १९ कामोऽकाषींबादं करोमि, कामः करोति, कामः कर्ता, कामः कारियता ॥ महानारा० ड० १८ । २

ा काम, संकल्प, विचिक्तिसा, श्रद्धा, अश्रद्धा, धृति, अधृति, न्हीं (कण्जा), धी: (बुद्धि), भी: (मय) यह सब मनमें रहता है। इन सबमें जो पहली लहरी है वह कामकी लहरी है। काम सबका आधारस्थान है, उसका तेज मन है और हृदय लोक है। यह मनुष्य काममय है अर्थात् जिस प्रकार के इसके काम होते हैं वैसा यह बनता है। काम हो सबका कर्ती है, में कर्ता नहीं हूं। कामके द्वारा यह सब चलाया जाता है। "इस रीतिसे छपनिषदों में कामके विषयमें कहा है। यह कामका अर्थ संकल्प दे यह बात स्पष्ट हो गई है। यह संकल्प अच्छा हुआ तो मनुष्यका भळा होता है और सुरा हुआ तो बुरा होता है। यह बुरा ही वा भला हो, इसमें बड़ी भारी शाक्ति रहती है। मानो संपूर्ण मनुष्य इसीकी प्ररणासे प्रेरित होकर बुरा भळा कर्म कर रहे हैं। यह मानवींका व्यवहार देखनेसे कहना पडता है कि इस काम-संकल्प-की शाक्ति बड़ी है, इसी शाक्तिका वर्णन इस सुक्तमें किया है।

जगत्के प्रारं भमें आत्माके अन्दर 'काम किंवा एंकल्प ' उत्पन्न हुआ, इसका दर्शक उपनिषद्वन यह है— 'बोऽकामबत' ( वृ० उ० १ १ २ । ४, तै० उ० २ । ६ । १ ) उस आत्माने कामना की और उसकी कामना सिद्ध हुई जिससे यह सब जगत् निर्माण हुआ है। परमात्माके संकल्प ग्रुद्ध से अतः वे सिद्ध हो गये । जिसके संकल्प ग्रुद्ध होते हैं उसके पन संकल्प सिद्ध होते हैं, अतः कहा है—

यं यं कामं कामयते, सोऽस्य संकक्ष्यादेव समुस्तिष्ठति । डा॰ ड॰ ८।२।१०

' जो कामना करता है वह संकल्प होते ही सिद्ध हो जाती है।" यह संकल्पका बन है। इस संपूर्ण स्टीकी सत्पत्ति भी इसी प्रकार हो गई है। मनुष्यको कामनामें भी यह बल अल्प अंशसे है। इसीका वर्णन इस सूक्तमें किया है। बिद इस काममें इतनी प्रचण्ड शाक्ति है तो अवद्य ही उसकी सुशिक्षासे युक्त करना चाहिये, अतः कहा है—

सपत्महनं ऋषभं कामं ह्रविषा शिक्षामि । (मं० १)

'शत्रुका नाश करनेवाला बलवान काम है, इसको यहसे शिक्षित करता हूं। '' इस कामनामें — इस केकल्पमें नवीं करनी शाफि है, परंतु वह यदि अशिक्षित रहीं, तो हानि करेगी, अतः उसको शिक्षा देकर उत्तम नियम व्यवस्थामें चलनेवाली करनी शाफि है, परंतु वह यदि अशिक्षित रहीं, तो हानि करेगी, अतः उसको शिक्षा देन होती है । हिन जैसा जगत् की मकाई शाहिये । अतः शिक्षाकों आवश्यकता है । शिक्षा यहसे — हिनसे अर्थात् आत्मसमर्पण करना चाहिये । आत्मसमर्पण की शिक्षासे के लिये स्वयं जल जाता है, पूर्णतया सम्पित होता है वैसा मनुष्यको आत्मसमर्पण करना चाहिये । आत्मसमर्पण की शिक्षासे अपने संकल्प को शिक्षित करना चाहिये । इस रीतिसे सुशिक्षित हुआ यह काम [महता वीर्येण ] बडे वीर्य-पराकमसे सुक होता है और मनुष्य इसके प्रभावसे अपने सब शत्र दूर कर सकता है।

यन्मे मनसो न प्रियं न चक्षुषः यन्मे नाभिनन्दति । [ मं॰ १ ]

" जो मनको और आंखको प्रिय नहीं होता है और जो अन्य इंद्रियोंको भी आप्रिय होता है, जो अपने आत्माको सन्तोष नहीं देता। " उसकी दूर करना इसी सुशिक्षित कामसे होता है। इसीसे [ अहं उत् भिदेयं ] अपने ऊपरका दबाव हटाकर, उसका भेड़न करके अपनी उच्च अवस्था की जा सकती है। यह सब मनुष्य के प्रयत्नसे साध्य होनेवाली वात है। परंतु यह तब होगा अब कि मनुष्यकी कामना सुशिक्षायुक्त होगी अन्यथा यही प्रचंड शाक्ति इसका नाश करेगी।

[कामः उप्रः ईशानः ] काम बढा उप्र अर्थात् प्रतापी है और वह ईश्वर है अर्थात् मनुष्यकी भवितव्यताका वह स्वामी है। क्यों कि मनुष्यका भूत, भविष्य, वर्तमान यही घडता है। जैसा यह बनाता है वैसी मनुष्यकी स्थिति बनती है। अतः इसका महस्य बडा भारी है। इसका ऐसा विलक्षण प्रभाव है इसी लिये इसकी सहायतासे मनुष्य निःसन्देह उज्ञति प्राष्ट्र कर सकता है-

द्वरितं अप्रजस्तां अ-स्व-गतां अवति मुखा । मिं ३]

' पाप, संतान न होना, निर्धनता और विपत्ति इनकी दूर कर सकता है। ? मनुष्यकी भी यही इच्छा हुआ करती है। कोई मनुष्य नहीं चाहता कि मुझे पाप लगे, संतान न हो, दारिह्य मेरे पास आजाय और में विपात्तिमें सहता रहूं, ऐसा कोई भी नहीं चाहता । परंतु ये संपूर्ण विपत्तियां मनुष्यको भोगनी पडती हैं, इसका कारण यह है कि मनुष्यकी कामना अशिक्षित होती है, वह विपरीत संकल्प करती है और उसका फल विपत्तिरूप उसे भागना ही पडता है। इस कामकी पुत्री वाणीरूपी चेन है. इसका वर्णन इस प्रकार है--

ते दुहिता चेतुः यां कवयो वाचं भाहुः। ( मं॰ ५)

' कामकी पुत्री एक धेनु है जिसकी कवि लोग वाणी कहते हैं। ''यह वाणी भी कामके समान ही बड़ी प्रभावशालिनी है। यदि यह वाणी उत्तम रीतिसे प्रयुक्त की गई तो शत्रु मित्र बनते हैं और यदि बुरी तरहसे इसका प्रयोग किया गया तो मित्र शत्रुं होते हैं। इसलिये काम की मुशिक्षित करनेके समय वाणीको भी शिक्षित करना अत्यन्त आवश्यक है, यह बात मन्-भवसिक्ष ही है।

उम्ः वाजी कामः मम अध्यक्षः महा-असपत्नं कृणोतु । (मं॰ ७) '' प्रतापी, बलवान् काम मेरा अध्यक्ष है वह मुझे शत्रुरहित करे।'' अर्थात् यह काम किंवा संकल्प हरएक मनुष्यका अधिष्ठाता है। आधिष्ठाता वह होता है कि जो सतत साथ रहता हुआ निरीक्षण करता है। यही कामका कार्य है। यह मनु-ध्योंके चालचलन का अधिष्ठाता होकर निरीक्षण करता है। यदि अधिष्ठाता शिक्षित हुआ, तो अच्छो सहायता होती है और यदि बुरा रहा तो हीन प्रवृती करता है, बुरे मार्गसे ले जाता है, जिसका परिणाम खराब होता है। इसलिये प्रार्थना की है कि-

विसे देवा मम नाथं भवन्तु । सर्वे देवा मम इवमायन्तु ॥ ( मं० ७ )

" सब देव मेरे रक्षक बन, सब देव मेरे यज्ञका स्वीकार करें। " इस प्रकार देवोंके द्वारा मेरी सहायता होती रही, ते निःसंदेह मेरी कामना ग्रुद होगी और मेरी उन्नति हो जायगी। अतः यह मेरी प्रार्थना सब देव सुनें और कृपा करके मेरी रक्षा करें । ये देव 'काम-ज्येष्ठाः' अर्थात् इनमें काम हि श्रेष्ठ है, सब देवों में यह काम देव सबसे श्रेष्ठ है । क्यों कि जगत् रचना कर-नेमें सब देव सहायता करतेही हैं, परंतु परमात्माका काम-संकल्प-जबतक जाग नहीं उठता, तबतक कोई अन्य देव रचनाके कार्य में अपने जापको नहीं लगा सकते । यह कामका महत्त्व है । मनुष्यके व्यवहारमें भी देखिये सबसे पहिले संकल्प होता है, तत्प-मात् इंद्रियव्यापार होजाते हैं। इसीलिय सर्वत्र कामका-संकल्पका-महत्त्व वर्णन कियां है। जीवात्माका परमात्मामें तथा कामका अन्य देवोंके साथ संबंध होता है। यह देखनेसेहि सब देवोंमें काम श्रेष्ठ कैसा है यह जान सकते हैं-

जीवात्मा परमात्मा काम, संकल्प [ अधिष्ठाता ] काम, संकल्प बुद्धि महत्तत्व मन चन्द्रमाः चित इन्द्र सूर्य नेत्र

वायु अग्नि जल प्राण वाणी वीर्थ

इस रातिसे सब देवाँका अधिष्ठाता काम है। शरीरमें जो देव हैं वे विश्वके देवोंके सूक्ष्म अंशही हैं, अतः दोनों स्थानोंमें देवोंकी संबंध एक जैसा ही है। जैसा संकट्य होता है वैसे अन्यान्य देव शरीरमें तथा जगत्में अनुक्रूलतासे कार्य करते हैं। अपने शत्रु नाश पावें और मेरा विजय जगत्में होवे, यही सबकी भावना सर्वसाधारण होती है अतः कहा है—

बवधीत्कामो मम ये सपत्नाः । उरुं लोकमकरन्मह्यमेधतुम् ।

मह्यं नमन्तां प्रदिशश्चतस्रो, मह्यं षडुर्वार्घृतमा वहन्तु ॥ ( मं॰ १९ )

"संकल्पिह रात्रुऑका नाश करता है, संकल्प हि वृद्धी करनेके लिए विस्तृत कार्यक्षेत्र देता है। सकल्पसे हि चारा दिशाएं मनुष्यके सामने नम्न होती हैं और संकल्पसे हि मब भूप्रदेशोंसे घृतादि अन्नभाग प्राप्त होते हैं।" यदि किसीने संकल्प हि इस प्रकार नहीं किया तो उसका क्या होगा ! पाठक विचार की हाँछसे जगत्में देखें, तो उनका स्पष्ट दिखाई देगा कि इस जगत्के व्यवहारमें सर्वत्र 'काम' की ही प्रेरणा हो रही है,हरएक कर्षके पीछे काम होता है, यदि किसी स्थानपर काम न रहा तो कोई कार्य बनता नहीं। अतः इस संत्रमें कहा है कि जो भी कुछ इस जगत्में बन रहा है कामकी प्रेरणासे हि बन रहा है।

पूर्विक्त कोष्टकमें दर्शाया है कि अमि, इन्द्र, सोम अथवा अन्य देव ये सब कामकी प्रेरणांसे कार्य कर रहे हैं, उनके प्रतिनिधि वाणी, मन और चित्त ये भी संकल्पसेहि अपने अपने कार्यमें प्रेरित हो रहे हैं। इसी रीतिसे (अमि: यवः ) आग्ना शत्रु दूर करता है, अन्य देवभी शत्रुओंको दूर करते हैं, यह सब पूर्वीक रीतिसे हि समझना चाहिये।

#### कामका कवच।

यह काम एक एसा कवच पहनता है कि जिससे शत्रुके आधात अपने ऊपर लगतेहि नहीं, देखिये-

यते काम शर्म त्रिवरूथमुद्ध बद्धा वर्म विततभनतिब्दाध्यं कृतम्। ( मं० १६ )

' यह कामका एक विलक्षण कवच है जो तीनों केन्द्रों उत्तम रूक्षा करता है, इससे ( अन् — अंतिव्याधि ) रात्रुके राख्नोंका प्रहार अपने उपर नहीं लगता, यह ( ब्रह्म वर्भ ) ज्ञानका कवच है। इस ब्रह्मवर्भका वर्णन इससे पूर्व इसी काण्डमें द्वितीय सूक्त-के दशम मंत्रमें आया है। वहां की व्याख्यामें इसका वर्णन पाठक अवश्य देखें।

यह काम [प्रथमः जज्ञे ] सबसे पूर्व उत्पन्न हुआ, इसके बाद अन्य देव जाग उठे हैं अतः अन्य देव इसको प्राप्त कर नहीं सकते । जो हमारे पूर्व दो हजार वर्ष हुए होंगे, उनको हम कदापि प्राप्त नहीं कर सकते । इसी प्रकार काम की उत्पत्ति पहिले और अन्य देवेंकी बाद होनेसे अन्य देव कामको प्राप्त नहीं कर सकते यह बिलकुल ठीक है। अतः कहा है—

कामो जज्ञे प्रथमो नैनं देवा आपुः पितरो न मत्याः । ततस्त्वमासि ज्यायान् विश्वहा महान् । [ मं ० १९ ]

"काम सबसे पहिले उत्पन्न हुआ अतः इसके। देव प्राप्त नहीं कर सकते और पितर अथवा मत्यभी नहीं प्राप्त कर सकते, क्योंकि पितर और मत्य तो देवोंके पश्चात् उत्पन्न हुए हैं। इस कारण यह काम सबसे उच्च और समर्थ है, इसकी श्रेष्ठता सदा सर्वदा स्थिर रहनेवाली है। अतः इसका सामर्थ्य सर्वतीपिर है।

आगे मंत्र २१ से २४ तक के चार मंन्त्रोमें काम सबसे श्रेष्ठ है यही बात कही है। संपूर्ण पदार्थों से, स्थिरचरासे, अधीत् सबसे यह श्रेष्ठ है। पंचमहाभूतों से, सब प्राणियों से, सूर्य और चन्द्रमासे तथा सब अन्यों से, काम श्रेष्ठ और समर्थ है। अतः आन्तिम मंत्रमें प्रार्थना यह है कि-

यास्त शिवास्तन्वः काम भद्रा याभिः सम्यं भवति यद् वृणीधे ।

ताभिष्ट्वमस्माँ आभि साविशस्यान्यत्र पापीरप वंशया धियः । [ मं०२५]

" वामके अंदर जो शुभ और कत्याणकारी भाग है, जिससे सब स्थ्य की सिद्धी होती है, वह शुभ भाग मेरे अंदर धुस जाय और जो पापका भाग है. वह दूर हो।" संकत्प एक बड़ी भारी शक्ति है, उससे पापभी होगा और पुण्यभी । इस कारण मनुष्य को उचित है कि वह सदा शिवसंकरण करे और पाप संकल्पसे दूर रहे। इस रीतिसे मनुष्य अपनी कामना शुम कराके सदा उन्नतिके प्रथसे उत्पर ना सदला है।।

# गृहनिर्माण।

(३)

( ऋषि:-भृग्वंगिराः । देवता--शाला )

उपितां प्रतिमितामथां परिमितांमुत । शालांया विश्ववांराया नुद्धानि वि वृंतामि ॥ १ ॥ यत् ते नुद्धं विश्ववारे पाशो ग्रन्थिश्र यः कृतः । वृहस्पतिरिवाहं बुलं वाचा वि स्नंसयामि तत् ॥ २ ॥ २ ॥

आ यंयाम सं बंबई ग्रन्थींश्रंकार ते हुढान् । पर्हांष विद्वांछस्तेवेन्द्रेण वि चृंतामसि ॥ ३ ॥ वंशानां ते नहंनानां प्राणाहस्य हर्णस्य च । पृक्षाणां विश्ववारे ते नुद्धानि वि चृंतामसि ॥४॥ संदंशानां पलुदानां परिष्वञ्जलयस्य च । हुदं मार्नस्य पत्न्यां नुद्धानि वि चृतामसि ॥५॥

अर्थ- (विश्ववारायाः शालायाः उपिमतां) सब भयके निवारक घरके स्तंभों, (प्रतिमितां) स्तंभोंके जोडीं (अथो उत परिमितां) और उत्तम बंधनोंके (नदानि वि चृतामित ) प्रथियोंको हम बांधते हैं।। १॥

है ( विश्व-वारे ) सब दु:खोंका निवारण करनेवाले घर ! ( यत ते नदं ) जो तेरा बन्धन है, [यः पाशः प्रनिधः च कृतः ] जो पाश और ग्रंथि पहिले किए हैं, ( बृहस्पितः वाचा बलं इव ) बृहस्पित अपनी वाणीके द्वारा जैसा श्रामुसैन्यका नाश करता है, उस प्रकार ( तत् विशंसयामि ) उनको मैं खोलता हूं ॥ २ ॥

( आययाम ) इकटा किया, (सं बबई) जोड दिया और [ते दढान प्रंथीन चकार] तेरे गांठोंको सुदृढ कर दिया है। (परूंचि विद्वान शस्ता इव ) जोडोंको जान कर काटनेवालेके समान (इन्द्रंग विचृतामित ) इन्द्रकी सहाय-तासे हम बांघ देते हैं॥ ३॥

है (विश्व-वारे) सब कष्टोंका निवारण करनेवाले घर ! (ते वंशानां नहनानां ) तेरे वांसों और अंधनों तथा (प्राणाहस्य तृणस्य च) जोडों भौर घासका तथा (ते पक्षानां नद्धानि ) तेरे दोनों ओरके बंधनोंको (वि चृतामिस ) में बांधता हूं ॥ ४ ॥

(मानस्य परन्याः ) प्रमाण लेनेवालेके द्वारा पालित हुए घरके (संदंशानां पलदानां ) कैंचियों के और चटाइयों के (च परिष्वंजलयस्य ) तथा विकासस्थानके (इदं नद्धानि विचृतामास ) इस प्रकारके बंधनोंको में बांधता हूं॥ ५॥

. भावार्थ- बहुत कष्टोंको दूर करनेके लिए घर बनाया जाता है। उस घरके स्तंमों, सहारोंकी लकडियों, डंडियों की तथा छप्परकी लकडियोंको इम उत्तम रीतिसे सख्त जोड देते हैं॥ १॥

जो बंधन और प्रथियां तथा जो और पाश पिहले बांधे थे, उनको में अब ढीला करता हूं। जिस प्रकार ज्ञानी अपनी बाणींसे शत्रसैन्यको ढीला बना देता है।। २॥

पहिले सब सामान इकट्टा किया, उसकी यथास्थान जीड दिया, उनके जीड बडे मजबूत किये। जीडनेके स्थानोंकी यथायोग्य रीतिसे काटनेका ज्ञान जिसकी है, उसके समानहि काटा और सबक्री प्रभुत्वके साथ बांधा है ॥ ३ ।

घरके बांसों, बंधनों, जोडोंके स्थान, घास औं दोनों ओरके बंधनोंको योग्य रीतिसे में मजबूत बांध देता हूं॥ ४ ॥ प्रमाणसे बंजे हुए इस घरके कैंचियों, चटाइयों और आन्तरिक स्थानोंके सब बंधनोंको मैं अच्छी प्रकार बांधता हूं॥ ५॥

| यानि तेऽन्तः शिक्यान्याबेधू र्ण्यायि कम् ।                               |         |
|--------------------------------------------------------------------------|---------|
| प्र ते तानि चृतामसि शिवा मानस्य पत्नी न उद्धिता तुन्वे भव                | 11 5 11 |
| हिविधीनंसियालुं पत्नीनां सर्दनं सर्दः । सदी देवानांमिस देवि शाले         | 11 0 11 |
| अक्षुमोप्शं वितंतं सहसाक्षं विष्वति । अवनद्रम्भिहितं ब्रह्मणा वि चृतामसि | 11 6 11 |
| यस्त्वा शाले प्रतिगृह्णाति येन चासि मितां त्वम् ।                        |         |
| जुनी मानस्य पत्नि तौ जीवंतां जुरदंष्टी                                   | 11911   |
| अमुत्रैनुमा गंच्छताद् दृढा नुद्धा परिष्कृता ।                            |         |
| यस्यस्ति विच्वताम्स्यक्रमङ्गं पर्रुष्परः                                 | १०॥(६)  |

अर्थ- (यानि ते अन्तः शिक्यानि ) जो तेरे अन्दर छीं हें (रण्याय कं आवेधुः ) रमणीयताके किए सुखसे विषे हैं, (ते तानि प्रचृतामिस ) तेरेसे उनको हम बांधते हैं । तू (मानस्य परनी ) प्रमाण केनेवाछेके द्वारा पाकित होनेवाकी (खिदता ) उपर उठायी हुई (नः तन्वे शिवा भव ) हमारे बारीरके किए कस्याणकारिणी हो ॥ ६ ॥

हे (शाले देवि ) गृहरूपी देवते ! (हविर्धानं ) हीवव्य असका स्थान, (आग्निशालं ) आग्निशाला अथवा यश्च-शाका, (पत्नीनां सदनं ) स्थियोंके रहनेका स्थान, (सदः ) रहनेका स्थान, और (देवानां सदः ) देवताओंका स्थान (आसि ) तु है ॥ ७ ॥

( वियुवति भोपशं ) आकाश रेपापर आमूषण रूप हुआ ( विततं सहस्राक्षं अश्चं ) फैका हुआ हजारों किल्लोबाका

जाल ( अवनदं अभिहितं ) बंधा और तना हुआ (ब्रह्मणा वि चृतामसि ) ज्ञानसे बांधते हैं ॥ ८॥

है (मानस्य पानि शाले) प्रमाण केनेवाकेके द्वारा पालित घर ! (यः स्वा प्रतिगृह्णाति ) जो तुझे केता है, (येन च स्वं मिता असि ) जिसने तेरा प्रमाण किया है, (उभी तौ ) दोनों वे (जरदृष्टी जीवतां) वृद्धायस्थातक जीवित रहें ॥ ९ ॥

(यस्याः ते ) जिस तेरे ( अंगं अंगं परः परः ) प्रत्येक अंग और प्रत्येक जोड ( विचृतामिस ) हमने मजबूत बनाया है वह तू ( अमुत्र हढा नद्धा परिष्कृता ) वहां सुदढ, बंधी हुई और सुसिद्ध होकर ( एनं आगब्छतात् ) इसके पास आ ॥ १० ॥

भावार्थ— घरके अन्दर जो छोकें रखीं हैं, जिनपर सुख देनेवाले पदार्थ भरकर रखे हैं उनको हम उत्तम रीतिसे बांध देते हैं। इस प्रकार बनाई यह उच्च शाला हमारे शरीरोंको सुख देनेवाली हो॥ ६॥

अन्दर धान्यका स्थान, इवनका कमरा, स्त्रीयोंका बैठनेका स्थान, अन्य मनुष्योंके लिए बैठने उठनेका स्थान और

देवोंके लिए स्थान होवे ॥ ७ ॥

ऊपरके भागमें भूषणके समान दिखाई देनेवाला, इजार सुंदर छिद्रोंबाला फैला हुआ जाल इम उत्तम रीतिसे फैलाकर और
तानकर बांघते हैं ॥ ८ ॥

यह प्रमाणसे बंधा हुआ घर है, जिसने इसका माप लिया और जिसने यह बनाया वे दीर्घकाल तक जीवित रहें ॥ ९ ॥

इस घरका प्रत्येक भाग और हरएक पुर्जा अच्छी प्रकार सुद्रढ बनाया है, इस प्रकार सुद्रढ बना हुआ यह घर इसेक आधीन होते ॥१०॥ यस्त्वा शाले निमिमार्य संजभार वनस्पतीन्। 11 88 11 प्रजाये चके त्वा शाले परमेष्ठी प्रजापंतिः नमस्तस्मै नमी दात्रै शालीपतये च कृण्मः। 11 82 11 नमो उमर्थ प्रचरते पुरुषाय च ते नमीः गोभ्यो अश्वेभ्यो नमो यच्छालायां विजायते । 11 83 11 विजीवति प्रजीवति वि ते पाशांश्रुतामसि अप्रिमन्तक्छादयसि पुरुषान् पुश्चिः सह। विजावति प्रजावति वि ते पाशांक्वृतामसि॥१४॥ अन्तरा द्यां चे पृथिवीं च यद् व्यच्स्तेन शालां प्रति गृहामि त इमाम्। यदुन्तरिक्षं रजसो विमानं तत् क्रिकेटहमुद्रं शेविधम्यः। 11 24 11 वेन शालां प्रति गृह्वामि तस्मै

नय- है बाके ! (य: त्वा निमिमाय) जिसने तुसे बनाया, और जिसने (वनस्पतीन् संजभार) बुक्षों को काटकर जमाया, है आहे! (परमेष्ठी प्रजापितः) परमेष्ठी प्रजापितिने (स्वा प्रजाये चक्रे) तुझे प्रजाके लिए निर्माण किया ॥ ११॥

( तस्मै दान्ने नमः ) सस काटनेवाळको नमस्कार । (शाळापतये नमः कृण्मः ) शालाके स्वामीको नमस्कार करते हैं। ( नमः प्रचरते नमये ) चकनेवाळे लमिके लिए नमस्कार भीर ( ते पुरुषाय च नमः ) तेरे पुरुषके लिए नमस्कार है १२

(यत् बाकायां विजायते ) जो बाकामें होता है उस ( गोभ्यः अश्वभ्यः नमः ) गोलों और घोडोंके लिए नमस्कार । हे (विजावित प्रजावित ) हत्याद्क और संतानयुक्त घर ! ( ते पाशान् वि चृतामास ) तरे पाशोंको हम वांबते हैं ॥ १३ ॥

(पश्चिम: सह पुरुवान्) पशुक्रोंके साथ मनुष्योंकी स्रौर ( आग्नें ) आग्निको ( अन्तः छादयसि ) धन्दर गुष्ठ रखती

है। है (विजावति प्रजावति ) सत्पादक और सन्तानयुक्त घर ! तेरे पाशोंको हम बांघते हैं॥ १४॥

( थां च पृथिवीं च मन्तरा ) यु मौर पृथ्वीके मध्यमें ( यत् व्यचः ) जी विस्तृत अवकाश है, ( तेन ते इमां काको प्रति गृहामि ) उससे तेरे इस घरको में स्वीकारता हूं। (यत् अन्तरिक्षं रजसः विमानं ) जो अन्तरिक्षलोकका भीचमें परिमाण है, ( तत् अहं दोविधिभ्यः छद्रं कृण्वे ) वह में खजानोंके लिए छदर जैसा स्थान करता हूं। ( तेन तस्मे भाको प्रति गृह्यामि) उससे उसके किए में इस घरका स्वीकार करता हूं ॥ १५ ॥

भावार्य- प्रजाका पालन करनेकी इच्छा करनेवाले, उच्च स्थानमें स्थिर रहनेवाले वहे कारीगरने इस प्रमाणसे बनाया और उस कार्यके लिये अनेक वृक्षोंको काटा है ॥ १९ ॥

ष्ट्रभोको काटनेवाले, घरका रक्षक करनेवाले, अभिको अंदर रखनेवाले तथा अन्य मनुष्योंके लिये में नमस्कार

करता है।। १२॥

घरमें उत्पन्न होनेवाले सब घोडे और गौओंके लिये मैं नमस्कार करता हूं। इस घरको सुदृढ बनाता हूं॥ १३॥ इस बरके अन्दर भनुष्य, पशु और आमि रहते हैं अतः इस सन्तानयुक्त और उपजाऊ घरके बंधनोंको में सुदृढ करता # n 98 11

ृष्टिंग और युलोकमें जो अन्तर है उसमें यह घर निर्माण हुआ है। इसके मध्यभागमें में धनसंप्रह करनेका स्थान करता हूं । इस खजानेके स्थानके साथ जो घर होगा वहीं में लेता हूं ॥ १५ ॥

ऊर्जीस्वती प्रयंस्वती पृथिव्यां निर्मिता मिता |

विश्वातं विश्वेती शाकुं मा हिंसीः प्रतिगृहृतः | | १६ ॥

रणेरावृंता पळदान् वसांना रात्रींच शाला जगेतो निवेशेनी |

मिता पृथिव्यां तिष्ठास हुस्तिनींव पृद्धतीं | | १७ ॥

इटंस्य ते वि चृंताम्यपिनद्भमपोर्णुवन् । वर्रुणेन् सम्रं िव्जितां मिताम् ।

अक्षणा शालां निर्मितां काविभिन्निर्मितां मिताम् ।

इद्राग्नी रक्षतां शालांममृतीं साम्यं सद्ः | ॥ १९ ॥

कुलायेऽधि कुलायं कोशे कोशः सम्बिव्जतः ।

तत् मर्तो वि जायते यस्माद् विश्वं प्रजायंते | ॥ २० ॥ (७)

अर्थे— हे शाले ! ( ऊर्जस्वती पयस्वती ) त् अन्न युक्त और रसपानयुक्त ( पृथिव्या निमिता मितां ) पृथ्वीपर माप केंद्रर निर्माण की है। तू ( विश्वानं विश्वती ) सब प्रकारके अन्नका धारण करनेवाली ( प्रतिगृह्णतः मा हिंसीः ) छेनेवा-छेका नाश न कर ॥ १६ ॥

(तृणैः भावृता ) घाससे भाच्छादित, (पलदान् वसाना ) चटाईयोंसे ढंकी (मिता शाला ) माप की हुई शास्त्र (रात्री इव) रात्रीके समान (जगतः निवेशनी ) जगत्को आश्रय देनेवाली (पद्वती इस्तिनी इव ) उत्तम पांववाकी हाथिनीके समान (पद्वती पृथिब्यां तिष्ठसि) उत्तम स्तंभोंबाली होकर पृथ्वीपर तू ठहरती है ॥ १७ ॥

(ते इटस्य अपिनद्धं) तेरी चटाईसे बंधे हुएको (अपऊर्णुवन्) आच्छादित करता हुआ (विचृतामि ) मैं बांधता हूं। (वरुणेन समुद्धिततां) वरुणने जलसे सीधी की हुईको (मित्रः प्रातः व्युद्धततु) सूर्य सबेरे सीधी बन। देवे॥ १८॥

( ब्रह्मणा निमितां शालां ) शानीने निर्माण किई हुई शालाकी और ( कविभि: मितां निमितां ) कवियोंने प्रमाणसे रची हुई ( शालां ) शालाकी ( अमृतो इन्द्रामी रक्षतां ) अमर इन्द्र और अभि रक्षा करें । यह ( सीम्यं सदः ) सोम-वनस्पतियों-का घर है ॥ १९ ॥

( कुडाय मधि कुडायं ) घोसळेपर घोसळा मौर ( कोशे कोशः समुब्जितः ) कोशपर कोश सीधा रखा है। ( तत्र मर्तः विजायते ) वहां मर्त्य उत्पन्न होता है। ( यस्मात विश्वं प्रजायते ) जिससे सब उत्पन्न होता है॥ २०॥

आवार्थ- घरमें सब प्रकारका अन्न, रसपानका साधन, जल आदि सदा उपस्थित हो। घर प्रमाणसे बनाया जाने। सब प्रकारका अन्न उसमें सिद्ध हो। यह घर कभी किसीका नाश नहीं कर सकता ॥१६॥

इस घरपर घासका छप्पर रखा है, चारों ओर चटाइयोंका वेष्टन है, सब स्थान प्रमाणेस रखें हैं, इस प्रकारका यह घर सुद्दढ स्तेभोंपर वैसा सुरक्षित रहता है, जिस प्रकार हाथिन अपने चार पानोंपर सुरक्षित रहती है।। १७॥

यह स्थान पहिले चटाईसे आच्छादित था, उसीको मैं सुदृढ बनाता हूं। रात्रीके समय इस घरको चन्द्र और दिनके समय सूर्य सरलता का मार्ग दिखाते हैं।। १८।।

ज्ञानी और किवयोंने इस घरकी रचना प्रमाणसे की है। इसकी रक्षा इन्द्र और अझि करें। यह घर शान्ति देनेवाला हो ॥ १९॥

घोसलेपर घोसला अथवा कोशपर कोश रखनेके समान यहां पहिले मजलेपर दूसरा मजला रखा है। इसमें मनुष्यका जन्म होता है, इसीसे सबकी उत्पत्ति होती है॥ २०॥

या द्विषेक्षा चतुंष्या पर्पंथा या निमीयते । अष्टापेश्वां दर्शपक्षां शालां मानंस्य गत्नींमित्रिगीमें हुवा शेये 11 28 11 मुतीची त्वा प्रतीचीनः शाले प्रैम्यिह सतीम् । आग्निहीं १ नतरापे श्रुर्तस्य प्रथमा द्वाः ॥ २२ ॥ हुमा आपुः प्र भराम्ययक्षमा यक्षमुनार्श्वनीः । गृहानुषु प्र सीदाम्युमृतेन सहाप्रिनां॥ २३ ॥ मा नः पाशं प्रति मुचो गुरुर्भारो लुघुभव। वधूमिव त्वा शाले यत्रकामं भरामिस ॥ २४ ॥ प्राच्या दिशः शालांया नमीं महिस्ने स्वाहा देवेभ्यः स्वाह्यभियः 11 24 11 दक्षिणाया दिशः शालाया नमी महिस्ने स्वाहा देवेभ्यः स्वाह्येभियः ॥ २६॥ प्रतिच्यां दिशः शालाया नमी महिम्ने स्वाहां देवेम्यः स्वाह्येभियः 11 29 11 उदींच्या दिशः शालांया नमीं महिस्ने स्वाहां देवेभ्यः स्वाह्येभियः 11 38 11 ध्रुवायां दिशः शालांया नमीं महिम्ने स्वाहां देवेम्यः स्ताहो भियः 11 29 11 ऊर्घायां दिशः शालाया नमी महिस्ने स्वाहां देवेम्यः स्वाह्येभ्यः 11 30 11 दिशोदिशः शालाया नमी महिम्ने स्वाहा देवेभ्यः स्वाह्येभियः 11 38 11(6)

भर्थ— [या द्विपक्षा] जो दो पक्षवाली [या चतुष्पक्षा पर्पक्षा निमीयते] और जो चार तथा छः पक्षों वाली बनायो जाती है, [ अष्टापक्षां दशपक्षों तथा दशपक्षों वाली [ मानस्य पर्सी शालां ] प्रमाणसे मापनेवाले द्वारा पालित शालां हा गर्भः अिक्षः हव ] गूडस्थानमें स्थित अिक्षके समान में [ आश्रय लेवा हूं ॥ २१ ॥

है शाले ! [प्रतीचीनः ] पश्चिमकी ओर मुख करनेवाला में [प्रतीचीं महिंसती त्वा प्रीम ] पश्चिमाभिमुख खडी मीर न हिंसा करनेवाली तुझ शालाके पास में आता हूं। [मिन्निः भाषः च मन्तः ] आग्नि और जल मन्दर हैं जो [ऋतस्य प्रथमा द्वाः ] यज्ञके पहिले द्वार हैं।॥ २२॥

[ इमाः अयक्ष्माः यक्ष्मनाश्चनीः भाषः ] ये रोगरहित, रोगनाशक जल [ प्रभरामि ] शालामें भरता हूं। [ असृतेन

भाग्निना सह | जल भीर अग्निके साथ [ गृहान् उप प्र सीदामि ] घरोंके प्रति में भाता हूं ॥ २३ ॥

हें बाले ! [नः पाशं मा प्रतिमुचः ] हमपर पाश न छोड, [गुरुः भारः, छष्ठः भव ] बडे भार को हलका करने-वाकी हो । [ वधूं हव ] वधूके समान [त्वा यत्र कामं भरामसि ] तुझे इच्छाके अनुसार भर देते हैं ॥ २४ ॥

[शालायाः प्राच्याः दक्षिणायाः ] घरकी पूर्व और दक्षिण [ प्रतीच्याः उदीच्याः ] पश्चिम और उत्तर [श्रुवायाः कर्ष्यायाः ] श्रुव और कर्ष्य [दिशोदिशः ] दिशा और उपादिशाओं के [ महिन्ने नमः ] महिनाके लिये नमस्कार हो, तथा [स्वाह्येश्यः देवेश्यः स्वाहा ] उत्तम वर्णन करने योग्य देवों के लिये [स्वाहा = सु+श्राह ] उत्तम प्रशंसा करते हैं ॥ २५-३१॥

भावार्य — यह घर दो, चार, छः, आठ था दस कक्षावाला होता है, जैसा पेटमें गर्भ सुरक्षित रहता है उसी प्रकार में इसके आश्रयमें रहता हुआ सुरक्षित रहता हूं॥ २१॥

भरकी पश्चिमकी ओर मुख करके घरमें मनुब्य प्रवेश करे। घर में अग्नि और जल सदा रखा जावे। ये ही दो पदार्थ गुद्धशाक्षमके यसको सिद्ध करनेवाले हैं। इस प्रकारका घर सदा सुख देनेवाला होगा॥ २२॥

अहा रेगा दूर करनेवाला पानी होगा, वहांसे वह घरमें भरना चाहिये। घरमें जल और अग्नि सदा रहने चाहिये। ऐसे भरमें मनुष्य निवास करें।। २३॥

भावार्थे— इस प्रकारके घरमें रहनेसे संसारका बढ़ा भार बहुत हलका होगा । जिस प्रकार कुलवधूका संरक्षण स्नौर पोषण लोग करते हैं उसी प्रकार ऐसे धरकी रक्षा करना चाहिये और इस घरमें उत्तमोत्तम पदार्थ लाकर रखने चाहिये ॥ २४ ॥

घरकी चारों दिशाओं और उपदिशाओं में जो सुंदर हर्गों की महिमा होगी, उसकी सत्कारपूर्वक प्रसन्ता बढानी चाहिये। उत्तम प्रशंसनीय पृथ्वी, आप, अग्नि, वायु, चन्द्र, सूर्य, आदि देवोंकी प्रसन्ता इस घरपर रहेगी, ऐसा आचार व्यवहार करना चाहिये॥ २५-३१॥

#### घरकी प्रसन्नता।

गृहिनर्माण करनेका और उसकी आनंदित, प्रवन्न तथा उत्तम स्वास्थ्यसंपन्न रखनेका उपदेश इस सूक्तमें है। घर उत्तम प्रमाणसे निर्माण किया जावे, उसके स्तंम, ऊपरकी लकडियां, छप्परका लकडीका सामान सब सुंदर तथा सुन्यवस्थित होवे और सब जोड भन्छे प्रकार मजबूत किये जावें। किसी स्थानपर कमजोरी न रहे। क्योंकि सब घरवालोंका स्वास्थ्य घरकी सुरक्षितता पर निर्मेर है। ऐसा सुंदर और मजबूत घर रहनेवालोंके कछोंको दूर कर सकता है, परंतु कमजोर और अक्षक्त तथा बेख्यालसे बनाया गया घर रहनेवालोंका कब माश करेगा, इसका भी पता नहीं होगा।

सुतार, तर्खाण और अन्य कारीनर ऐसे लगाये जावें कि जो संधिस्थानोंको ( एकंपि विद्वान शहता ) अच्छी प्रकार काटने और जोडनेकी कला जाननेवाले हों। बांस, लकडियां, घास, चटाइयां आदि जो भी सामान घरमें रखनेका अथवा घरपर

लगानेका हो वह सब उत्तम, निर्दोष और सुव्यवस्थासे रखा जावे।

गृहिनिर्माण करनेकी विद्या जाननेवाले को 'मानपित ' कहते हैं। यह घरके प्रमाण से नकशा तैयार करता है और उसी प्रमाणसे भूमिपर रचना करवाता है। इसके लिए प्रमाणोंने प्रमाणयुक्त जो घर होता है वह सुखदायी होता है। 'मानपित ' (इंजिनियर) को 'सूत्रधार 'भी कहते हैं क्योंकि यह सूत्रसे सबका प्रमाण दिखाता है। इस 'मानपित दिलेक कारण इस शालाको 'मान-पत्नी ' कहते हैं, इसका शब्दार्थ ''प्रमाण दर्शानेमें जो कुशल कारीगर है उसके प्रमाणसे इसकी पालना हुई है। '' इरएक घरके विषयमें यह सस्य है।

घरमें छोंके टंगे हों और उनपर घृतदुरधादि पदार्थ रखे जांय। यहां ये पदार्थ रखनेसे चूंटियों और चूरेंसि बचते हैं।

और इस कारण आरोग्य देनेवाले होते हैं।

घर ( उद्धित ) ऊंचे स्थानपर और ऊंचा हो । ठिगना न हों। क्योंकि ऊंचे घरमें शुद्धवायु आता है जो मनुष्योंको नीरोग बना देती है। अतः कहा है कि-

उदिता शाला तन्वे शं भवति ( म॰ ६ )

'कंबा घर शरीरके लिए सुखकारक होता है। 'वैसा ठिगना नहीं होता। घरमें एक उपासना करनेका स्थान, संध्या हवन करनेका योग्य कमरा, एक भोजनशाला, एक लियों के लिए स्थान, एक अतिथियों और घरवालों के रहनेका स्थान, एक धान्यादिका संग्रह स्थान ऐसे अलग अलग कमरे हों। घरकी छतपर संदर कपड़ा ताना जावे, जिसमें कमरेकी शोभा बढ़ती है। घरमें रहरेवाले ऐसा कहें कि घरका निर्माण करनेवाला "मानपित " (इंजिनियर) और बनानेवाले कारीगर दीर्घ आयुतक जीवित रहें। घरमें रहनेवालोंको सुख हुआ तो ही वे ऐसा कहेंगे, अतः बनानेवाले लोग कुशलतापूर्वक गृहनिर्माणका कार्य करें। और घरमें रहनेवालोंको सुख लगे, इस विचारसे घर बनावें। केवल वेतनके लिए बनाया जाय तो यह बात नहीं बनेगी। यह ते। एक परस्पर प्रेमका विचार है। इसी विचारसे प्रामके कारीगर और गृहके स्वामी इनमें परस्पर हितकी बुद्धि जामत रहेगी।

वृक्ष काटनेवाले, विविध लकाडियां बनानेवाले, अन्य गृहोपयोगी सामान संप्रहित करनेवाले, जोडनेवाले और घरमें रह-नेवाले इन सबकी सहकारितासे घर निर्माण होता है, अतः प्राममें इनकी सहकारिता होनी चाहिए। और एकका हित दूसरेको करना चाहिये घरका स्वामी धनवान और प्रतिष्ठित क्यों न हो, परंतु जिस समय वह लकडी काटनेवालेको मिले, वह (तस्मै दांत्र नमः) उस लकडी काटनेवाले को नमस्कार करे, वह लकडी काटनेवाले निर्धन ही क्यों न हो, परंतु वह घरके मालिकसे ामेले तो वह (शालापतये नमः) घरके स्वामीको नमस्कार करे। इस प्रकार ये लोग परस्पर सन्मान करें, एक दूसरेका आदर

करें। कोई किसीका निरादर न करे।

यहांतक आदर दर्शाना चाहिए कि घरका स्वामी अपने घोडों, गौवों, बैल आदि पशुओंका भी उत्तम प्रकार आदर सत्कार करें । इस प्रकार जहां सबका सत्कार होता है ऐसे घरमें रहनेवाले मनुष्य उत्तम आनन्दकां अनुमव करेंगे, इसमें संदेह ही क्या हो सकता है ?

घर ऐसा बनाया जावे कि जो पीछेके आकाशपर सुंदर दिखाई देवे। घरके आसपास की शोमा बक्षादिकोंसे सुंदर दिखाई देवे । और प्रयत्नेस अधिक सैंदियं बनाया जावे । घरके मध्यमें अत्यंत सुरक्षित स्थानमें धन, जेवर आदि रखनेका स्थान— खानेका कमरा-बनाया जावे । ( शेवधिभयः उदरं ) जैसा मनुष्यके शरीरमें पेट बीचमें हे।ता है, आतिसुरक्षित स्थानपर होता है, उसी प्रकार यहां घरके मध्यमें खजानेका कमरा बनाया जावे। घरमें धान्यके स्थानमें सब प्रकार ( ऊर्जः ) धान्य, (विश्वानं) अञ्चनी सामग्री संग्रहित की जाव, (पयः) जल, पेय पदार्थ, रसपानके साधन घरमें भरपूर हैं। ऐसा घर सब रहनेवाले पारिवारिक जनोंको सुख देता है।

घरके स्तंभ ऐथे बलवान हों जैसे इथिनोंके पांच होते हैं, क्योंकि इन्हीयर घरका छण्यर आदि रहता है। दूसरा मजला करना हो तो एकके उत्पर दूसरा बनाया जावे, जैसे (कुलाये आधि कुलायं ) घोसला एकपर दूसरा बनाते हैं और (कोशे कोशः) एक कोश पर दूसरा कोश रखा जाता है। नीचेका स्थान मजबूत हो, नहीं तो ऊपरके सारसे निचला स्थान दब जायगा। ऐसे उत्तम घरमें मनुष्यका जन्म होवे । सभी प्राणियोंके लिए ऐसे स्थान बनाये जावे। पक्षी भी प्रसृतिके पूर्व उत्तम घोसले निर्माण करते हैं, पशु भी सुरक्षित स्थान देखते हैं, यह देखकर मनुष्योंको अपने घरोंमें प्रसूतिके लिए उत्तम स्थान बनाने चाहिये।

घरमें दो, चार,छः, आठ, दस कमरे अथवा चौक बनाये जा सकते हैं। अंदर रहनेवाले मनुष्योंकी संख्याके अनुदार तथा

उस घरमें होनेबाले कार्योंके अनुसार घर छोटा या बडा होना चाहिए ।

माप्रीक्षीन्तरापश्चर्तस्य प्रथमा द्वाः । [ मं २२ ]

''वरमें अपि और जल अवर्य रहे,क्योंकि इन्हींसे सब प्रकारके यज्ञ होते हैं।'' कोई अतिथि आगया तो उसको श्रमपरि हारके लिए कमसे कम जलपान दिया जावे, और शीतनिवारणके लिए आगके स्थान के पास उसकी बिठलाया जावे। ये दो पदार्थ गरीबसे गरीब और धनीसे धनी मनुष्यके घरमें अवश्य रहें और इनसे आदरातिथ्य होता जावे। मनुस्मृतिमें भी कहा है कि-

तृणानि भूमिरुदकं वाक्चतुर्थी च सूनृता।

एतान्यपि सर्ता गेहे नोच्छियन्ते कदाचन । [ मनु ० ३। १०१ ] ''बैठनेके लिए चटाई, भूमि, जल और मीठा भाषण ये चार बातें आतिथिके आदरके लिए सजननेके घरमें कभी न्यून नहीं होतीं। " यहां उदक हैं। वैदके ऊपरके मंत्रमें जल पीनके लिए और आग सेकनेके लिए प्रत्येक घरमें अवेदय रहे ऐसा कहा है। अतिथिके समादरके ये प्रकार ध्यानेस देखने गाग्य हैं। घरमें जल रखना हो तो उत्तम निर्देश रखना चाहिये इस विषयम सूचना यह है-

जयक्मा यक्ष्मनाशनीः भाषः प्रभरामि । गृहान् उपप्रसीद्गमि । [ मं० २३ ]

" में घरमें ऐसा जल भरता हूं कि जो स्वयं रोग उत्पन्न करनेवाला न हो और जो रोगोंको दूर करनेवाला हो। इस रीतिसे मैं घरकी प्रसन्ता बढाता हूं। " दरएक गृदस्थी ऐसा ही कदे और अपने घरकी अधिकसे अधिक प्रसन्ता करनेका यत्न करें। [वधूं इव ] जैसे स्त्रीकी रक्षा करना चाहिए उसी प्रकार गृहकी भी रक्षा करना योग्य है। यहां वधूकी प्रसन्नता रखना, उसको इष्टपुष्ट रखना, निर्दोष रखना, सुरक्षित रखना आदि बातें जानने योग्य हैं और इस द्रष्टांतसे घरकी सुरक्षितताकी बातें भी जानी जाती है। शाला [घर] भी एक कुलवधु है ऐसा मानकर उसकी सुरक्षितता और शोभाके बढ़ानेके लिए प्रयत्न करना चाहिए। ऐसा करनेसे ही [गुरुः भारः लघुः ] संसार का बडा भारी बोझ बहुत हलका हो जाता है।

जहां ऐसे ढंगसे कुलवधुके समान धरकी सुव्यवस्था की जाती है, वहां घरके चारीं ओरकी दिशा और उपदिशाएँ प्रसन

होती हैं, और वहां देवताओं का निवास होने थोंग्य स्थान बनता है। और घरकी महिमा बढ जाती है।

इरएक गृहस्थी अपने घरकी महिमा इस प्रकार बढावे और अपना घर देवताओं के निवास करने योग्य करे सीर अपने विरपरका संवारका बोझ हलका करे।

## बेल।

#### [8]

#### (ऋषिः — ब्रह्मा । देवता-ऋषभः )

| साहस्रस्त्वेष ऋष्भः पर्यस्वान् विश्वां रूपाणि वक्षणांसु विश्रंत् ।   |     |   |    |
|----------------------------------------------------------------------|-----|---|----|
| मुद्रं दात्रे यर्जमानाय शिक्षंन् बाहर्भपत्य उास्रिय्स्तन्तुमातांन्   | 11  | 8 | 11 |
| अपां यो अग्रे प्रतिमा बुभूवं प्रभूः सर्वस्मै पृथिवीवं देवी ।         |     |   |    |
| पिता वृत्सानां पतिरुव्स्यानां साहस्रे पोषे अपि नः कुणोतु             | -11 | २ | 11 |
| पुर्मानुन्तर्वोन्त्स्थविरुः पर्यस्वान् वसोः कर्वन्धमृष्भो विभित्ति । |     |   |    |
| तमिन्द्राय प्थिभिदेवयानैहितम्बित्रवेदतु जातवेदाः                     | 11  | 3 | 11 |
| पिता बत्सानां पतिरुघ्न्यानामथी पिता महतां गरीराणाम् ।                |     |   |    |
| वत्सो जरायुं प्रतिधुक् पीयूषं आमिक्षां घृतं तद् वस्य रेतः            | 11  | 8 | 11 |

वर्थ — [साहसः त्वेषः ] हजारों शक्तियोंसे युक्त तेजस्वी, [पयस्वान् ऋषभः] दूधवाला बैल [वक्षणासु विश्वा रूपाणि विश्वत् ] नदी तीरोंपर बहुत रूपोंको धारण करता हुआ [बाईस्पत्यः उसियः ] बृदस्पतिके संबंधका यह बैल [दात्रे यजमानाय भद्रं शिक्षन् ] दान देनेवाले यजमानके लिए भलाईकी शिक्षा देता हुआ [तन्तुं आतान् ] यज्ञके धागेको फैलाता है ॥ १ ॥

[यः अग्रे] जो पिंदले [अपां प्रतिमा बभूव] जलोंके मेघकी उपमा हुआ करती हैं [देवी पृथ्वी इव] पृथिषी देवीके समान [सर्वस्मे प्रभूः] सब पर प्रभाव चलानेवाला, [वस्तानां पिता] बचोंका स्वामी [अध्यानां पितः] गौबोंका पित [नः] हमें [साहसे पोषे अपि कृणोतु] हजारों प्रकारकी पुष्टिमें करे, रखे॥ २॥

[ पुमान् अन्तर्वान् ] पुरुष अपने अन्दर शाक्ति धारण करनेवाला, [स्थिविरः पथस्वान् ] बढा दूधवाला [ऋषभः वसोः कवन्धं विभित्तें] बैक धनके शरीरको धारण करता है। [ तं देवयानैः पथिभिः हुतं ] उस देवयान मार्गोसे समर्पितको [ जातवेदाः अग्निः इन्द्राय वहत् ] जातवेद अग्नि इन्द्रके लिए के जाये ॥ ३ ॥

[बस्मानां पिता] बचोंका पिता, [अवन्यानां पितः] गौनोंका पिति. [अयो ] और [महतां गर्गराणां पिता ] बडे प्रवाहोंका पालक, [वस्सः जरायु ] बचा जेर से आकर [प्रतिधुक् पीयूषः ] प्रतिदिन अमृत का दोहन करता हुआ [आमिक्षा घृतं ] दही और घी देता है [तत् उ अस्य रेतः ] वह निःसन्देह इसका वीर्य है ॥ ४ ॥

भावार्थ — बैल हजारों शाक्तियोंसे युक्त है। बैल ही दूधवाला है। निदयोंके तटोंपर इसके विविध रूप दीसते हैं। इसका दान करनेसे दित होता है और यज्ञका प्रचार होता है।। १।।

इसको जलदायी मेघोंकी उपमा दी जाती है। पृथ्वी देवीपर यह अधिक प्रभाववाला है, यह बछडोंका पिता और गीबोंका पति है। इससे हमारी हजारों प्रकारकी पूछी होती है॥ २॥

यह पुरुष है, इसके अन्दर शक्ति है, यह सामध्येवाला और दूधवाला है। यह धनका धारण करता है। उस समर्पित हुए को जातवेद अग्नि इंद्रके लिये देवयानके मार्गों से लेजाता है॥ ३॥

| देवानां भाग उपनाह एषोद्वेषां रस अपिधीनां घृतस्यं।<br>सोमस्य भक्षमंवृणीत शको बृहनाद्वरमन्द् यच्छरीरम्                                | ॥ ५ ॥   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| सोमेन पूर्ण कुलशं विभिष् त्वष्टां रूपाणां जानिता पश्चनाम्।<br>शिवास्ते सन्तु प्रजन्नि इह या हुमा न्यंश्रहमभ्यं स्वधिते यच्छ या अम्। | 11 5 11 |
| आज्यं विभाति घृतमंस्य रेतः साहस्रः पोष्ट्रतमुं यज्ञमाहुः ।<br>इन्द्रस्य हृषमृष्भो वसानः सो अस्मान देवाः शिव ऐतं दुत्तः              | 11011   |
| इन्द्रस्यौजो वर्रणस्य बाह् आश्विनारंसौ भुरुतामियं ककृत ।<br>बृहस्पति संभृतमेतमांहुर्ये धीरांसः कवयो ये भनीषिणः                      | 11 & 11 |

अर्थ-[ एवः देवानां उपनाद्दः भागः ] यह देवोंका समीप रिथत भाग है, [ अपां ओवधीनां घृतस्य रसः ] जल का लीविधियोंका कोर घीका यह रस है, [ सोमस्य अक्षं क्षत्र: अनुजीत ] यही सोमका रस इन्द्रने प्राप्त किया, इसका [ यत् करीरं बृहत् लादिः अभवत् ] जो कारीर था वही बडा मेध बना है ॥ ५ ॥

[सोमेन पूर्णं कळवां विभिषे ] सोमरससे परिपूर्ण कळवाका तू भारण करता है। और तू [रूपाणां स्वष्टा] रूपोंका बनानेवाला भौर ( पशूनां जनिता ) पशुलोंका उत्पादक है, (याः इमाः ते प्रजन्वः ) जो ये तेरे सन्तान हैं वे ( शिवाः सन्तु ) हमारे लिए शुभ हों । हे ( स्वधिते ) शस्त्र ! (याः अमुः अस्मभ्यं नि यच्छ ) जो यहां हैं वे हमारे किए दें ॥ ६ ॥

( अस्यं घृतं आउयं ) इसका घी और आउय (रेत: बिभर्ति ) वीर्यंको धारण करता है। ( साहस्रः पोषः ) जो हजारोंका पोषक है ( तं उ यर्ज बाहुः ) उसकी यज्ञ कहते हैं। ( वृषभः इन्द्रस्य रूपं वसानः ) बैल इन्द्रका रूप धारण करता हुना, हे (देवाः ) देवो । ( सः दत्तः अस्मान् शिवः ना एतु ) वह दान दिया हुना हमारे पास शुभ होकर प्राप्त होने ॥ ७ ॥

( य घीरायः ) जो घेर्यवाळे झौर ( ये मनीधिण: कवयः ) जो मननशील कवि हैं वे ( एतं संमृतं बृहस्पतिं झाहुः) इस संभारयुक्तको बृहस्पति कहते हैं तथा यह (इन्द्रस्य कोजः ) इन्द्रकी शक्ति, (वरुणस्य बाहू ) वरुणके बाहू, (क्षित्रोः असी ) आखिदेवोंक कन्धे, (महतां ह्यं ककुद् ) महतोंकी यह ोहाने है ऐसा कहते हैं ॥ ८॥

आवार्थ- बछडोंका पिता और गोबोंका पति, बडी जलधाराओंका स्वामी, जन्मते ही अमृतका दोहन करके देता है, तथ दही और वी देता है, मानो यह इप्रोक्त बल है ॥ ४ ॥

यह दूध देवोंका भाग है, यह औषधियोंका रस है, यह सोमरसके साथ पिया जाता है। इसके शरीरकी मेघकी ही

सीमरसंवे भरा हुआ कलश यह घारण करता है, यह गी आदिश उरपन कर्ता, विविध स्पॉका बनानेवाला है, इसके नवमा है ॥ ५ ॥ सन्तान हमें कल्याणदायी हों, शक्त इनकी रक्षा करके हमें देवें ॥ ६ ॥

यह ची, और वीर्य घारण करता है, हजारों प्रकारकी पृष्टि देता है अतः इसकी यज्ञ कहते हैं। यह इन्द्रका रूप धारण

जो धैबैयुक्त विव और ज्ञानी हैं वे इसकी देवताओं की किताने से युक्त मानते हैं, इसमें वृहस्पति, इन्द्र, वहण, आश्वनी करके हमारे लिए शुभ होवे ॥ ७ ॥ मक्त इनकी श्कियां है।। ८॥

दैवीविंगः पर्यस्याना तनोषि त्वामिन्द्रं त्वां सरंस्वन्तमाहुः। सहस्रं स एकं मुखा ददाति यो ब्रांझण ऋष्भमांजुहोति 11911 बृहस्पतिः सविता ते वयी दधौ त्वष्टुर्वायोः पर्यात्मा त आर्भतः। अन्तरिक्षे मनसा त्वा जहोमि बाहिष्टे द्यावापृथिवी उमे स्ताम् 11 80 11(8) य इन्द्रं इव देवेषु गोष्वेति विवावंदत् । तस्यं ऋषुभस्याङ्गानि ब्रुह्मा सं स्तौतु भुद्रया ११ पार्श्वे आंस्तामनुमत्या भगंस्यास्तामन्वृजी । अष्ठीवन्तांवन्नवीनिमन्नो ममैतौ केवंलाविति 11 33 11 मसदासीदादित्यानां श्रोणीं आस्तां बृहस्पतेः । पुच्छं वातस्य देवस्य तेनं धुनोत्योषधीः 11 63 11 गुदां आसन्तिसनीवाल्याः सूर्यायास्त्वचंमब्रुवन् । उत्थातुरं ब्रुवन् पद क्रीपभं यदकी लपयन् 11 88 11

भर्थ —त् (पयस्वान् देवी: विशः भा तनीषि) दूबवाला दिव्यगुणी प्रजाकी उत्पन्न करता है। ( त्वां इन्द्रं ) तुझे इन्द्र भौर ( त्वां सरस्वन्तं आहु: ) सारवाला कदते हैं ( यः ब्राह्मणः ) जो ब्राह्मण ( ऋषमं भा जुद्दोति ) बैलका दान करता है ( सः एकमुखाः सदसं ददाति ) वद एक स्थानपर मुख करता हुआ दजारोंका दान करता है ॥ ९ ॥

( बृहस्पतिः सिवता ) बृहस्पति और सिवता ( ते वयः दधो ) तेरी आयुका धारण करते हैं। ( ते आस्मा ) तेरा आस्मा ( स्वष्टुः वायोः परि आसृतः ) स्वष्टा और वायुसे परिपूर्ण है। ( मनसा स्वा अन्तरिक्षे जुहोमि ) मनसे तुझे अन्तरिक्षमें अप्ण करता हुं, ( उसे द्यावापृथिवी ते बिहैं: स्ताम् ) दोनों खुछोक और भूकोक तेरे आसन हों॥ १०॥

( देवेषु इन्द्रः इव ) देवोंसे जैसा इन्द्र वैसा ( यः गोषु विवावदत् एति ) गौशोंसे शब्द करता हुना चळता है। ( तस्य ऋषभस्य भंगानि ) उस बैलके भंगोंको ( भद्रशा ब्रह्मा संस्तीत ) प्रशंसा ग्रुभवाणीसे ब्रह्मा करे॥ १४॥

(पार्श्व मनुमत्याः आस्तां) दोनों पासे अनुमितके हैं, (अनुवृजी भगस्य आस्तां) पसिलयोंके दोनों भाग भगके हैं, (मित्रः अववीत्) सित्रने कहा कि (अष्ठीवन्ती केवली एती मम इति) दो घुटने केवल मेरे हैं॥ १२ ॥

( ससद् भादित्यानां आसीत् ) पृष्ठवंशका अन्तिम माग आदित्योंका है, ( श्रोणी बृहस्पतेः भास्तां ) क्र्वहे बृहस्पतिके हैं, ( पुच्छं वातस्य देवस्य ) पुच्छ वायु देवका है, ( तेन ओषवीः धूनोति ) उससे भौषाधियोंको हिलाता है ॥ १३॥

( गुदाः सिनीवाल्याः आसन् ) गुदाभाग सिनीवालीके हैं, (त्वचं सूर्यायाः अबुवन् ) त्वचा सूर्यप्रभाकी है, ऐसा कहते हैं। ( पदः उत्थातुः अबुवन् ) पैर उत्थाताके हैं ऐसा कहा है, ( यत् ऋषभं अकल्पयन्) इस प्रकार बैलकी कल्पना विद्वानोंने की है ॥ १४ ॥

भावार्थ — यह दूध देनेवाला बैल उत्तम प्रजा उत्पन्न करता है, उसको सारवान् इन्द्र कहते हैं। जो बैलका समर्पण दैता है उसको हजारों दानोंका श्रेय होता है॥ ९॥

वृहस्पति और सिवताने उसकी आयुका धारण किया है। त्वष्टा और वायुका सत्तव इसमें है। इसका मनसे अन्तिरिक्षमें समर्पण करनेसे भूमिपर और आकाशके नीचे यह रहता है॥ १०॥

जैसा देवोंमें इन्द्र वैसा यह बैल गौवोंमें है। ज्ञानी ही इसके अवथवोंके महत्त्व का कथन कर सकता है।। १९॥ इसके अवथवोंमें अनुमति, भग, मित्र, आदिख, बृहम्पति, वायु आदि देवताओंका आधिष्ठान है।।१२-१३॥

| ऋोड आंसीज्जामिशंसस्य सोमंस्य कुलशौ धृतः।           |           |
|----------------------------------------------------|-----------|
| देवाः संगत्य यत् सर्वे ऋष्मं व्यक्तं ल्पयन्        | ॥ १५॥     |
| ते कुष्ठिकाः सुरमाय कूर्मभ्यो अद्धः शुकान् ।       |           |
| ऊर्बध्यमस्य क्रीटेभ्यं: श्रव्तिभ्यो अधारयन्        | ॥ १६॥     |
| शृङ्गिभ्यां रक्षे ऋष्त्यवंतिं हन्ति चक्षेषा ।      |           |
| शुणोति भद्रं कणीभ्यां गर्वा यः पातिर्घन्यः         | 11 62 11  |
| शतयाजं स यंजते नैनं दुन्वन्त्य्ययं।                |           |
| जिन्वंन्ति विश्वे तं देवा यो ब्रांखण ऋष्भमांजुहोति | 11 56 11  |
| ब्राह्मणेश्यं ऋष्भं दुत्ता वरीयः कृणुते मनः।       |           |
| पुष्टिं सो अद्दन्यानां स्वे गोष्ठेऽवं पश्यते       | 11 8.3 11 |

भर्थ- [क्रोड: जामिशंसस्य भासीत्] गोद जामिशंसकी थी, [कलश: सोमस्य एत:] कलश सोमका धारण किया है, इस प्रकार [ सर्वे देवा: संगल ] सब देव मिलकर [यत् ऋषमं व्यकलपयन्] बैलकी कल्यना करते रहे ॥ १५ ॥

[ कुष्ठिकाः सरमाये ते अद्धुः ] कुष्ठिकोंको सरमाके लिए वे धारण करते रहे। श्रोर [श्रफान् कूमेंभ्यः ] खुरोंको कछुभोंके लिए धारण करते रहें। [अस्य जबध्यं] इसका अपक अन्न [श्ववर्तिभ्यः कीटेभ्यः अधारयन् ] कुत्तेके साथ रहनेवाले की खींके लिए धारण करते रहें। [अस्य जबध्यं] इसका अपक अन्न [श्ववर्तिभ्यः कीटेभ्यः अधारयन् ] कुत्तेके साथ रहनेवाले की खींके लिए रख दिया ॥ १६ ॥

[यः जन्मः गवां पति: ] जो गौवाँका हननके क्योग्य पति अर्थात् बैल है, वह [कर्णाभ्यां भद्रं श्रणोति ] कानों से कल्याणकी बातें सुनता है, [श्रंगाभ्यां रक्षः ऋषति ] सींगोंसे राक्षसोंको हटा देता है और [चक्षवा अवर्ति हन्ति ] आंखसे अकालको नष्ट करता है ॥ १७ ॥

[यः त्राक्षणे ऋषभं भाजुहोति ] जो ब्राह्मणोंको बैक समर्पण करता है (तं विश्वे देवाः जिन्वन्ति) उसको सब देव तृत करते हैं। (सः शतयाजं यजित) वह सेंकडों याजकों द्वारा यज्ञ करता है और (एनं भन्नयः न दुन्वन्ति) इसको अभि कष्ट नहीं देते॥ १८॥

आभ कष्ट नहा दत ॥ १६ ।। ( ब्राह्मणेश्य: ऋषभं दृत्वा ) ब्राह्मणोंको जैल देकर जो अपना ( मनः वरीयः कृणुते ) मन श्रेष्ठ बनाता है । ( सः स्वे गोष्ठे ) वह अपनी गीज्ञालामें ( अष्टयानां पुष्टि अव पश्यते ) गीओंको पुष्टि देखता है ॥ १९ ॥

भावार्थ — सिनीवाली,सूर्यंप्रभा, उत्याता, जामिशंस, सोम इन देवताओं के लिए कमशः गुदा, त्वचा, पैर, गोद, फलश ये इसके अवयव माने गये हैं । इस तरह सब देवोंने इस चैलके विषयमें कल्पना की है ॥ १४-१५॥

सरमा, कूमै, श्ववर्ति, किमी आदिके लिए इसके कुछिका, खर, और अपाचित् अन्नभाग रखे हैं ॥ १६ ॥ बैल गौका पति है। वह कानोंसे उत्तम शब्द सुनता है, सींगोंसे शत्रुओंको हटाता है और आंखसे अकालको दूर

करता है ॥ १७ ॥ जो ब्राह्मणको बैल दान देता है, उसकी सब देव तृप्ति करते हैं। वह सैंकडों प्रकारक वाजकों द्वारा यज्ञ करता हुआ अप्रिके

अयसे दूर रहता है ॥ १८ ॥

जो ब्राह्मणोंकी बैल दान करके अपना मन श्रेष्ठ बनाता है, वह अपना गोशालामें बहुत गौवें पुष्ट हुई हैं, इसका अनुभव करता है ॥ १९ ॥

गार्वः सन्तु प्रजाः सन्त्वथौ अस्तु तन्व्छम्।
तत् सर्वेमच्चं मन्यन्तां देवा ऋषभद्रायिने ॥ २०॥
अयं पिपान् इन्द्र इद् रृथिं दंधातु चेतुनीम् ।
अयं धेतुं सुदुष्यां नित्यंवत्सां वद्यं दुहां विपृक्षितं पूरो दिवः ॥ २१॥
पिश्चक्षंरूपो नमसो वंयोधा ऐन्द्रः शुष्मो विश्वरूपो न आर्थन् ।
आर्थुर्स्मभ्यं दर्थत् प्रजां चं रायश्च पोषैर्यम नंः सचताम् ॥ २२॥
उपेहोपंपर्चनास्मिन् गोष्ठ उपं पृञ्च नः । उपं ऋष्मस्य यद् रेत् उपेन्द्र तवं वीर्थिष् २३
एतं वो युवानं प्रति दध्मो अत्र तेन कीर्डन्तीश्चरत् वयाँ अर्च ।
मा नौ हासिष्ट जनुषां सुभागा रायश्च पोषैर्यम नंः सचध्वम् ॥ २४॥ (२४)
॥ इति द्वितीयोज्ञवाकः ॥

मर्थ- ( गावः सन्तु ) गौवें हों, (प्रजाः सन्तु ) प्रजाएं हों, ( अथो तन्त्वलं अस्तु ) और शारीरिक वल हो । ( तत् सर्वे ) यह सब ( ऋषमदायिने ) बैल देनेवालेके लिये ( देवाः अनुमन्यन्तां ) देव अपनी अनुमितके साथ देवें ॥ २० ॥

( अयं पिपानः इन्द्रः इत् ) यह पुष्ट इन्द्रः ( चेतनी रिथं द्धातु ) चेतना देनेवाले धनका धारण करे । तथा ( अयं ) यह इन्द्रः ( सुदुधां ) उत्तम दोइने योग्य ( नित्यवस्यां ) वल्डोंके साथ उपस्थित, ( वशं दुद्दां ) वशमें रहकर दुद्दने योग्य, ( विपश्चितं धेतुं ) ज्ञानयुक्त धेनुको ( परः दिवः ) श्रेष्ठ युलोकके परेसे धारण करे ॥ २१ ॥

(पिशंगरूपः) लाल रंगवाला, (नभसः) आकाशसे (ऐन्द्रः शुप्मः) इन्द्रके संबंधी बल धारण करनेवाला (विश्वरूपः वयोधाः नः आगन्) समस्त रूपोंसे युक्त अवका धारण करनेवाला हमारे पास आगया है। वह (आयुः प्रजां च रायः च) आयु, प्रजा और धन ( अस्मभ्यं द्धत् ) हमारे लिए धारण करता हुआ ( पोषैः नः अभिसचन्तां ) पृष्टियोंसे हमें प्राप्त होवे ॥ २२ ॥

(इह आस्मिन् गोष्ठे ) यहां इस गोशालामें (उप उप पर्चन ) समीप रह। भीर (नः उपपृक्ष ) हमें प्राप्त हो। (ऋष्मस्य यत् रेतः ) वृषभका जो वीर्य है, हे इन्द्र ! (तव वीर्य डप ) वह तेरा वीर्य हमारे पास आजावे॥ २६॥

( एतं युवानं वः प्रतिद्ध्मः ) इस युवाको हम आपके लिए समर्पित करते हैं, ( जन्न तेन की डन्तीः चरत ) यहां डसके साथ खेलती हुई विचरो और ( वशान् अनु ) इच्छित स्थानोंके प्रति जाणो । हे ( सुभागाः ) भाग्ययुक्त गीवो १ ( जनुषा मा हासिष्ट ) जन्मके साथ इमारा त्याग न करो, ( च पोषः रायः ) पुष्टिपोंक साथ रहनेवाले धन ( नः जाभिस- चध्वं ) हमें दो ॥ २४॥

भावार्थ-बैलका दान करनेवालेको देवोंकी अनुमतिसे गौवें मिलतीं,प्रजा होती और शरीरका बल भी प्राप्त होता है।।२०॥ यह प्रभु चैतन्ययुक्त गोरूपी धन हमें देवे। यह शुलोकके परेसे ऐसी गौ लावे कि जो उत्तम दूध देनेवाली, निख बल्लकें। ताथ रखनेवाली, विनाकष्ट दूध देनेवाली और स्वामीको पहचाननेवाली हो।। २१॥

आकाराके पाससे बैल ऐसा आया है कि जो लाल रंगवाला, बलवान, अनेक रंगोंसे युक्त, अनको देनेवाला है। यह हमें आयु, प्रजा और धन हमारे लिए देवे और हमें पृष्टि देवे ॥ २२ ॥

यह बैल इस गोशालामें रहे, हमारे पास रहे। इस बैलका जो बल है वह इन्द्रकी शक्ति है, यह हमें प्राप्त हो ॥ २३॥ इन गौबोंके पास हम इस बैलको घर देते हैं। इसके खाय ये गौबें खेलें, कूदें और विचरें। जहां चाहे वहां घूमें। गौबें हमारा खाग न करें, हमारे पास रहें। पुछ हों और हम सबको पुछ करें।। २४॥

### बैलकी महिमा।

इस सूक्तमें बैलकी महिमा वर्णन की है। उत्तमसे उत्तम बैलका घरमें पालन करनेसे कितने लाभ होते हैं इसका वर्णन इस सूक्तमें पाठक देखें-

साइसस्वेषः ऋषभः पयस्तान् । ( मं० १ )

'हजारों तेजोंसे और बलोंसे युक्त यह बैल है, और यह (पयस्वान्) दूध देनेवाला है। ''पाठक यहां आश्चर्य करेंगे कि बैल दूध देनेवाला किम प्रकार हो सकता है ? प्रथम और तृतीय मंत्रमें इस बैलको (पयस्वान्) दूधवाला कहा है। अतः इस वर्णनमें कुछ हेतु है। जैसा बैल होता है वैसा उसकी गौहप संतित में दूध न्यूनाधिक होता है। अर्थात् गौमें दूध उत्पन्न करनेकी शक्ति बैलपर निभर है। कई जातिके बैल कम दूध देनेवाली संतान पदा करते हैं और कई जातिके बैल विशेष दूध देनेवाली संतान उत्पन्न करते हैं और कई जातिके बैल विशेष दूध देनेवाली संतान उत्पन्न करते हैं। अतः यदि अधिक दूध देनेवाली गौनें उत्पन्न करानेकी इच्छा हो, तो अधिक दूध देनेवाली गौनों के साथ उस जातिका बैल रखना चाहिये कि जो अधिक दूध देनेवाली जातिका हो। ऐसी गौनें और ऐसे बैल एक स्थानपर रखने चाहिए। अर्थात् कम दूध देनेवाली जातिके बैल अधिक दूध देनेवाली गौके साथ कदापि नहीं रखना चाहिये क्योंकि इससे उत्पन्न होनेवाली गौका दूध चट जायगा। अतः २४ वें मंत्रमें कहा है-

एतं वो युवानं प्रतिद्ध्मः तेन अत्र कीडन्तीश्चरत वशाँ अनु ।। ( मं० २४ )

"इस युवा बैलको गौवोंके साथ रखते हैं, इसके साथ ये ही गोवें खेलें और इप प्रदेशमें विचरें। "अर्थात यह फला-नी जातिका बैल है और ये फलानी जातिकी गौवें हैं, इन दोनोंका संबंध हम करना चाहते हैं। इस संबंधसे विशेष प्रकार की संतान पैदा होगी। इस प्रकार गौओं में भी किसी गौका किसो बैलके साथ संबंध होना इप नहीं है। विशेष जातिकी गौके साथ विशेष जातिके बैलका ही संबंध होना अभीष्ट है। गौवों में जातिका संकर कहापि होने देना युक्त नहीं है। यदि भिन्न जातिमें संबन्ध होना है तो उच्च जातिवाले नरके साथ संबंध हो और नीच जातिवाल नर के साथ संबंध न हो। यदे दृध बढानेकी इच्छा हो तो अधिक दूध देनेबाली जातिके बैलके साथ गौका संबंध हो, यदि बाहक शक्तिवाले बैल उपका करनेकी इच्छा हो तो उत्तम बाहक शक्तिवाले बैलके साथ संबंध हो। गौओं के अंदरकी उपजातियोंकी भी रक्षा करना योग्य है और संतान विशेष जातिकी ही उत्पन्न करनेका यत्न होना चाहिये। जातिसंकर होनेसे गुणोंकी न्यूनता होती है और जातिकी शुद्धता रहनेसे गुणों-जातिकी हो उत्पन्न करनेका यत्न होना चाहिये। जातिसंकर होनेसे गुणोंकी न्यूनता होती है और जातिकी शुद्धता रहनेसे गुणों-का संबर्धन होजाता है। इस स्कान इस तरह गौओंकी जातियोंकी रक्षा करके अथवा अनुलोम संबंध उच्च नरके साथ संबंध रखके गजओंका संबर्धन करनेका उपदेश है और यह उपदेश देनेके लिए बैलके रेतमें दूध बढानेका गुण है। यह बात कही है। इसका विचार पाठक करें। अस्तु यह बैल-

चक्षणासु विश्वा रूपाणि विश्वत् । (मं० १)

" नदीके किनारीपर यह बैल अपने विविध रूपोंको धारण करता है । अर्थोत् यह नदीके किनारेपर रहकर घास आदि
खाकर यथेष्ठ पुष्ट होकर विचरता है और गौवोंमें विविध प्रकारके अपने रूपोंका आधान करता है । यदि यह खा पी कर पुष्ट न
बने, तो उत्तम संतान निर्माण करनेमें असमर्थ होगा । इसलिए सांडको बडा पुष्ट बनाना चाहिये । इस प्रकारका—

डासिय: तन्तुं आतान् ( मं० १ ) " अपने प्रजातन्तु को फैलाता है। '' अर्थात् गौबोंमें गर्भाधान करके उत्तम संतान उत्पन्न करता है। यही रीति है कि जिससे गौवें और बैल उत्तम निर्माण हो सकते हैं। ऐसे उत्तम जातिके बैल-

दात्रे भद्रं शिक्षन् । (मं॰ १)

'' दाता के लिए कल्याण देते हैं। '' जो मनुष्य ऐसे उत्तम बैल भाचार्योंको दान देता है उसका कल्याण होता है।
अर्थात आचार्य, ब्राह्मण आदिके पास बहुत शिष्य होते हैं, अतः उनके आश्रमोंम आधिक दूध देनेवाली गौवें रहीं, तो वहांके
ब्रह्मचारी दूध पीकर पुष्ट रह सकते हैं। अतः ऐसे उत्तम बैल और उत्तम गौवें ऐसे आवार्यों को देना कल्याणपह है। इस स्किं इस
प्रकारके दान के लिए प्रेरणा इस तरह की है—

५ (अ. सु. मा. कां. ९)

सद्दं स एकमुखा ददाति यो ब्राह्मण ऋषभमाजुदोति। (मं०९) जिन्वन्ति विश्वे तं देवा यो ब्राह्मण ऋषभमाजुदोति॥ (मं०१८) ब्राह्मणभ्य ऋषभं दत्त्वा वरीयः कृणुते मनः॥ (मं०१९) तत्सर्वमनुमन्यन्तां देवा ऋषभदायिने॥ (मं०१०)

जो (ब्राह्मणे) ब्राह्मण को बैल समर्पण करता है वह एक रूपमें हजारों दान करता है। उसको सब देव संतुष्ट करते हैं जो (ब्राह्मणे ) ब्राह्मणके घरमें बैलका समर्पण करता है। ब्राह्मणोंको बैल दान देकर मन श्रेष्ठ बनाता है। जो बैलका दान करता है उसके लिए सब देव अनुकूल होते हैं॥ "

विद्वान, ज्ञानी, सदाचारी आचार्यजीको उत्तम बैल दान करनेको प्रेरणा इस प्रकार इस सूक्तमें की है। इसका तालपर्य पूर्व स्थानमें जैसी बताया है वैसा ही समझना चाहिये। यही विषय महाभारतमें निम्नालीखित रीतिसे स्पष्ट किया है-

दत्ता धेलुं सुन्नतां कांस्यदोहां कथ्याणवरसामपलायिनी च । यावान्ते रोमाणि भवन्ति तस्यास्तावद्वर्षाण्यद्युते स्वर्गलोकम् ॥३३॥ तथाऽनङ्वाहं बाह्यणेभ्यः प्रदाय दान्तं धुर्यं बलवन्तं युवानम् । कुलानुजीन्यं वीर्यवन्तं वृक्षन्तं सुङ्क्ते लोकान्सिमतान्धेनुदस्य ॥३४॥ गोषु क्षान्तं गोशरण्यं कृतज्ञं वृक्षिरलानं तादशं पात्रमाहुः। वृद्धे ग्लाने संभ्रमे वा महाहें कृष्यर्थं वा होम्यहेतोः प्रसूत्याम् ॥३५॥ गुर्वथं वा बालपुष्ट्याभिषङ्कां गां वे दातुं देशकालोऽविशिष्टः।

ग्रा॰ सा॰ अनुशा॰ अ० ७१

" दान करनेके लिए गो ऐसी हो कि जो उत्तम स्वभाववाली, बड़े कांस्य के वर्तनमें जिसका दोहन होता हो, जिसके बछड़े उत्तम होते हैं, जो न भागती हो । इसी प्रकार ब्राह्मणोंको दान करनेके लिए योग्य बैल बोझा ढोनेवाला, उत्तम बलवान, युवा, बीयवान, बड़े बरीरवाला हो । ऐसे बैलका दान करनेवालेको स्वर्गलाम होता है । गो ऐसे विद्वान्को देनी चाहिये कि जो गौका भक्त हो, गोपालक हो, गोके विषयम कृतज्ञ हो, बृत्तिहीन हो, । गुक्जिको शिष्य उत्तम गो दान देवे । " इस रीतिसे महाभारतमें गौ दान और बृषम दानका विषय कहा है । हरएक ब्राह्मण गौका दान लेनेका अधिकारी नहीं है । इस विषयमें महाभारत और अधवेवेदके स्कॉम बहुत नियम हैं, उनका विचार पाठक अवस्य करें—

असद्वृत्ताय पापाय लुब्धायानृतवादिने । हब्यकव्यव्यपेताय न देया गौः कथंचन ॥ १५ ॥ भिक्षवे बहुपुत्राय श्रीत्रियायाहितामये । हत्वा दशगवां दाता लोकानाःनोत्यनुसमान् ॥ १६ ॥

स॰ भा॰ अनुशा॰ अ॰ ६९

" दुराचारी, पापी, लोभी, असत्यभाषणी, हब्यकव्य न करनेवालेको कभी गौ दान देनी नहीं चाहिये । भिक्षापर जीविका निर्वाह करनेवाला, बहुत पुत्रवाला, वेदज्ञानी, अग्निहोत्री को गोदान करनेसे स्वर्गप्राप्त होता है। " इस प्रकार महाभारतमें वर्णन है। यह देखनेसे पता लगता है कि विद्वान् सदाचारी आचार्यको ही गौ दान करना योग्य है। केवल ब्राह्मणकुलमें उत्पन्न होनेसे गौ दान लेनेका अधिकारी नहीं हो सकता। तथा अथवैवेदमें अन्यन्न जो कहा है वह भी यहां देखिये—

यो ददाति शतौदनाम्। अधर्व १०१९।५,६, १० ब्राह्मणेभ्यो वशां द्रवा सर्वाञ्जोकानसमञ्जूते ॥ अ० १०११०।३३ स्रापो देवीमैधुमतीर्घृतस्चुतो ब्रह्मणां हस्तेषु प्र पृथक्सादयामि ॥ " शतीदना गौका दान करता है। ब्राह्मणोंको वशा गौदान करनेसे सब श्रेष्ठ लेकोंकी प्राप्ति होती है। ब्राह्मणोंके हाथोंपर दान का उदक पृथक् पृथक् छोडता हूं अर्थात् दान करता हूं। '' इन मंत्रोंसे स्पष्ट बोध होता है कि ब्राह्मणोंको गौदान करना चाहिये। यहां विचार करना चाहिए कि कौनसे ब्राह्मणको इस प्रकार गौका दान करना चाहिये। निन्नालेखित मंत्रोंसे इसका उत्तर मिलता है—

शिरो यज्ञस्य यो विद्यात्स वशां प्रतिगृह्णीयात् । य एवं विद्यात्स वशां प्रतिगृह्णीयात् ॥ य एवं विद्ववे वशां दहुस्ते गताश्चिदिवं दिवः ॥ सा वशा दुष्पतिमहा ॥

अथर्वे । १०।१०।२;२७;३२;२८

"जो यशके सिरको अर्थात् मुख्य भागको ठीक प्रकार जानता है वह गौका दान लेवे। जो इस झानसे युक्त है वह गौका दान लेवे। जो इस प्रकारके ज्ञानीको गौका दान करते हैं वे स्वर्गको प्राप्त करते हैं। अन्योंको अर्थात् जो इस ज्ञानसे युक्त नहीं हैं उनको गौका दान नहीं लेना चाहिए।"

इन मंत्रोंमें विशेष ज्ञानी आस्मिनिष्ठ ब्राह्मणोंको गौका दान करना योग्य है ऐसा स्पष्ट कहा है। इसलिए ब्राह्मणको गौदान करने नेमें कोई पक्षपात नहीं है। जो ब्राह्मण राष्ट्रके नवयुवकोंको ज्ञान देता है और जो धर्म की मूर्ति है, उसको उत्तम गौओंका दान करना योग्य है। ब्राह्मण जातिमें उत्पन्न पापी मनुष्योंको कदापि गौओंका दान करना योग्य नहीं है। गौके और बैलके दानके विषय यमें यही समान उपदेश है।

अपां यो अमे प्रतिमा बभूव प्रभूः सर्वस्मै पृथिवीव देवी । [ मं॰ २ ]

" बैलको उपमा केवल मेघकी है, यह सबका प्रभु है कीर देवी पृथ्वीके समान यह सबका उपकारक है" जिस प्रकार जलदान करनेसे मेघ सबको जीवन देता है और अन्न देनेके कारण पृष्टिका हेतु होता है, उस प्रकार बैल भी अन्न उत्पन्न करता है, कृषीका साथक है और गौके द्वारा अमृत रूपी जीवनरस देता है। इसालिए भेघ और बैल समानतया उपकारक हैं। अतः बैलको वेदमें मेघोंकी उपमा दी है। यह बैल हमें

साहस्ते पोषे अपि नः कृणोतु। [मं॰ २]

'' हजारों प्रकारकी पुष्टिमें रखे। '' अथीत हमारा उत्तम रीतिसे सहायक वने। इनके आगे मंत्रा ३ और ४ में बैलके गुणिका उत्तम वर्णन है वह अति स्पष्ट है। पंचम मंत्रमें [सोमस्य भक्षः] सोमका अन बनानेका वर्णन है। सोमरसके साथ दूध मिलानेसे उत्तम पेय होता है, ऐसा अन्यत्र वेदमें कई स्थानोंमें कहा है। उसी सोमके अनका यहाँ उल्लख है। [भोषधीनां रसः] औषधिनेसे उत्तम पेय होता है, ऐसा अन्यत्र वेदमें कई स्थानोंमें कहा है। उसी सोमके अनका यहाँ उल्लख है। [भोषधीनां रसः] औषधिन सेसे उसके साथ गायका दूध पीनकी यह वैदिक रीति यहां देखने योग्य है। बैलके कारण गोंमें दूध उत्पन्न होता है, इसलिए इस पेयका हेतु बैल है ऐसा यहां कहा है, वह बात युक्तियुक्त है। यह बैलन

सोमेन पूर्ण करुशं बिभिति। [मं०६]
''सोमरससे भरे हुए कलशका धारण करता है। ''यह अमृत रसका कलश गौका स्तन या ऊध है जिअमें विपुल दूध
रहता है। गायका दूध भी सोमशिक्तसे युक्त होता है, यह सोमशिक्त सोमादि शुद्ध वनस्पतियों के भक्षणसे गौमें उत्पन्न
रहता है। इस रीतिसे देखा जाय तो गौ सोमरसका कलश धारण करती है और यह बैल गौके अन्दर इस सोमरसका धारण
करता है, यह बात स्पष्ट होजाती है। इस प्रकार यह सोमरसका आधार बैल—

इन्द्रस्य रूपं वसानः [मं७]
"इन्द्रके रूपको धारण करनेवाला है।" यह बैल इन्द्रकी शक्तिको अपने अन्दर धारण करता है, इसीलिए
इसको-

क्षाज्यं विभिर्ति वृतमस्य रेतः साहस्रः पोषस्तमु यज्ञमाहुः । [ मं० ७ ]

"घीका घारक, वीर्यका स्थान और इजारों प्रकारकी पृष्टियां देनेवाला कहते हैं।" विचार करनेपर पाठकोंको इस बातका अनुभव अवस्य मिलेगा। यदि यह बैल गांमें दूध अधिक उत्पन्न करनेका हेतु है, तो यही घी और वीर्यका वर्षक भी निश्चयसे है, क्योंकि जो दूधका बढ़ानेवाला है वही वीर्यका वढ़ानेवाला होता है। गांके दूधको वैद्यक प्रथोंमें (सकृत शुक्कर स्वादु) शीध्र वीर्य बढ़ानेवाला कहा है। हजारों अन्य उपायोंसे जो शरीरका पोषण होता है वह इस अकेले गांके दूधसे हो सकता है। यह सामर्थ्य गायके दूधमें है। गोंका और बैलका इतना महत्त्व होनेसे इसका काव्यमय वर्णन इस सूक्तमें आगे किया है। इसके हर एक अवयवमें देवताका अंश है यह बात मं० ८ से मं० १६ तक कही है। प्रत्येक अवयवमें किस देवताका अंश है यह वर्णन तेखनेसे गांका और बैलका शरीर देवतामय है, यह बात स्पष्ट हो जाती है। मानो गांका दूध देवताओंका सत्त्व है। यहां पाठक विचार करें कि वेदने गांके दूधका जो इतना माहात्म्य वर्णन किया है वह इश्विलेये कि वैदिकधमीं लोग गायका ही दूध पियें और गायका ही घी आदि सेवन करें। महैंस का दूध कभी न पियें।

१७ वें मंत्रमें कहा है कि यह बैल सींगोंसे राक्षसींका नाश करता है और आंखसे अकालका नाश करता है। यद्यपि यह आ-लंकारिक वर्णन है, तथापि यह सत्य है। बैलके मानव जातिपर इतने अनंत उपकार हैं कि उनका यथार्थ वर्णन करना असंभव है। राक्षस नाशक बैलका वर्णन शतपथ बाह्मणमें इस प्रकार आता है—

मनोई वा ऋषभ मास । तस्मिन्नसुरही सपत्नही वाक्यविष्टास । तस्य ह श्वसथाद्रवथादसुररञ्जसानि सृष्टमानानि यन्ति । ते हासुराः समृदिरे पापं बत नोऽयमुषभः सचते कथं न्विमं दश्नुयामति० ॥ रा० वा० १

" मनुका एक बैल था, उसमें अधुरें। और सपत्नोंकी नाशक बाणी प्रविष्ठ हुई थी, अतः उसके शाससे असुर और स्वक्षस मर्दित होते हुए नष्ट हो जाते थे। वे असुर मिलकर विचार करने लगे कि, ' यह बैल वडा पापी है, इसका कैसा नाश करें " इत्यादि। यह सब वर्णन आलंकारिक है। इससे यहां इतना है। लेना है कि वैलमें असुरनाशक शिक्त है।

१८ वें मैत्रमें ब्राह्मणको बैल दान करनेका महत्त्व पुन: कहा है। यह एक दान सेकडों दानों के समान है यह कथन भी विशेष मननीय है। आगे के तीन मंत्रों में बैलके दानका महत्त्व वर्णन किया है, इस विषयमें इससे पूर्व बहुत लिखा गया है। इसी प्रकार अन्तिम तीन मंत्रों में बैलकी ऐन्द्री शक्तिका वर्णन है, ऐसे बैल गौवों के साथ रखनेका उपदेश आन्तिम मंत्रमें किया है। ये सब विचार गौ और बैल का सहत्त्व वर्णन कर रहे हैं। पाठक इन सब उपदेशों का महत्त्व जानकर, और बैलका अपने घरमें खागत करें और उनसे विशेष लाभ उठावें।

## पञ्चोदन अज।

[ ५ ] ( ऋषि:- भृगुः । देवता-पश्चौदनोऽजः )

(8)

आ नेयैतमा रंभस्त सुकृतां लोकमिष गन्छतु प्रजानन् ।

तीर्त्वा तमांसि बहुधा महान्त्युजो नाकुमा क्रंमतां तृतीयंम् ॥ १ ॥

इन्द्रांध भागं परि त्वा नयाम्यस्मिन् युज्ञे यर्जमानाय सूरिम् ।

ये नी द्विषन्त्यनु तान् रेशस्वानांगसो यर्जमानस्य वीराः ॥ २ ॥

प्र पदोऽवं नोनिष्धि दुर्श्वरितं यच्चाचारं शुद्धैः श्रुफैरा क्रंमतां प्रजानन् ।

तीर्त्वा तमांसि बहुधा विषय्यंश्रुजो नाकुमा क्रंमतां तृतीयंम् ॥ ३ ॥

षर्थ-- ( प्तं क्षानय ) इसकी यहां ला और ऐसे (क्षारभस्य ) कमोंका प्रारंभ कर कि जिससे यह ( प्रजानन् ) मार्गको जानता हुआ ( सुकृतां लोकं अपि गच्छतु ) सत्कर्भ करनेवालोंके स्थानको प्राप्त होवे । मार्गमें ( महान्ति तमांसि बहुधा तीर्वा ) बडे बंधकारोंको बहुत प्रकारसे तरके यह ( अजः तृतीयं नाकं बाक्रमतां ) अजन्मा तीसरे स्वर्गधामको प्राप्त होवे ॥ १ ॥

(जिस्मन् यज्ञे ) इस यज्ञमें स्थित (इन्द्राय यजमानाय भागं सूरि त्वा) इन्द्र और यजमानके लिए भागभूत बने तुझ ज्ञानीको (परि नयामि) सब कोर लेजाता हूं। (ये नः द्विषत्ति ) जो इमारा द्वेष करते हैं (तान् अनुरभस्व) बनको नाश करना आरंभ कर । और (यजमानस्य वीरोः अनागसः ) यजमानके पुत्र अथवा वीर पापरिहत हों ॥ २॥

(यत् दुःचरितं चचार ) जो दुराचार इसने किया होगा, वह सब (पदः प्र अव नेनिरिध ) इसके पांवसे धो ढाल । इसके पश्चात् यह ( शुद्धैः शफै: प्रजानन् आक्रमतां ) शुद्ध पांनोंसे मार्गको जानता हुना चले । ( विपश्यन् तमांसि बहुधा तीर्त्वा ) देखता हुना लंधकारोंको बहुत प्रकार से तरके, ( नजः ) यह अजल्मा ( तृतीयं नाकं आक्रमतां ) तृतीय स्वर्ग धामको प्राप्त करे ॥ ३ ॥

भावार्थ-इसको यहां ले आओ, ग्रुभ कर्मीका प्रारंभ करो, अपनी उन्नतिके मार्गको जान हो, और सत्कर्म करनेवाल जहाँ जाते हैं उस स्थानको प्राप्त करो । मार्गमें बडे अन्धकारके स्थान लगेंगे, उनको लांधना चाहिये, इस प्रकार यह अजन्मा आत्मा परम उच्च अवस्थाको प्राप्त है।। १ ।

इस यज्ञमें तुझे सब ओर ले जाता हूं। तु ज्ञानी बनकर प्रभुके लिए आत्मसमर्पण कर और यज्ञकर्ताके साथ सममागी बन। जो देख करेंगे बनको दूर कर। इस तरह यज्ञकर्ताके कार्यभाग निष्पाप बनें और कार्य करें।। २॥

पूर्व समयमें जो दुराचार हुआ द्वाराा, उसको धो डाल, आगे गुद्ध पांवांसे अपना मार्ग आक्रमण कर । चारी और मार्गको देख, सब अंधकारीको लांच कर, जन्ममरणको दूर करके परम उच अवस्थाको प्राप्त हो ॥ ३ ॥

| अर्च च्छच स्यामेन त्वचंमेतां विश्वस्तर्यथाप्वेश्वसिना माभि मंस्थाः। |    |   |    |
|---------------------------------------------------------------------|----|---|----|
| माभि दुंहः परुशः कंल्पयैनं तृतीये नाके अधि वि श्रुंयैनम्            | 11 | 8 | 11 |
| ऋचा कुम्भीमध्यग्नौ श्रयाम्या सिञ्चोदकमव धेह्येनम् ।                 |    |   |    |
| पर्याधितायिना शमितारः शृतो गंच्छतु सुकृतां यत्रं छोकः               | 11 | ч | 11 |
| उत्क्रामातः परि चेदतं प्तस्तु प्ताचरोराधि नाकं तृतीयम् ।            |    |   |    |
| अमेर्मिराध सं नभूविथ ज्योतिष्मन्तमाभि लोकं ज्यैतम्                  | 11 | E | 11 |
| अजो अभिर्जमु ज्योतिराहुर्जं जीवता बृक्षणे देयमाहुः।                 |    |   |    |
| अजस्तमांस्यपं हन्ति दूरमुस्मिछोके श्रद्दधनिन दुत्तः                 | 11 | 9 | (1 |

अर्थ- दे (विशस्तः) विशेष शासक! तू (एतां त्वचं यथा परु) इस त्वचा को जोडोंके अनुसार (स्थामेन असिना अनुच्छय) काले शस्त्रसे काट डाल । (मा अभि मंस्थाः) मत् अभिमान कर, (मा अभि दुहः) मत द्रोह कर । (परुशः एनं कल्पय) जोडोंके अनुसार इसको समर्थ बना। और (तृतीये नाके एनं अधि विश्रय) तीसरे स्वर्गधाममें इसको स्थापित कर ॥ ४॥

(ऋचा कुंभीं भन्नी भधिश्रयामि) मंत्रसे इस पात्रको में अग्निपर रखता हूं। उसमें तू ( उदकं भा सिज्ज ) जल डाल भीर ( एनं भव धिहि ) इसको वहीं स्थापित कर। हे ( शमितारः) शान्त करनेवालो ! तुम ( अग्निना पर्याधत्त ) भिन्न होतर चारों भोरसे इसकी धारणा करो। यह ( श्वतः गच्छतु ) परिपक्त होकर वहां जावे कि ( यत्र सुकृतां कोकः ) जहां सरकर्म करनेवालोंका स्थान है ॥ ५ ॥

( अतः तप्तात् चरोः ) इस तपे हुए वर्तनसे ( अतप्तः ) न संतप्त होता हुआ तू ( परि उत् काम) उपर चढ और ( तृतीयं नाकं अधि ) तीसरे स्वर्गधामको प्राप्त हो । ( अग्नेः अधि ) अग्निके उपर ( अग्निः सं बभूविथ ) आग्नि प्रकट होता है, अतः ( एतं ज्योतिष्मन्तं लोकं अभिजय ) इस सेजस्वी लोक का जय कर ॥ ६ ॥

( अजः अग्निः ) अजन्मा आग्नि है ( अजं उ ज्योतिः आहुः ) न जन्मनेवाला तेज है ऐसा कहते हैं। [ जीवता अजन्म आग्नि देयं आहुः ] जीते हुए मनुष्यके द्वारा अपना अजन्म आग्ना परब्रह्मके लिए समर्पण करने योग्य है ऐसा कहते हैं। [ अस्मिन् कोके श्रद्ध्यानेन दत्तः ] इस कोकमें श्रद्धा धारण करनेवालेने समर्पित किया हुआ। [ अजः तमांसि दूरं अप हन्ति ] अजन्मा आग्ना अन्धकारोंको दूर भगाता है॥ ७॥

भावार्थ – योग्य शासक किंवा छेदक जोडोंके अनुसार तीक्ष्ण शस्त्रसे शस्त्रप्रयोग करे और रोगादि देशोंको दूर करे। अभिमान न धरे और किसीका द्रीह भी न करे। प्रत्येक अवयवमें सामर्थ्य उत्पन्न करे और परम उच्च स्थानको प्राप्त करे ॥४॥ पकानेका वर्तन अग्निपर रखा जाय, उसमें पानी डाला जाय, चारों ओरसे अच्छी प्रकार सेक दिया जावे, पकनेके पश्चाद जहां सुकृत करनेवाले बैठे हों वहां लेजाकर उनको दिया जावे॥ ५॥

तपे बर्तनसे ऐसा बाहर निकलो कि जैसा न तपा हुआ होता है। और परम उच्च अवस्थाको प्राप्त हो। अप्रिपर अप्रि अर्थात् आरमापर परमात्मा विराजमान है। उस तेजोमय लाकको अपने छुभ कर्मसे प्राप्त करो ॥ ६ ॥

अजन्मा आत्मा भी अग्नि कहलांता है, अजन्मा परमात्मा भी तेजोमय है ऐसा झानी कहते हैं। जीवित देहधारी लोगोंके अन्दर जो अजन्मा जीवात्मा है वह परमात्मा अथवा परब्रह्मके लिये समर्पित होने योग्य है ऐसा ज्ञानी कहते हैं। इस लोकमें श्रद्धांसे यदि इसका समर्पण किया जाय, तो वह अजन्मा आत्मा सब अन्धकारोंको दूर कर सकता है।। ७॥ पश्चीदनः पञ्चधा वि क्रंमतामाकं स्यमां नुस्तीणि ज्योतीं वि ।

इजानानी सुकृतां प्रेष्टि मध्यं तृतीये नाके अधि वि श्रंयस्व ॥ ८ ॥

अजा रीह सुकृतां यत्रं लोकः श्रंपमो न चत्तोऽति दुर्गाण्येषः ।

पश्चीदनो ब्रह्मणे दीयमानः स दातारं तृष्त्यां तर्पयाति ॥ ९ ॥

अज्ञास्त्रिनाके त्रिदिवे त्रिपृष्ठे नाकंस्य पृष्ठे देदिवांसे दधाति ।

पश्चीदनो ब्रह्मणे दीयमानो विश्वस्त्रपा पृनुः कामदुधास्येकां ॥ १० ॥ (११)

एतद् वो ज्योतिः पितरस्तृतीयं पञ्चीदनं ब्रह्मणेऽजं दंदाति ।

अज्ञस्तमांस्यपं हन्ति दूरमस्मिछोके श्रद्धानेन दत्तः ॥ ११ ॥

ईज्ञानानां सुकृतां लोकमीष्यन् पश्चीदनं ब्रह्मणेऽजं दंदाति ।

स व्याप्तिमाभि लोकं जयैतं श्रिवोईस्मभ्यं प्रतिगृहीतो अस्तु ॥ १२ ॥

कर्य- [त्रीणि ज्योतींषि क्षाकंस्यमानः ] तीनों तेजोंपर क्षाक्रमण करनेवाला [पञ्चोदनः ] पांच मोजनोंवाला क्षजनमा (पञ्चधा विक्रमतां ) पांच प्रकारसे पराक्रम करे । ( ईजानानां सुकृतां मध्यं प्रेहि ) यज्ञकर्ता सत्कर्म करनेवालोंके मध्यमें प्राप्त हो । (तृतीये नाके भाधिविश्रयस्व ) तृतीय स्वर्गधाममें प्राप्त हो ॥ ८ ॥

(अज ! आरोह ) हे अजन्मा ! जपर चढ (यत्र सुकृतां लोकः ) जहां शुभ कर्म करनेवालोंका स्थान है । (चत्तः शरभः न ) छिपे हुए व्याध्न के समान (दुर्गाणि अति एषः ) संकटोंके परे जा । पञ्जीदनः ब्रह्मणे दीयमानः ) पांचोंका भोजन करनेवाला आत्मा परब्रह्म के लिये समर्पित होता हुआ (सः ) वह [दातारं तृष्त्या तर्पयाति ] दाताको तृप्तिसे संतृष्ट करता है ॥ ९ ॥

(भजः) अजन्मा आत्मा (दिदवांसं) भात्मसमर्पण करनेवांछको (त्रिनांके त्रिदिवे त्रिपृष्ठे) तीनों सुखोंको देनेवांछे, तीनों प्रकाशोंसे युक्त, तीन पीठों भाधारोंसे युक्त ( नाकस्य पृष्ठे ) स्वर्गधामके स्थानपर (दधाति) धारण करता है। (पञ्चीदनः ब्रह्मणे दीयमानः) पांच भोजनोंवाछा जो परब्रह्मको समर्पित होता है ऐसा तू स्वयं (एका विश्वरूपा चेनुः असि) एक विश्वरूप कामधेनुके समान होता है। १०॥

हे (पितरः ) पितरो ! (वः प्तत् तृतीयं ज्योतिः ) आपके लिये यह तीसरा तेज है जो (पञ्चौदनं अजं वस्णे ददाति ) पञ्च भोजन करनेवाले अजन्मा आत्मा का परब्रह्मके लिये समर्पण करना है। (श्रद्धानेन दत्तः अजः ) श्रद्धालः द्वारा समर्पित हुआ अजन्मा आत्मा ( अस्मिन् लोके तमांसि दूरं अपदन्ति ) इस लोकमें सब अन्धकारोंको तूर करता है।। ११॥

( ईजानामां सुकृतां लोंकं इंप्सन्) यज्ञकर्ता शुभकर्म करनेवालोंके लोककी प्राप्तिकी इच्छा करनेवाला जो ( पञ्चीदनं अफं ब्रह्मणे ददाति ) पञ्च भोजन करनेवाले अजन्मा आत्माको परब्रह्मके लिए समर्पित करता है। ( सः व्याप्ति एतं लोकं जय ) वह तू व्याप्तिवाले इस लोकको जीत ले ( यह प्रतिगृहीतः अस्मभ्यं शिवः अस्तु ) स्वीकृत हुआ हमारे लिए कर्याणकारी होवे ॥ १२॥

भावार्ध-तीन तेजोंको प्राप्त करनेवाला यह आत्मा पांच भोग प्राप्त करनेवाल है। यह पांच कार्यक्षेत्रोंमें पराक्रम करे। यह करनेवाले ग्रुमकर्म करनेवाले ग्रुमकर्म करनेवाले ग्रुमकर्म करनेवाले ग्रुमकर्म करनेवाले ग्रुमकर्म प्रमुख स्थान प्राप्त करें और परम उच अवस्थामें विराजमान होने ॥ ८॥

हे जन्मरिहत जीवात्मन्! उच्च मार्गसे चल, और संकर्म करनेवाले लोग जहां पहुंचते हैं वहां प्राप्त हो। जिस प्रकार छिपा हुआ व्याद्य होता है, वैसा तू सुरक्षित होकर सब कछोंके परे जा। पांच भोजनींका औग लेनेवाला जिवात्म। परमात्माके लिये सम-पिंत होकर समर्पण करनेवालेको संतुष्ट करता है ॥ ९ ॥ अजो हो प्रेमरर्जनिष्ट घोकाद विश्वो विश्वस्य सहसो विष्यित्।

इष्टं पूर्वम्भिपूर्व वर्षट्कतं तद् देवा ऋंतुशः कंटपयन्तु ॥ १३॥

अमोतं वासी दद्याद्विरंण्यमपि दक्षिणाम्।

तथां लोकान्तसमामोति ये दिच्या ये च पार्थिवाः ॥ १४॥

एतास्त्वाजोपं यन्तु धाराः सोम्या देवीधृतपृष्ठा मधुश्रुतः।

स्तुमान पृथिवीमुत द्यां नार्कस्य पृष्ठेऽधि सप्तरंशमी ॥ १५॥

अजो ईस्यर्ज स्वुगों िस त्वयां लोकमङ्गिरसः प्राजानन्। तं लोकं पुण्यं प्र ज्ञेषम्॥ १६॥

भयं— (अजः भग्नेः शोकात् हि भजनिष्ट) अजन्मा भारमा अग्निरूप तेजस्वी परमात्माके तेजसे प्रकट हुआ है। विश्वस्य महसः) विशेष श्वानी परमात्माकी शक्तिसे [विपश्चित् विष्रः] यह ज्ञानी चेतन प्रकट हुआ है। (इष्टं पूर्त ) इष्ट और पूर्व (अभिपूर्व वषट्कृतं तत्) संपूर्ण यज्ञके द्वारा समर्पित उसको (देवाः ऋतुशः तत् कल्णयन्तु ) देव ऋतुके अनुकूल समर्थ बनाते हैं॥ १३॥

(अमोर्त हिरण्यमं वासः ) साथ बैठकर बुना हुआ सुवर्णमय वस्त्र और (दक्षिणां अपि दवात् ) दक्षिणा भी दी जावे। (तथा कोकान् समाप्तोति ) इससे वे कोक वह प्राप्त करता है. ( मे दिख्याः ये च पार्थिवाः ) जो चुलोकर्मे और

जो इस पृथ्वीपर हैं ॥ १४ ॥

हे (अज ) अजन्मा अत्मन् ! ( एता: सोम्याः देवी: ) ये सोम संबंधी दिन्य ( घृतपृष्ठाः मधुरचुतः ) घी और शहदसे युक्त ( धाराः त्वा उपयन्तु ) रसधाराएं तेरे पास पहुँचें । और दू ( सप्तरहमी अधि ) सात किरणींवाले सूर्यके जपर ( नाकस्य पृष्ठे द्यां ) स्वर्गके पृष्टभागपर गुलोकको ( उत पृथिवीं तस्तभान ) और पृथ्वीको स्थिर कर ॥ १५ ॥

हे (अज) अजन्मा ! तू (अजः असि) जन्मराहित है, तू (स्वर्गः असि) सुखमय है, [स्वया अंगिरसः छोकं प्रजानन् ] तू तेजस् छोकको जाननेवाठा है । [तं पुण्यं छोकं प्रज्ञेषं ] उस पुण्यकारक छोकको में जानना चाहता हूं ॥ १६ ॥

भावार्ध-अजन्मा आत्मा आत्मसमर्पण करनेवालेको सब प्रकारके उच्च सुखपूर्ण स्थानके लिए योग्य बनाता है। पांच भोजनोंका भोकता जीवात्मा परमारमाके लिए समर्पित होनेपर वह एक कामधेनु जैसा बनता है।। १०॥

जो पांच अन्नोंका भोक्ता जीवात्माका परमात्माका समर्पित करना है वह मानो, सब पितराँके लिये तृतीय ज्योति देनेके

समान है। यह समर्पण यदि श्रद्धांसे किया तो वह सब अज्ञानान्धकारको दूर करता है।। १९॥

जिस लोकको यज्ञ करनेवाले श्रेष्ठ पुरुष प्राप्त करते हैं, वहां पश्चभोजनी जीवात्माका परमाश्माक लिये समर्पण करने-

वाला जाता है। अतः तू इस व्यापक लोकको प्राप्त हो। यह लोक प्राप्त होनेपर सबके लिये कल्याणकारी होने ॥ १२ ॥

परमात्माके तेजसे अजन्मा जीवात्मा प्रकट होता है। महान् ज्ञानी परमात्माकी महिमासे यह चेतन जीवात्मा प्रकट होता है। इसके सब प्रकारके ऋतुओं के अनुकूछ सब कमें सब देव मिलकर पूर्ण करते हैं ॥ १३॥

स्त्रयं बैठकर बुना हुआ वस्त्र धुवर्ण दक्षिणाके साथ दान करना उचित है । इस दानसे भौतिक और अभौतिक लोकींकी

प्राप्ति होती है ॥ १४ ॥

ये दिव्य सोमरसकी धाराएँ घी और मधुके साथ मिलकर प्राप्त हों इनका सेवन करके तू इस भूमिको सूर्यसे भी
परे स्वर्गधाममें स्थापित कर ॥ १५ ॥

तू जन्मरहित और मुखपूर्ण है। तू सब तेजस्त्री लोकोंको जानता है। उन पुण्यमय लोकोंको में भी जानना चाहता हूं॥ १६॥ येनां सहस्रं वहांसि येनांग्ने सर्ववेद्रसम् । तेनेमं युक्तं नौ वह स्गुद्वेषु गन्तेवे ॥ १७ ॥ अजः प्रकः स्वर्गे लोके दंषाति पश्चौदनो निर्क्षितं वार्षमानः । तेनं लोकान्त्सर्यवतो जयम ॥ १८ ॥ यं ब्राह्मणे निद्धे यं चे विक्षु या विष्ठुषं ओदुनानांमुजस्यं । सर्व तदंग्ने सुकृतस्यं लोके जानीवान्नः संगमने पर्थानाम् ॥ १९ ॥ अजो वा इदमग्रे च्यिकमत् तस्योरं इयमंभवृद् द्यौः पृष्ठम् । अन्तरिक्षं मध्यं दिश्चः पार्थे संमुद्रौ कुक्षी ॥ २० ॥ (१२) सत्यं चर्तं च वक्षुंषी विश्वं सत्यं श्रद्धा प्राणो विराद् शिरंः । एष वा अपेरिमितो युक्तो यदुजः पश्चौदनः ॥ २१ ॥

शर्थ- हे अमे ! (येन सहस्रं वहासे ) जिससे तू सहस्रोंको ले जाता है आंर (येन सर्ववेदसं ) जिससे सब ज्ञान तू पहुंचाता है, (तेन ) उससे (नः हमं यज्ञं ) हमारे इस यज्ञको (देवेषुः स्वः गन्तवे ) देवों हे अन्दर विद्यमान तेजको प्राप्त करनेके लिये (वह ) के चल ॥ १७ ॥

(पञ्चीदनः पकः वजः) पञ्च भोजन गाला परिपकः हुआ अजनमा आत्मा (निर्फति बाधमानः) दुरव्स्थाका नाश करता हुआ (स्वर्गे लोके) स्वर्ग लोकमें (द्धाति ) धारण करता है। (तेन ) उससे (सूर्यवतः लोकान् जयेम ) सूर्यवाले कोकोंको जीतकर प्राप्त करेंगे ॥ १८॥

(यं वाह्मणे निद्धे) जिसको ब्राह्मणमें रखता हूं, (यं च विश्व) जिसको प्रजाजनोंमें रखता हूं और (अजस्य कोइनानां थाः विश्वषः) जो अजन्मा आस्माके भोगोंकी पूर्तियां हैं, हे अझे ! (नः सर्वं तत्) हमारा वह सब (सुकृतस्य कोके) पुण्य लोकमें, (पथीनां संगमने ) मार्गोंके संगममें है, ऐसा (जानीतात्) जानो ॥ १९॥

( अजः वै अग्रे हदं व्यक्तमत ) अजन्मा आत्मा ही पूर्वकालमें इस संसारमें विक्रम करता रहा। ( तस्य उरः हयं अभवत् ) उसकी छाती यह भूमि बनी और ( द्योः पृष्ठं ) द्युलोक पीठ होगया। ( अन्तिरक्षं मध्यं ) अन्तिर सम्यमाग और ( दिशः पार्थे ) दिशाएं पाश्वभाग तथा [ समुद्रो कुक्षी ] समुद्र कोलें बनी ॥ २०॥

[सत्यं च ऋतं च चक्षुवी ] सत्य और ऋत ये उसकी मांखे, [विश्वं सत्यं ] सब विश्व मस्तित्व, [अद्धा प्राणः ] अद्धा प्राण, भौर [विराट् शिरः ] विराट् सिर बना । [यत् पञ्चौदनः भजः ] जो पञ्च भोजन अजन्मा भारमा है वह [एषः नै अपरिमितः यज्ञः ] यह सचमुच अपरिमित यज्ञ है ॥ २१ ॥

आवार्थ— हे तेजस्वी देव ! जिस शक्तिसे तू सहस्रों लोगोंको उच्च अवस्थातक लेजाता है, सब ज्ञान सबको पहुंचाता है, उस श्रितीय शक्तिसे इस मेरे यज्ञको तू सब देवोंके पास पहुंचा, जिससे मुझे दिन्य तेजकी प्राप्ति होने ॥ १७ ॥

पञ्चभोजन करनेवाला अन्मा आत्मा परिपक्ष होता हुआ अवनति दूर करता है और स्वर्गलोक शप्त करता है। इस सब उस परिपक्ष आत्माके द्वारा प्रकाशवाले लोक प्राप्त कर सकेंगे॥ १८॥

जो शानियोंके लिए हम समर्पण करते हैं, जो प्रजाजनोंके लिए अप्ण करते हैं, जो अजन्मां आक्ष्माके भोगोंकी पूर्तियां हैं, ये सब पुण्यलेकिम पहुंचानेवाले मार्गोंके सहायक हैं ऐसा जानी ॥ १९॥

इस जगत् में जो विक्रम है वह अजन्मा आत्माका ही है। इस आत्माकी छाती भूमो है, पीठ युलोक है, अन्तरिक्ष मध्य-भाग है, दिशाएँ बगल है और केंखें समुद्र हैं॥ २०॥

उसकी आखें सरय और ऋत हैं, उसका काहितत्व सब विश्व है, उसका प्राण श्रद्धा और सिर संपूर्ण चमकनेवाले लोक हैं। यह पञ्चभाजनी अजन्मा आरमा अवन्त यहरूप है।। २१।।

६ (अ. सु. भा. कां. ९)

| अपंशिमतमेव युज्ञमाभोत्यपंशिमतं लोकमर्व रुन्धे ।                               |          |
|-------------------------------------------------------------------------------|----------|
| यो ३ जं पञ्चीदनं दक्षिणाज्योतिषुं ददांति                                      | ॥ २२ ॥   |
| नास्यास्थींनि भिन्छान्न मुज्ज्ञो निधियत् । संवीमेनं समादायेदिमेदं प्र वेशयेत् | ॥ २३॥    |
| इदिमदिमेवास्य ह्रपं संवति तेनैनं सं गंमयति ।                                  |          |
| इषं मह ऊर्जिमस्मै दुहे यो क्षेत्रं पञ्चीदनं दक्षिणाज्योतिष् ददीति             | 11 58 11 |
| पर्श्व रुक्मा पञ्च नर्वा <u>नि</u> वस्ता पञ्चास्मै धेनवंः कामदुर्घा भवन्ति ।  |          |
| योर्ड पञ्चीदनं दक्षिणाज्योतिष् दद्वित                                         | 11 24 11 |
| पञ्चं रुक्मा ज्योतिरस्मै भवन्ति वर्म वासांसि तुनवे भवन्ति ।                   |          |
| स्वर्ग लोकमं श्रुते यो इं पञ्चीदनं दक्षिणाज्योतिषं ददांति                     | 11 35 11 |

अर्थ— [यः पत्रचौदनं ] जो पांच भोजनीं बाले [ इक्षिणाज्योतिषं अर्ज ददाति ] दक्षिणाके लेजसे प्रकाशित अजनमा आत्माका समर्पण करता है, वह [अपितिमतं यज्ञं आमोति ] अपितिमतं यज्ञको प्राप्त करता है, तथा [अप-रिमितं लोकं अवरुंधे ] अपितिमत लोकको अपने आधीन करता है ॥ २२ ॥

[ अस्य अस्थीनि न भिंदात् ] इसकी इड्डियोंको न तोडे, [ मज्झः न निः ध्येत् ] मजाओंको न पीने, [ पूनं सर्वं

समादाय ] इस सबको लेकर [इदं इदं प्रवेशयेत् ] इसको इसमें प्रवेश करें ॥ २३ ॥

[इदं इदं एव अस्य रूपं भवति ] यह यह ही इसका रूप होता है, [तेन एनं संगमयित ] उसके खाथ इसको मिलाता है। [अस्मै इपं महः ऊर्ज दुहे ] इसके लिए अन्न तेज और बल मिलता है, [यः दक्षिणाज्योतिषं पञ्चीदनं अजं ददाति ] जो दक्षिणाकं तेजके साथ पञ्चभोजनवाले अजन्मा आस्माको समर्पित करता है ॥ २४ ॥

[यः दक्षिणा॰ जो जो दक्षिणाके तेजके साथ पञ्चभोजनवाल अजन्मः आस्माका समर्पण करता है [ अस्मै ] इसके किए [ पञ्च रूक्मा ] पांच मोहरें, [ पञ्च नवानि वस्ना ] पांच नय वस्न और [ पञ्च कामदुषः धेनवः ] पांच इष्ट समय द्वि देनेवाली गोवें [ भवन्ति ] होती हैं ॥ २५ ॥

[य: दक्षिणाः ] जो दक्षिणाके तेजके लाग्र पञ्चभोजनवाळे अजन्मा आत्माका समयण करता है [ अस्मै ] इसके किए [ पञ्च कत्मा ] पांच सुवर्ण सुद्राग्ं [ ज्योति: भवन्ति ] प्रकाशमान होती हैं । ( तन्ते ) शरीर के किए [ वर्म

कार्यांसि भवन्ति ] कवचरूपी बस्न होते हैं। बार वह [ स्वर्ग कोकं बद्दुते ] स्वर्ग कोक प्राप्त करता है ॥ २६ ॥

सावार्ध—यह पञ्चभोजनी अजन्मा आत्मा जो समर्पण करता है उसको उक्त कारण शनन्त यह करनेका फल प्राप्त होता है, और वह अनन्त लोकोंको प्राप्त करता है ॥ २२ ॥

इस यक्त के लिए किसी की हिंडुयोंको तोडनेकी आवश्यकता नहीं और मज्जाओंको निचीडनेकी भी आवश्यकता नहीं है। इसका सबका सब लेकर इस विशालमें प्रविष्ट करना चाहिए॥ २३॥

थही इस यज्ञका रूप है। उस विशालके साथ इसका संबंध जोडता है। इससे इसको अन्न बल और तेज प्राप्त होता है जो पंचमोगजनी अजन्म आस्माका समर्पण करता है॥ २४॥

इस समर्पण करनेवालेको पांच सुवर्ण, पांच नवीन वस्न, और पांच कामधेनु पाप्त होती हैं ॥ २५ ॥ इस समर्पण करनेवालेको पांच सुवर्ण और पांच प्रकाश प्राप्त होकर शरीरके लिए कवन जैसे वस्न प्राप्त होते हैं और स्वर्ग लोक प्राप्त होता है ॥ २६ ॥ या पूर्वे पित विन्वाधान्य विन्द्ते डर्परम् ।
पञ्चीदनं च तावृजं दर्दातो न वि योषतः ॥ २७॥
समानलीको भवित पुनुर्भुवापरः पितः ।
योर्डजं पञ्चीदनं दक्षिणाज्योतिषं दद्दित ॥ २८॥
अनुपूर्ववित्सां धेनुमेनुद्वाहं सुप्वहेणम् । वासो हिरंण्यं दन्ता ते येन्ति दिबं सुन्ताम् ॥२९॥
आत्मानं पितरं पुत्रं पौत्रं पितामहम् ।
जायां जनित्रीं मातरं ये प्रियास्तानुपं ह्वये ॥ ३०॥ (१३)
यो वै नैद्धां नाम्तुं वेदं । एष वै नैद्धां नाम्तुं पेद्जः पञ्चीदनः ॥
निर्वाप्रियस्य भ्रातृत्यस्य श्रियं दहति भवंत्यात्मना ।
सोर्डजं पञ्चीदनं दक्षिणाज्योतिष् दद्धिति ॥ ११॥

आर्थ—[या पूर्व पति विश्वा] जो पहिल पतिको प्राप्त करके, [ अथ अपरं विन्दते ] पश्चात् दूसरे अन्यको प्राप्त करती है, [ सो पञ्चीदनं अर्ज दृदतः ] वे दोनों पच्च भोजनवाले अजन्मा आस्माका समर्पण करके [ न वियोषतः ] वियुक्त नहीं होती ॥ २७॥

(यः पञ्जीदनं दक्षिणाज्योतिषं भजं ददाति ) जो पञ्च भोजनबाके दक्षिणाके तेत्रसे युक्त अजनमा आत्माका समर्पण करता है वह ( अपरः पतिः ) दूसरा पति (पुनर्भुवा समानकोकः भवित) पुनर्विवादित स्त्रीके साथ समान स्थानवाका होता है ॥ २८ ॥

(अनुपूर्ववस्ती धेनुं ) कमसे प्रतिवर्ष बछडा देनेवाळी गौको भीर (भनड्वाहं ) बैछको तथा (उपवर्डणं वासः हिरण्यं) भीडनी, वस्त्र भीत सोना ( दस्वा ) देकर ( ते उत्तमां दिवं यन्ति ) वे उत्तम स्वर्गकोकको प्राप्त होते हैं ॥ २९ ॥

( जात्मानं थितरं पुत्रं ) अपने आपको; पिताको, प्रत्रको, (पौत्रं पितामहं ) पौत्रको और पितामहको ( जाय: जिन्हीं मातरं ) स्त्री और जननी माताको और (ये प्रियाः तान् ) सो इष्ट हैं उनको मैं (उपह्नये ) पास बुलाता हैं।। इ०॥

(एष वे नेदाधः नाम ऋतुः) यह निश्चयसे निदाघ धर्थात् ग्रीष्म ऋतु है (यः पश्चीदनः धजः) जो पञ्चमोजनी धज है। (यः वे नेदाधं नाम ऋतुं वेदः) जो इस ग्रीष्म ऋतुको जानता है धौर (यः दक्षिणा-ज्योतिसं पञ्चीदनं धजं ददाति) जो दक्षिणाके तेजसे युक्त पञ्चमोजनी धजका समर्पण करता है वह (अप्रियस्य आतृब्यस्य अर्थे निः दहिते) ध्रियं शासुके श्रीको सर्वथा जला देता है धौर वह (आत्मना भवति) ध्रपनी ध्रास्मशक्तिसे प्रभावित होता है।। ३१।।

भावार्य- जो पहिले पतिको प्राप्त करके परचात् पुनर्विवाहसे दूसरे पतिको प्राप्त करती है, वह इस पञ्चभोजनी अजका समर्पण करक वियुक्त नहीं होती ॥ २० ॥

जो पञ्चमोजनी अजन्मा आत्माका समर्पण करता है वह दूसरा पति प्रनिर्विवाहित पतिके समान ही होता है किर्या प्रतिवर्ष बच्चा देनेवाली गी, उत्तम बैल, ओढनेका वस्न और सुवर्ण इनका दान करनेसे उत्तम स्वर्ग प्राप्त होता है ॥ २९ ॥

अपना आत्मा, पिता, पितामह, पुत्र, पीत्र, धर्मपरनी, जन्मदेनेवाली माता, और जो हमारे प्रिय हैं उन सबको में बुलाता हूं और यह बात सुनाता हूं ॥ ३० ॥ यो वै कुर्वन्तं नामुर्तु वेदं ।
कुर्वतीक्षेतिमेशाप्रियस्य आतृंश्यस्य शियमा देते ॥

एष वै कुर्वन्नामुर्तुर्यदुनः ०।०।० ॥ ३२॥
यो वै संयन्तं नामुर्तु वेदं ।

स्यंयतिसंयतीमेशाप्रियस्य आतृंश्यस्य शियमा देते ॥

एष वै संयन्नाम ०।०।० ॥ ३३॥
यो वै पिन्वन्तं नामुर्तु वेदं ।

पिन्वतीपिन्वतीमेशाप्रियस्य आतृंश्यस्य शियमा देते ॥

एष वै पिन्वन्तं नामुर्तु वेदं ।

एष वै पिन्वन्ताम ०।०।० ॥ ३४॥
यो वा उद्यन्तं नामुर्तु वेदं ।

उद्यतिमुंश्वतीमेशाप्रियस्य आतृंश्यस्य शियमा देते ॥

एष वा उद्यन्ताम ०।०।० ॥ ३४॥

यो वा उद्यन्ताम ०।०।० ॥ ३५॥

यो वा अभिभुत्रं नामुर्तु वेदं ।

अभिभवन्तीमिभभवन्तीमेशाप्रियस्य आतृंश्यस्य शियमा देते ॥

अभिभवन्तीमिभभवन्तीमेशाप्रियस्य आतृंश्यस्य शियमा देते ॥

अर्थ— ( एव वे कुर्वन् नाम ऋतुः यत् अजः ० ) यह निःसंदेह कर्ता नामक ऋतु है जो अज पञ्चभोजनी है। (बः वै कुर्वन्तं नाम ऋतुं वेद॰ ) कर्ता नामक इस ऋतुको जानता है और जो दक्षिणाके तेजसे युक्त इस पञ्चभोजनी अजका दान करता है वह ( अप्रियस्य आतृब्यस्य ) आप्रिय शत्रुके ( कुर्वतीं कुर्वतीं एव श्रियं आदते ) प्रयत्नमधी श्रीको हर लेता है ॥ ३२ ॥

(एव वै संयत् नाम ऋतुः यत् बजः ०) यह संयम नामक ऋतु है जो पश्चभोजनी अज है। ( बः वै संयम्तं नाम ऋतुं वेद०) जो निश्चयक्षे संयम नामक ऋतु हो जानता है बौर जो दाक्षिणाके तेजसे युक्त पश्चभोजनी अजका समर्पणं करता है वह ( आप्रियस्य आतृब्यस्य ) अप्रिय शाशुकी ( संयतीं संयतीं एव श्रियं आदत्ते ) संयमसे प्राप्त बीकी हर लेता है ॥ ३३॥

(एव वै पिन्वन् नाम ऋतुः यत् अजः ०) यह पोषण नामक ऋतु है जो पश्चमोजनी अज है। (यः वै पिन्वन्त नाम ऋतुं वेद०) जो निश्चयसे पोषक नामक ऋतुको जानता है और दक्षिणाके तेजसे युक्त पत्र भोजनी अजका समर्पण करता है, वह (अधियस्य अतुव्यस्य पिन्वन्तीं नाम श्रियं आदत्ते) अप्रिय शत्रुकी पोषक श्रीको हर लेता है ॥३४॥

(एष वे डचन् नाम ऋतुः यत् अज॰) यह निःसन्देह उदय नामक ऋतु है जो पश्चभोजनी अज है। (यः वै उदान्ते नाम ऋतु वेद०) जो निश्चयसे उदयरूपी ऋतुको जानता है और दक्षिणायुक्त पन्चभोजनी अजको देता है, वह (अप्रियस्य श्रातृष्ट्यस्य) आप्रिय शत्रुकी (उद्यती उद्यती एव श्रियं आदत्ते ) उदयको प्राप्त होनेवाकी श्रीको हर केता है।। ३५॥

(एष वे आभि सू: नाम ऋतु: ) यह नि:सन्देह विजय नामक ऋतु है ( यत् अजः पन्चीदनः ) जो पन्चभोजनी अज है। ( यः वे अभि भुवं नाम ऋतुं वेद ) जो विजय नामक इस ऋतुको जानता है और ( यः दक्षिणा ) जो दक्षिणाके तेजसे युक्त पञ्चभोजनी अजका समर्पण करता है वह ( अप्रियस्य आपूज्यस्य ) अप्रिय शत्रुके ( अभि भवस्ती

एष वा अभिभूनीमुर्तुर्यदुजः पश्चीदनः। निरेवाप्रियस्य आतृंच्यस्य श्रियं दहति भवंत्यात्मनां ॥ योई जं पश्चीदनं दक्षिणाज्योतिषुं ददाति ॥ ३६ ॥ अजं च पचंत पञ्चं चौदुनान्। सर्वी दिशः संमनसः सधीचीः सान्तर्देशाः प्रति गृह्णन्तु त एतम् 11 39 11 तास्ते रक्षन्तु तव तुभ्यमितं ताभ्य आज्यं हिवितिदं जुहोमि ॥ ३८॥ (१४)

मिभवन्ती पुव श्रियं भादत्ते ) परास्त करनेवाली शोभाको हर लेता है। इसके ( अप्रियस्य ० ) अप्रिय शत्रुकी श्रीको जला देता है और ( मारमना भवति ) अपनी शक्तिसे रहता है ॥ ३६ ॥

( अर्ज पञ्च सोदनान् च पचत ) इस अजन्माको और पांच भोजनोंको परिपक्ष करो । (ते प्तं ) तेरे इस अजको सर्वाः दिशाः ) सब दिशाएं ( सान्वदेशाः ) आंगरिक प्रदेशोंके साथ (स्त्रीचीः संमनसः ) सहमत और एक विचारसे युक्त होकर ( प्रतिगृह्धन्तु ) स्वीकार करें ॥ ३७ ॥

(ताः ते तुभ्यं तव एतं रक्षन्तु ) वे तेरी तेरे किए तेरे इस आत्माकी रक्षा करें। (ताभ्यः इदं आज्यं इवि: जुदोमि) डनके छिए इस घी और इवन सामग्रीका हवन करता हूं ॥ ३८ ॥

भावार्थ- उष्णता, कर्म, संयम, पुष्टि, उद्यम, और विजय ये छः ऋतु हैं। ये छः ऋतु इस पंचमोजनी अजका रूप है। जो इसका स्वरूप जानता है और इसका समर्पण करता है, वह शतुको परास्त करता है और अपने आत्माकी शाक्ति बढाता अर्थात् आत्मिक बलसे युक्त होता है ॥ ३१-३६॥

इस अजको और इसके पांचों भोगोंको परिपक्क बनाओ, सब दिशा और उपदिशाएं इसको अपनाएं, अर्थात् यह सब

दिशाओं का बने ॥ ३७॥

ये सब आत्माकी रक्षा करें और आत्मरक्षासे तेरी उन्नति हो। इसी उद्देशसे इस घी की आहुती में देता हूं, यह एक समर्पणका उदाहरण है ॥ ३८ ॥

#### पञ्चीदन अज।

इस सूक्तरें ' पञ्चीदन अज ' को स्वर्गधाम केया प्राप्त होता है, इसका वर्णन है। सबसे पहिले यह पञ्चीदन अज कीन है इस बातका परिचय करना चाहिये। 'पञ्चीदन अज '(पञ्च+ ओदन अज ) का अर्थ पांच प्रकारके भे जनावाले अज हैं। अर्थात् पांच प्रकार के अन्नका भीग करनेवाला यह अज है।

'अज' शब्दके अर्थ—" अजन्मा, सदावे रहनेवाला, सर्व शक्तिमान् परमात्मा, जीव, आत्मा चालकः बकराः धान्य " ये होते हैं। इनमेंसे यहां किसका प्रहण करना चाहिये यह एक विचारणीय बात है। 'अज ' शब्दसे यहां परमात्माका प्रहण करना अयोग्य है, क्योंकि वह स्वभावसे परम उच लोकमें सदा विराजमान ही है उसकी उच्च लोकमें जानेकी आवर्यकता ही नहीं है। यहां इस सूक्तमें जिस अजका वर्णन है उसके विषयमें निम्न ।लेखित मंत्र देखिये-

सकृतां को कं गच्छतु प्रजानन् ॥ ( मं॰ १ ) तीर्था तमांसि अजस्तृतीयं नाकं आक्रमताम् ( मं १, ३ ) त्तीये नाक षधि विश्रयेनम् ॥ ( मै॰ ४ ) श्रुतो गच्छतु सुकृतां यत्र लोकः ॥ ( मं०५ ) तृतीये नाके भधि विश्वयस्य ॥ ( मं॰ ८ ) ' यह मार्ग जानता हुआ पुण्य कर्म करनेवालोंके लोकको प्राप्त करे । अन्धकार दूर करके तृतीय स्वर्गधामको प्राप्त होवे । परिपक्क होकर पुण्यवानोंके लोकको जावे । तृतीय स्वर्गधाममें आश्रय करे । ''

ये मंत्रभाग ऐसे आत्माको स्वर्गधाम प्राप्त करनेके सूचक हैं कि जिसके। पहिले स्वर्ग नहीं प्राप्त हुआ है, जो उत्तम लोक में नहीं पहुचा है, जो अधम लोकमें है। अर्थात् यहांका अज शब्द परमात्माका वाचक नहीं, अपि तु ऐसे आत्माका वाचक है, जो उत्तम लोक को अभीतक प्राप्त नहीं हुआ है। 'अज' शब्दके दूसरे अर्थ 'धान्य' और 'बकरा' ये हैं। इनमें धान्यका स्वर्गधामको प्राप्त होना असंभव है और बकरा स्वर्गधामको जा सकता है वा नहीं, इस विषयमें शंका ही है। क्यों कि स्वर्ग तो ( सकता लोक: ) सत्कर्म करनेवालोंका लोक है। जो स्वयं सत्कर्म कर सकते हैं, वे ही अपने किये सत्कर्मों के बलसे स्वर्गधामको जा सकते हैं। अतः धान्य और बकरा स्वयं सत्कर्म करनेमें समर्थ न होनेके कारण सकत-लोक को प्राप्त करने में असमर्थ हैं।

यहां कई कहेंगे कि जो बकरा यश्चमं समार्थित किया जाता है, वह समार्थित होने के कारण स्वर्गका भागी हो सकता है। यहां विचारणीय बात यह है कि, जो स्वर्ग स्वेच्छासे दूसराँकी भलाई के लिये समार्थित होते हैं, जो परोपकार के लिए आत्मसमार्थण कर सकते हैं, वे स्वर्गधाम प्राप्त करने के अधिकारी माने जा सकते हैं। जो लोग बकर को पकड़ हैं और उसके मांसका हवन करते हैं, वे बकर की इच्छाका विचार ही नहीं करते। यदि इस प्रकारकी जबरदस्ती स्व स्वर्गधामकी प्राप्ति होनेका संभव होगा, तो जो गोवें और बकरियां व्याप्तके जीवनके लिये समार्थित हो जाती हैं, वे सबकी सब स्वर्गको पहुंचेगी; इतना ही नहीं परंतु अज संस्क धान्य यश्चामिमें आहुतिहारा समार्थित होनेपर सीधा स्वर्गकी जायगा, समिधाएं और घी भी वहां पहुंचेगा। यह तो अव्यवस्था है। व्याप्तने गौको मारा और खाया, तो इसमें गायका आत्मसमार्पण नहीं है। करूर राजा प्रजाको छठकर प्रजाकी घन संपत्ति इकट्ठी करके लेजाता है, यहां भी उस पददलित प्रजाको परोपकार, दान या सर्वस्वका मेध करनेका पुण्य नहीं मिल सकता। फल तब मिलेगा कि जब आत्मसर्वक्रक समर्पण स्वेच्छासे किया गया हो। पूर्वेक्त 'अज' के अर्थोमें 'धान्य, बकरा' ये आत्मसमर्पण की बात जान ही नहीं सकते, इसलिये आत्मसमर्पण कर नहीं सकते। और ये स्वर्गधामको प्राप्त नहीं होसकते। परमारमा उत्तम लोकमें सदा उपास्थित होनेसे उसकी कर्म विशेषसे आत्मसमर्पण द्वारा वह लोक प्राप्त होना है ऐसी बात नहीं है। अतः श्वेष रहा 'जीव आत्मा 'यही अर्थ यहां अपेक्षित है। यह सुकृत करता हुआ स्वर्गधाम को प्राप्त करता है और इसी कार्य के लिए संपूर्ण धर्मशाल रचे गये हैं।

इस सूक्तके 'अज' शब्दका प्रसिद्ध अर्थ 'बकरा' लेकर कह्योंने बकरेको काटना, पकाना, उसके अंश सबकी देन। और उसकी स्वर्गको भेजना ऐसे अर्थ किये हैं। वे उक्त कारण युक्तियुक्त नहीं है। अस्तु, इस तरह यहां इस सूक्तमें अज शब्दका अर्थ जीव, आत्मा किंवा जीवात्मा है।

अब देखना है। के इसको 'पञ्चीदन' क्यों कहा है। यह पांच प्रकारका अब खाता है इसी लिए इसके। 'पञ्चभोजनी ' अज कहा है। इसके पांच भोजन कौनसे हैं, ? शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गंध ये पांच विषय इसके पांच भोजन हैं, ये परस्पर भिन्न हैं और ये इसके उपभोग के विषय हैं। इस विषयमें कहा है—

द्वा सुवर्णा सयुजा सस्त्वाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते । सयोरन्यः विष्पकं स्वाद्वस्यनश्चन्नन्योऽभिचाकशीति ॥ ऋ० १ । १६४ | २०; मथर्वे० ९ । ९ । (१४) । २०

'' एकही ( शरीररूपी ) वृक्षपर दो पक्षी ( दो आत्मा—जीवाश्मा और परमात्मा ) बैठे हैं। उनमें से एक ( जीवात्मा ) इस वृक्षका मीठा फल खाता है और दूसरा न खाता हुआ केवल प्रकाशता है।

इस वृक्षको शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गंध ये पांच मोगरूपी फल लगते हैं। इनका मोग यह अजन्मा आत्मा करता है। इसके पत्रच शानेंद्रियोंसे ये पांच फल इसके पास पहुंचते हैं। मनुष्य श्वानी हो अथवा अञ्चानी हो, बद्ध हो वा सुक्त हो, जबतक यह आत्मा शरीरमें रहेगा, तबतक इसके पास ये पांच प्रकारके मोग प्राप्त होते रहेंगे। बद्ध स्थितिमें रहनेवाला आत्मा आसिक्तिसे विषय सेवन करेगा और जीवन्मुक स्थितिमें रहा आत्मा आसिक्त छोडकर उदासीनतासे दर्शन करेगा। दोनोंको कानोंसे शब्द, रवचासे स्पर्श, नेश्रसे रूप, जिह्नासे रस और नाकसे गन्ध प्राप्त होगा। ये पांच भोजन इसके पास आवेंगे, कोई भोग करेगा और कोई नहीं यह बात दूसरी है। 'पंचीदन अज' का यह अर्थ है और यह हरएक जीवारमा के विषयमें अनुभवमें सासकता है। इस 'अज' के स्वरूपका निश्चय स्वयं इस सूक्तने किया है, वह अब देखिये—

भजो अप्ति: ; अजमु ज्योतिः श्राहुः ; भजः तमांसि अपहन्ति । [ मं० ७ ] भप्तेः आप्तिः सं वभृविय ॥ ( मं० ६ ) भजः हि श्रप्तेः शोकात् श्रजनिष्ट । ( मं० १३ ) विषस्य महसः विपश्चित् विषः अजनिष्ट । ( मं० १३ ) पृषु था अपरिमितो यशः यहजः पञ्चोदनः । ( मं० २३ )

" अमिका नाम अज है, ज्योतिका नाम अज है, यह अज अन्धकारको दूर करता है। अमिसे अग्नि उत्पन्न हुआ है। अमिके तजसे अज उत्पन्न हुआ है। ज्ञानीकी महिमासे ज्ञानी विद्वान् जन्मा है। यह पञ्चोंदन अज अपिसित यज्ञ है। " ये सब मंत्र भाग यहां अज शब्दसे आत्माका भाव है, एसा स्पष्ट कहते हैं। क्योंकि आत्मा, ज्योति, अमि, ज्ञानी, यज्ञ आदि शब्द जिलास्माके लिए वैदिक वास्त्रयमें आते हैं। येश प्रतिशब्द 'अज ' शब्दका अर्थ बतानेके लिए वेदने स्वयं दिये हैं और अज शब्दके अर्थके विषयमें संदेह निवृत्ति की है। इतना करनेपर भी यहांके अज शब्दका अर्थ 'बकरा 'है ऐसा जो मानते हैं, सनकीं विचार शाक्तिके विषयमें क्या कहा जाय, यही हमारे समझमें नहीं आता।

यहां उक्त वचनों में कहा है कि इस सूक्तमें जिस अजका वर्णन है, वह अग्निके समान तेजस्वी, ज्योतिके समान प्रश्रामय, दीपके समान अन्धकारको दूर करनेवाला है, परमात्मारूप महान् अग्निसे इसकी उत्पत्ति हुई है, जिस प्रकार अग्नि प्रज्वलित होने-से उसकी ज्वाकासे स्फुलिंग चारों और उडते हैं, उसी प्रकार परमात्माकी दीन्तिसे जो स्फुलिंग चारों और फैले हैं, वेही अनंत जीवात्मा है। परमात्मा चेतनस्वरूप है, उससे यह चेतनस्वरूप जीव आत्मा प्रगट हुआ है। यहाँ यज्ञ स्वरूप है। इस प्रकारका वर्णन उक्त मंत्रमार्गोमें है। यह देखनेसे स्पष्ट हो जाता है कि यहां अज शब्दसे 'जीव आत्मा 'का प्रहण करना योग्य है।

बकरा ऐसा अर्थ यहां के अज शब्दका लेनेसे क्या बनता है ? और इन मंत्रोंकी संगति भी कैसी लग सकती है ? क्या बकरा आगि है और ज्योति है, क्या कभी बकरे के द्वारा अंधकार दूर हुआ है ? क्या कभी अग्निक प्रकाशसे बकरा प्रकट हुआ है ? क्या कभी अग्निक प्रकाशसे बकरा प्रकट हुआ है ? क्या कभी अग्निक प्रकाशसे बकरा प्रकट हुआ है ? क्या कभी अग्निक प्रकाशसे बकरा प्रकट हुआ है ? क्या कभी अग्निक प्रकाशसे बकरा प्रकट हुआ है ? क्या कभी अग्निक प्रकाशसे बकरा करनेपर पूर्वोक्त मंत्रोंका कोई सरल अर्थ नहीं लग सकता। अतः अज शब्दसे यहां 'जीव आरमा ' अर्थ लेना चाहिए यह बात सिद्ध होगई। अब इसकी उच्च गित होनेके विषयम इस स्कमें क्या कहा है, देखिय-

अजी वा इदमग्रे ब्यक्तमत्। (मं०२०) अजः पकः स्वर्गे स्वोके द्धाति, निर्कति बाधमानः। (मं०१९) अजं च पचत पञ्च चौदनान्। (मं०३७)

"यह (अजः) अजन्मा आत्मा जगतके प्रारंभसे पराक्षम कर रहा है। यह अजन्मा आत्मा परिपक्व होनेपुर अवनित-को दूर करके स्वर्गमें अपने आपको धारण करता है। अजको और पांच अन्नोंको परिपक्व करो। '' इस जगत्में जो कुछ भी पराक्षम हुए हैं वे इस आत्माके कारणहीं हैं, इस जगत्में जो चल रहा है वह आत्माकी शक्ति ही है। शरीरमें जीवात्मा आरे विश्वमें परमात्मा कार्य कर रहा है। जीवात्मा प्रारंभमें अपिरपक्ष अवस्थाम होता है, वह शुभ संस्कारों द्वारा परिपक्व बनता है और इसकी जितनी परिपक्षता होती है, उतना यह अपनीही शक्ति अवनित्को दूर करता रहता है। इससे सिद्ध होता है, कि जीवात्माकी दो अवस्थाएं हैं, कई तो परिपक्व स्थितिको प्राप्त होते हैं, शेष जितने हैं उतने सब अपरिपक्व अवस्थामें हैं अथवा परिपक्त होनेके मार्गमें होते हैं। इसीको मुक्त और बद्ध अवस्था कहते हैं

यहां के 'अजः पक्तः ' ये शब्द देखनेसे 'पकायां हुआ बकरा' ऐसा अर्थ कई लोग करते हैं, परन्तु पदाया हुआ बकरा स्वर्ग में जानेका अनुभव तो नहीं है, वह सीधा मांस भक्षकों के पेटमें जाता है। परंतु यहां का परिपक्क सुआ अज सीधा स्वर्गधामको जाता है, अतः यहां का अज अलग है। दूसरी बात यह है कि, 'पक 'शब्द कई आर्थों में प्रयुक्त होता है, मनुष्येक विचार परिपक्त हुए हैं, उसका ज्ञान पक्त हुआ है, फल परिपक्त हुआ है, इस तरह इसका भाव बड़ा व्यापक है। यह परिपक्त कैसा होता है इस विषयमें निम्नलिखित मंत्रभाग देखिए-

> नैदार्घ...कुर्वन्तं...संय<sup>न्</sup>तं...पिन्वन्तं... उद्यन्तं... अभिभुवं नाम ऋतुं वेद...श्रियं आदत्ते... आत्मना भवति ॥ (मं॰ ३१—३६)

" उष्णता, कर्तृत्व, संयम, पोषण, उदाम और शत्रुजय ये छः आत्माके ऋतु हैं। जो इन ऋतुओं से काम लेना जानता है वह श्रीको प्राप्त करता है और आत्माकी शक्तिसे युक्त होता है।"ये छः मंत्र आत्माकी उन्नति करनेवाली शक्तियों के सूचक हैं। सबसे पहिले मनुष्यमें उष्णता—गर्मी—चाहिए, हरएक कार्य करनेकी स्फूर्ति इसी से होती है, परचाल कमें करने चाहिए, क्योंकि श्रुम कर्मीं- से ही सुकृत लोक प्राप्त होते हैं। श्रुम कमें करनेके लिए संयम चाहिए। बहुत कर्म होनेके लिए प्रष्टि होनी चाहिए। सतत उच्चम करना चाहिए और बाचमें जो विन्न आवेंगे उनको दूर हटा देनेका बल भी चाहिए। ये छः गुण होनेसे और इनके द्वारा योग्य दिशासे प्रयस्त होने से मनुष्यकी उन्नति होती है।

वस्तुतः यह अजन्मा आत्मा सुख स्वरूप और स्वर्गका अधिकारी है, यह कोई अनिधकारी नहीं है,यह अभिका ही स्फुलिंग

है, अत: प्रकाशित होनेका अधिकारी हैं। यह परमात्माका अमृतपुत्र है इसलिए कहा है—

अजोऽसि, अज स्वर्गोऽसि। (मं॰ १६)

"तू जन्मराहित है, तू स्वयं स्वर्ग है।" तू अपने आपको पतित होने योग्य न मान, जन्ममरण धारण करने योग्य न समझ । तू वस्तुतः जन्म न धारण करनेवाला है और तू ही स्वर्ग है। फिर यह दुःख तुम्हारे ऊपर क्यों आता है? इसका विचार कर, अपने पूर्व कर्म देख और आगे अपनी उन्नातिक लिये उद्यम करके अपनी उन्नतिका साधन कर । इसकी उन्नतिक साधनका मार्ग यह है—

एतं भा नय; भारभस्व; प्रजाजन्, सुकृतां लोकं गच्छतु ॥ ( मं० १ )

"इसको उत्तम मार्गसे चला; शुभ कर्मका प्रारंभ कर; उन्नतिके मार्गको जानकर; पुण्य लोकको प्राप्त कर । "इस उपदेशमें चार भाग हैं और ये महत्त्वपूर्ण हैं। सबसे पहिला भाग धर्ममार्गसे जानका है, यह तो किसी उत्तम गुरूके आधीन रहकर ही तय किया जा सकता है, अतः पहिला (एतं नय) यह वाक्य गुरूसे कहा कि 'हे गुरो ! तू इस शिष्यको सहारा देकर योग्य मार्ग से ले चल । दूसरा वाक्य ऐसा है कि (आरमस्व) शुभ कर्मोका प्रारंभ कर, जो पाठ गुरूसे प्राप्त हुआ है उसके अनु-धार कर्म करना प्रारंभ कर । यहां कर्मोका प्रारंभ हो जाता है । कर्म करते मनुष्य का अनुभव ज्ञान बढता है और वह (प्रजानन्) ज्ञानी होकर बढता जाता है । और अन्तमं (सुकृतां लोकं) पुण्य कर्म करनेवालोंके लोकको प्राप्त करता है । सामान्यतः मनुष्य की उन्नतिका सीधा मार्ग यही है । इस मार्गसे जानेवालेको अपने आपको अजन्मा होनेका तथा स्वयं स्वर्गहप होनेका अनुभव अन्तमं आजाता है । इस प्रकार यह मार्गका आक्रमण करता हुआ—

भजः महान्ति तमांति बहुधा तीर्त्वा । ( मं० १ ) भजः विपरयन् तमांति बहुधा तीर्त्वा । ( मं० ३ )

अजः तमांसि दृरं अपद्दन्ति ( मं० ७, ११)

" यह अजन्मा आत्मा मार्गमं बडे बडे अन्धकारोंको (विपश्यन् ) विशेष रीतिसे देखता है। और उन सब अन्धकारोंको (बहुधा ) अनेक रीतियोंसे [तीर्त्वा] तैरकर, लांघ कर, दूर करके पार हो जाता है। " इस तरह यह अपना मार्ग खुला करता है और आगे बढता है। आगे बढते बढते—

भजः तृतीयं नाकं भाकमताम् ॥ ( मं० १,३ सुकृतां लोकं गच्छतु ॥ ( मं० १ ) एनं तृतीये नाके भाषि विश्रय । ( मं० ४ ) श्रतः गच्छतु सुकृतां यत्र छोकः । ( मं॰ ५ ) अतः परि...तृतीयं नाकं उस्काम् । ( मं॰ ६ ) सुकृतां मध्यं प्रेहिः, तृतीये नाके अधि विश्रयस्व । ( मं॰ ८ )

" शुभ कर्म करनेवालों के मध्यमें जा और वे पुण्यशील महारमा लोग जहां जाते हैं, उस तृतीय खर्गधाम में जाकर विराजमान हो। ।" इस प्रकार इसकी उन्नति हो जाती है। तीसरे खर्गधामको प्राप्त करनेकी योग्यता प्राप्त करनेके पूर्व पिहले भीर दूसरे खर्गकी योग्यता मनुष्य प्राप्त कर सकता है और अन्तमें उसकी तृतीय खर्गधामकी प्राप्ति होना संभव है। ये तीन खर्ग कौनसे हैं, इसका भी यहां विचार करना चाहिये।

सब जानते हैं कि यह मनुष्यलोक है, जो स्थूल जगत् है इसीकी मृत्युलोक कहते हे, क्योंकि इसमें सदा घट बढ हुआ करती है। इससे दूसरा परन्तु इसमें गुप्त रूपसे रहा सूक्ष्म लोक है, इस जगत्के प्रत्येक परार्थकी प्रतिकृति इस स्थम सिष्टमें रहती है। जागृतीके अन्दर कार्य करनेवाला मन सुप्त होनेपर अनेक और विविध—हश्य—इससे भी अतितेजसी हश्य—दिसाई देते हैं। यह सूक्ष्म सिष्ट है। इसको कामसिष्ट भी कहते हैं। स्थूल जगत्की ही यह प्रतिकृति होनेके कारण जो सुखदु: स्थूल सिष्ट हैं वैसे ही इसमें होते हैं, तथापि स्थूलके बन्धन और प्रतिबंध इसमें न होनेसे इसका महत्त्व स्थूल से अधिक है। ये दोनों अनुभव जब समाप्त हो जाते हैं और कारण अवस्थामें जब मनुष्य पहुंचकर खनंत्रतासे विराजता है, तो उसको स्वर्णधाम प्रप्त होता है, ऐसा कहते हैं। इसमें तीन दर्जे हैं ऐसा मानते हैं। प्रथम मध्यम और उत्तम ये तीन अवस्थाएं इस स्वर्णमें हैं जिसके जैसे सुकृत होते हैं उसको वैसी अवस्था यहां प्रप्त होती है। सुकृतके अनुसार प्राप्त होनेवाली यह अवस्था होनेके कारण इसमें प्रत्येकका अनुभव सुखात्मक होनेके कारण भिन्न भिन्न होता है। जिस प्रकार सुखित समीध और मुक्तिमें बहारणता होती है, इसी प्रकार यहां समझना उचित है।

तृतीय स्वर्गधाममें पहुंचनेका आश्चय यह है। अतः पाठक इस अल्पन्त उच्च अवस्थाकी प्राप्ति करनेका यस्न करें। यहीं उत्तम स्थान, परमधाम, खर्ग या जो कुछ धर्मप्रंथोंसे वर्णित हुआ है वह यही है। सदाचारसे इसकी प्राप्ति होती है। परिपक्व आस्मा होनेपर इसके। प्राप्त कर सकता है, इस विषयमें निम्नलिखित मंत्रभाग देखने योग्य है-

तसात् चरोः अतसः ( सन् ) उत्काम । ( मं ६ )

"तपे हुए पात्रमें रहता हुआ भी जो तप्त नहीं होता, वह उत्कान्त होने हा अधिकारी है। '' ये ही विचार भिन्न शब्दों में इस प्रकार लिखे जा सकते हैं— ''दुखी घरमें रहता हुआ भी दुःखंधे अलिप्त रहनेवाला, रोगियों के स्थानमें रहता हुआ भी नीरोग रहनेवाला, परतन्त्र लोगों में विचरता हुआ भी जो परतन्त्र नहीं रहता, वही संतप्त प्रदेशमें शान्तिसे रह सकता है।'' इसीका नाम तपस्या है।

एक बर्तनमें खिचडी पक रही है। तो उसमें रहनेवाले सभी चावल और मूंगके दाने उबलने लगते हैं, यदि एकाघ दाना न उबलता वैसाही रहा, तो वह किसीके भी पेटमें हजम नहीं होता। इसी प्रकार इस विश्वके बर्तनमें यह सब जगत्की खिचडी पक रही है। इस तपे और उबलते हुए बर्तनमें जो न तपता हुआ और न गलता या न उबलता हुआ रहेगा, तो उसके इसके बाहर फेंका जाता है। यही उसकी उक्तान्ति है। आगे अथवैवेद कां० १९ (३) में ही ब्रह्मीदन पक रहा है, इस सब मृष्टिके विशाल पात्रमें यह सब खिचडी पक रही है, ऐसा बड़ा मनोरंजक वर्णन अलंकार रूपसे आवेगा। वहां सबका पाक हो रहा है ऐसा कहा है। इस तपे पात्रमें जहां सबको ही संताप दुःख और कष्ट हो रहे हैं, वहां जो शान्त रहेगा उसीको घन्यता प्राप्त हो सकती है। कमलपत्र जैसा पानीमें रहता हुआ भी पानीसे नहीं भीगता, उसी प्रकार परिपक्ताको प्राप्त हुआ मनुष्य इस दुखी जगत्में रहता हुआ भी इस जगत्के दुःखों और कष्टोंसे अलिप्त रहता है। यह उदासीपन, वैराग्य, अलिप्तता, असंगवृत्ती अथवा अनासिक उश्वतिका श्रेष्ठ साधन है।

भंजा जो लोग 'बकरेके मांसकी पकानेका भाव' इन मंत्रोंसे निकालते हैं, वे तपे हुए पात्रसे न तपे हुए बकरेके भागकी किस प्रकार उन्नतिका पथ दिखा सकते हैं और तपे हुए पात्रमें कौनसा बकरेका भाग शान्त स्थितिमें रह सकता है? वस्तुतः यह वर्णन हैं। अन्य स्थितिका वर्णन है। परंतु शब्दोंका भाव न समक्षनेके कारण कई लोगोंने इसका विपरीत अर्थ कर लिया है। श्रीमञ्जगबद्गीतामें जो असंगभाव और अनासाक्तिका उपदेश हैं वही यहां इस मंत्रमें 'तपे पात्रम न तपते हुए रहना 'हन राज्दों से किया है। पाठक इसको इसे ढंगसे देखेंगे तो उनकों कोई संदेइ नहीं हो सकता। इस विषयमें आगे आत्मशुद्धिका एक अपूर्व उपाय भी बताया है—

> ''यत् दुश्चरितं चचार, पदः प्र अवने निश्धि, प्रजानन् शुद्धैः शफैः शाक्रमताम् ॥ ( मं॰ ३ )

''जो दुराचार हुआ है और जिससे पांव मिलन हुए हैं, तो अपने पांव घो डाल और इस बातको जान लो कि इस प्रकार चलेनसे पांव मिलन हो जाते हैं। अतः शुद्ध पांवोंसे आगे बढ़।'' दुराचारमे पांव मिलन होते हैं उनको घोना चाहिये। अपने पांव खच्छ रखकर खच्छ भूमिपर पांव रखनेसे आगे दुष्ट आचार होनेकी संभावना नहीं है। यहां उपलक्षणसे (हिष्टिपूर्त न्यसेत् पादं) इस स्मृतिके वचनका ही आशय कहा है। इस प्रकार आत्मशुद्धिका मार्ग बताया है, अथवैवेदमें पूर्वस्थानपर इसीका वर्णन अन्य रीतिसे किया है—

द्भुपदादिव सुसुचानः स्वितः स्नात्वा मलादिव । पुतं पवित्रेणेद्वाज्यं विश्वे सुम्भन्तु मैनसः ॥ अथर्वे० ६।११५।३॥

''जिस प्रकार बंधनस्तंभसे पशु मुक्त होता है, जैसा मनुष्य स्नानके द्वारा मलसे मुक्त होता है अथवा जैसा छाननीसे ची पित्र होता है, उस प्रकार मुझे पापसे पित्र करो। '' इसी मंत्रके उपदेशके अनुसार इस स्क्रिक मंत्रमें ( शुद्धैः शफ्रैः आक्रमतां ) अपने पांव निर्मल करके आगे बढ़नेकी कहा है। अपना शुद्ध चालचलन रखनेका उपदेश इस आशामें हैं। वेदमें 'चरित्र' शब्दके 'पांव' और 'चालचलन' ऐसे दो अर्थ हैं। अर्थात पैंव ( पाद ) वाचक शब्दोंका अर्थ चालचलन ऐसा हो सकता है। इस प्रकार आचरण-शुद्धिसे आत्मशुद्धि करनेका उपदेश यहां किया है। इस तरह आत्मशुद्धि होनेके नंतर इसका परमहाके लिये समर्पण होना चाहिये, यही इसका आत्मसमर्पण है। देखिये, इस विषयमें यह मंत्र विचारणीय है—

जीवता भजं ब्रह्मणे देयं भाहुः। ( मं० ७ ) श्रद्धानेन दत्तः अजः तमांसि भपदान्ति। ( मं० ७ )

" जीवित मनुष्यको उचित है कि वह अपने (अ-जं) आस्माका समर्पण (ब्रह्मणे) परब्रह्मके लिये करे। आस्मा पर मारमाके लिये समर्पित होवे। इस प्रकार श्रद्धापूर्वक समर्पित हुआ यह अजन्मा आस्मा सब प्रकारके अज्ञानान्धकार दूर करता। है। अब इसके पराक्रमका क्षेत्र देखिये—

पञ्चीदनः पञ्चघा विक्रमताम् । ( मं० ८ )

''उक्त पञ्चभोजनी अजन्मा आरमा पांच प्रकारके कार्यक्षेत्रमें पराक्रम करे।'' कमेन्द्रिय, ज्ञानेन्द्रिय,मन, चित्त और सुदि ये इसके पांच कार्यक्षेत्र हैं, इन क्षेत्रोंमें यह जीव आत्मा कार्य करता है। इन क्षेत्रोंमें यह खूब विक्रम करे। क्योंकि इसके विक्रम करने के करने से ही इसकी उन्नति हो सकती है। विक्रम के विना किसीकी भी उन्नति ही संभावना नहीं हो सकती। यह विक्रम करने से इसके (त्रीणि ज्योतीं विक्रम कार्यमें संगठ ) तीन तेजोंकी प्राप्ति करता है। इसमें एक तेज स्थूलका है, दूसरा मनका है और तीसरा तेज आत्मिक है। इन तीनों तेजोंमें उन्नति होती है, अर्थात् इसके ये तेज बढते हैं। परंतु इसमें तेजोंकी विद्या तब होती है कि जब इसका परमात्माक लिये समर्पण होता है। तात्पर्य यह है कि, आत्माका समर्पण सुख्य है, यहा उन्नतिका मुख्य साधन है। इसके विना उन्नति असंभव है। यह दर्शने के लिये-

त्वा इन्द्राय भागं परिनयामि । (मं०२)
पत्रीदनः ब्रह्मणे दीयमानः । (९;१०)
पत्रीदनं अजं ब्रह्मणे ददाति । (मं०११,१२)
यं ब्रह्मणे निद्धे । (मं०१९)

इतने मंत्रोंमें ब्रह्मके लिये अजन्मा आत्माका समर्पण करनेका वारंवार उपदेश किया है। जो बात विशेष महत्वपूर्ण होती है, वह वेदमें इस प्रकार वारंवार दुइराई जाती है। अर्थात् वेदमें जो उपदेश वारंवार आता है, वह आधिक महत्वपूर्ण है ऐसा समझन। चाहिये।

अब चतुर्य और पद्मम मंत्रमें शिमताके कर्मका उल्लेख है। इसमें त्वचाके काटने और जोडोंके अनुसार न्यवस्था करनेका तथा पात्रमें भर देनेका उल्लेख है। इस कियाके करनेसे यह सुकृती लोगोंके मध्यमें जाता है ऐसा कहा है। यदि इन मंत्रोंसे पशुके काटनेका ही उद्देश है तो आगे ऐसा क्यों कहेंगे कि-

> नास्यास्थीनि भिन्धाच मण्ज्ञो निर्धयेत् । सर्वभेनं समादायदमिदं प्रवेशयेत् ॥ ( मं॰ २३ )

" इसकी हिश्यों न टूरें, न इसकी मज्जा पी जावे या चूवे, इस सबको लेकर इसमें प्रवेश करावे।" यह इसके अवयव न काटनें की कोर इशारा है, मज्जा भी नहीं पी जावे अर्थात् इसको काटना नहीं चाहिये। इसकी हिश्यों अलग नहीं करनी चाहिये। इसकी मज्जा निकालनी नहीं चाहिये। यह इशारा स्पष्ट है। इसमें कहा है कि इसके सबके सब भागको लेकर इसमें अर्थात् इसकी मज्जा निकालनी नहीं चाहिये। यह इशारा स्पष्ट है। इसमें कहा है कि इसके सब भागको लेकर इसमें अर्थात् वहा या परमात्मामें समर्पण करो। यही आश्वर इसके सब भागको उसमें प्रविष्ट करनेका है। अपने आपको परमात्माकी गोदमें सींप देना, यही मिकिभावकी अन्तिम सीमा है।

यदि ऐसा है तो शमिताका स्वचाका काटना और जोडोंके अनुसार उसके अवयवोंको समर्थ बनानेका भाव क्या है, यह शंका यहां आसकती है। इस शंकांके उत्तरमें निवेदन यह है कि पूर्वोंक मंत्रोंमें जो काटना कूटना लिखा है, वह उसी मर्योदातक शंका यहां आसकती है। इस शंकांके उत्तरमें निवेदन यह है कि पूर्वोंक मंत्रोंमें जो काटना कूटना लिखा है, वह उसी मर्योदातक शंका यहां आसकती है। इस शंकांके उत्तरमें निवेदन यह है कि जिस मर्यादामें उसकी हिश्रयां अलग न हों, मज्जा बाहर न चूवे और अवयव अलग न हों, परंतु सब अवयव समर्थ हों। वध करना (मा आभिद्रुद्धः, पक्षाः एनं कल्पय। मं० ५) इसका द्रोह न करने और प्रत्येक जोडमें इसका समर्थ बनना। वध करना (मा आभिद्रुद्धः, पक्षाः एनं कल्पय। मं० ५) इसका द्रोह न करने की आज्ञा उसमें क्यों आती ? वधसे और दूसरा द्रोह यह चतुर्थ और प्रथम मंत्रको अभीष्ट होता, तो उसका द्रोह न करने की आज्ञा उसमें क्या होगा ? वध न किया तो कदाचित तो क्या हो सकता है ! और प्रत्येक अवयवको समर्थ बनाना भी वधसे कैसा होगा ? वध न किया तो कदाचित तो क्या हो सकते हैं । यह निक्ष्य है। अतः यहां किसी उपायसे उसके अवयव समर्थ बनाये जा सकते हैं; परंतु वध करने के पश्चात् तो समर्थ बनाना हो असंभव है। अतः यहां किसी उपायसे उसके अवयव समर्थ बनाये जा सकते हैं; परंतु वध करने के पश्चात् तो समर्थ बनाना हो असंभव है। अतः यहां किसी उपायसे उसके अवयव समर्थ बनाये जा सकते हैं; परंतु वध करने के पश्चात् तो समर्थ बनाना हो असंभव है।

इमें ऐसा प्रतीत होता है कि कुछ चमडीके खुरचने और जोडोंमें धमिनयोंको शक्रोंद्वारा उत्तेजित करनेकी विधि इन मंत्रोंमें लिखी है। जैसे एक प्रकारका संधिवात जोडोंमें सुईके अग्रभाग द्वारा कुछ वनस्पतिरस डालनेसे ठींक होता है। ये सुईयां मंत्रोंमें लिखी है। जैसे एक प्रकारका संधिवात जोडोंमें सुईके अग्रभाग द्वारा कुछ वनस्पतिरस डालनेसे ठींक होता है। ये सुईयां ताबिकी, चांदीकी और सोनेकी होती हैं और इसी प्रकारके कु शास्त्रविशेष भी होते हैं। इनसे चमको कुछ अंशमें हटाकर ताबिकी, चांदीकी और सोनेकी होती हैं और इसी प्रकारके होते होंगे। यह विधि अभीतक अज्ञात है, परंतु इसका स्वरूप इस उसमें विशेष भौषिषप्रयोग करनेसे शारिक अवयव समर्थ होते होंगे। यह विधि अभीतक अज्ञात है, परंतु इसका स्वरूप इस प्रकारका कुछ है इसमें संदेह नहीं है। अस्तु, यह विषय खोजने योग्य है।

यदि कोई मनुष्य यहां इन मंत्रोमें [ अज ] बकरेके वधका चल्लेख है, ऐसा ही आग्रह करे, तो वह मंत्र२० और २१ देखे, इनमें "अजके विश्वरूपका वर्णन ।" है। समुद्र जिसकी कोखमें हैं, उर प्रथ्वी है, युलोक उसकी पीठ है इत्यादि बर्णन कभी बक-इनमें "अजके विश्वरूपका वर्णन ।" है। समुद्र जिसकी कोखमें हैं, उर प्रथ्वी है, युलोक उसकी पीठ है इत्यादि बर्णन कभी बक-इनमें "अजके विश्वरूपका वर्णन हो सकता है तो 'अज ' अर्थात् अजन्म परमास्माका हो सकता है। इस परमास्माके पुत्र जीवात्माका भी यह वर्णन हो सकता है। क्योंकि परमिताके गुणधर्म अंशरूपसे पुत्रमें आते हैं और पुत्रका विश्वास होनेपर पुत्रके जीवात्माका भी यह वर्णन होना संमव है, अर्थात् जब जीवात्मा उच्चत होता हुआ परमात्मरूप बनता है, उस समय ये ही वर्णन भी गुणधर्म पिताके समान होना संमव है, अर्थात् जब जीवात्मा उच्चत अर्थ आत्मा है, इस विषयमें सन्देह नहीं हो सकता उसमें घट सकते हैं। इसका विचार करने पर इस स्कूक 'अज ' शब्दका अर्थ आत्मा है, इस विषयमें सन्देह नहीं हो सकता उसमें परमात्म भाव आजाय, उसी समय इसका भी पृष्ठ भार जीवात्माका पूर्णतया समर्पण परमात्माके लिए करनेसे ही जब जीवात्मामें परमात्म भाव आजाय, उसी समय इसका भी पृष्ठ भाग युलोक और अन्तरिक्ष मध्यमाग और पृथ्वी तलका भाग हो सकता है। जैसा कि मं० २० और २० में कहा है। और इसीलिए इसको आगे-

एध वा अपितिमितो यज्ञो यदजः पञ्जौदन:॥ [ मं० २१ ]

'' यह अपरिमित यह है जिसका नाम अज अर्थात् अजन्मा आत्मा है। '' जीवात्मा-परमात्मामें ही यह अपरिमितता हो सकती है, बकरेमें इस प्रकारकी अपरिमितताकी कल्पना करना अंधभव प्रतीत होता है। जीवाश्मा की शक्ति और उन्नति अपरि मित है, इशिलिए-

अपरिमितं यज्ञं आप्नोति । अपरिमितं लोकं अवरुद्धे । [ मं॰ २२ ]

" आत्माका समर्पण करनेसे अपरिमित यज्ञ है।ता है और आत्मसमर्पण करनेसे अपरिमित लोक प्राप्त होते हैं।" अपरि-मितके दानसे ही अपरिमित फल प्राप्त हो सकता है। अन्य सब दान परिमित हैं, आत्माका दान ही अपरिमित दान है। इसी लिए अन्य पदार्थ के दानसे परिमित लोक प्राप्त होते हैं और इस आत्माका समर्पण करनेसे अपरिमित लोकोंकी प्राप्ति हो जाती है।

आत्मसमंपणके साथ वस्न और सुवर्ण दान भी होना चाहिए, इस विषयका विधान मं० २५; २६ और २९ में है। क्यों कि सदा दान दक्षिणाके साथ ही हुआ करता है। दक्षिणाके विना दान फलहीन हुआ करता है। मंत्र २० और २८ में " पुनिविद्यान हित पितपत्नी पञ्चोदन अनका दान करेंगे तो वियुक्त नहीं होती" ऐसा कहा है। पाठक यहां देखें कि इन मंत्रों में ' ब्रह्मणे' पद नहीं है। अर्थात् यहांका आत्मसमर्पण ब्रह्मके लिए नहीं है। पातिका पद्ममोजनी आत्मा पितको समर्पित होने भीर परनीका आत्मा पितके लिए समर्पित होने। युनर्विवाहित पित हो अथवा परनी हो, ने पूर्व परनी या पितका चिन्तन न करें, ने इस परनी पित को ही अपना सर्वस्व समझें। पूर्वका स्मरण करते रहनेसे परिवारमें झगडा हो सकता है और संसारका सुख दूर होता है, इसलिए कहा है कि, पित परनीके लिए आत्मसमर्पण करें। यहां कई पूछेंगे कि प्रथम वारके पितपत्नीके विषयमें ऐसा आदेश क्यों नहीं दिया है ? इसका कारण इतना ही है कि, प्रथम वार की पितपत्नीको सामने रखनेके लिए दूसरी परनी या दूसरा पित नहीं होता, इससे उनको परस्पर प्रेम करना क्रमप्राप्त ही है। परंतु पुनिविवाहित पित-परनीको पूर्वसंवंधका स्मरण होना संभव है, इसलिए उस दोषका निवारण करनेके लिए यहां सूचना दी है। और वह नितानत योग्य है।

उनत्ति मन्त्रमें कहा है कि गी, वस्त्र और सुवर्णका दान करनेसे स्वगं प्राप्ति होती है। सत्पात्रमें दान करनेसे बढा फल हो सकता है। इनके दानका महत्त्व अन्यान्य राख्नोंमें भी वर्णन किया है। तीसवे मंत्रमें अपने सब संबंधियों और इष्टमित्रोंकी पुकार पुकार कर कहा है कि, पूर्वोक्त उपदेशका वे उत्तम प्रकार स्मरण रखें और उस रीतिसे अपनी उन्नीतिकी प्राप्ति करा लेवें।

इस प्रकार इस स्कर्ते आत्मोन्नितक विषय कहा है। निःसन्देह इसके कुछ मन्त्रभाग काठिण और सेदिग्ध हैं, तथापि यहां वर्णन की हुई रीतिके अनुसार विचार करनेसे पाठकोंकी इसका आशय समझमें आसकता है। आशा है इस ढंगसे विचार करके पाठक इस स्किके कुछ संदेह-स्थानींको अधिक सुबोध कर सकेंगे।

## अतिथि सत्कार।

( 年 )

( ऋषि:- ब्रह्मा । देवता-अतिथिः, विद्या । )

#### [ ? ]

| यो विद्याद् ब्रह्म प्रत्यक्षं पर्रेषि यस्य संभारा ऋचो यस्यानुक्य्रीम् | 11 8 11 |
|-----------------------------------------------------------------------|---------|
| सामानि यस्य लोमानि यजुईदयमुच्यते परिस्तरणिभिद्धविः                    | ॥२॥     |
| यद् वा अतिथिपतिरतिथीन् प्रतिपश्यति देव्यजनं प्रेक्षते                 | 11 3 11 |
| यदं भिवदं ति दृक्षिमुर्गेति यदुंदुकं याचंत्यपः प्र णंयति              | 11811   |
| या एव युद्ध आर्पः प्रणीयन्ते ता एव ताः                                | ॥५॥     |
| यत् तरीणमाहरंनित् य एवाप्रीषोभीयाः पृश्चर्ब्घवते स एवं सः             | 11 4 11 |
| यदांवस्थान् कुल्पयंन्ति सदोहिवधीनान्येव तत् केल्पयन्ति                | 11 0 11 |
| यदुपस्तृणान्ते बहिर्वे तत्                                            | 11 5 11 |
| यदुंपरिशयनमाहरंन्ति स्वर्गमेव तेनं छोकमवंहन्द्रे                      | 11811   |

अर्थ- (यः प्रत्यक्षं ब्रह्म विद्यात् ) जो प्रत्यक्ष ब्रह्मको जानता है, (यस्य परूषि संभाराः ) उसके अवयव एज्सामग्री हैं, (यस्य अनूक्यं ऋचः ) उसकी रीढ ऋचाएं हैं ॥ (यस्य लोमानि सामानि ) उसके बाल साम हैं, और इसका ( इदयं यजुः उच्यते ) हृदयं यजु है ऐसा कहा जाता है। तथा इसका ( परिस्तरणं इत् हिवः ) ओढनेका वस्त्र हिवे । १-२॥

(यत् वे श्रतिथिपतिः) जो तो गृहस्थ (श्रतिथीन् प्रतिपश्यति ) श्रतिथियों की श्रीर देखता है, मानो वह (देव-यजनं प्रेक्षते ) देवयज्ञ को ही देखता है ॥ (यत् श्रीमवद्गित दीक्षां छपैति ) जो श्रतिथिसे बात करता है वह यशदीक्षा केनेके समान है । (यत् छदकं याचिति ) जो तो वह जल मांगता है, और (श्रपः प्रणयति ) जल उसके आगे घर देता है ॥ वह मानो (याः एव यश्चे आपः प्रणीयन्ते ) जो यश्चमें जल ले जाते हैं (ताः एव ताः ) वही जल है ॥ ३-५॥

( यत् वर्षणं भाइरन्ति ) जो पदार्थं भतिथिकी तृष्ति करनेके लिए ले भाते हैं, ( यः एव भग्नीषोभीयः पशुः बध्यते स एव सः ) वह मानो भग्नी भौर सोमके लिये पशु बांधा जाता है, वही वह है।। ( यत् भावसथान् कल्पयन्ति ) जो भतिथिके लिए स्थानका प्रबंध करते हैं ( सदोहविर्धानानि एव तत् कल्पयन्ति ) वह मानो यज्ञमें सद और हविर्धानकी रचना करना ही हैं॥ ( यत् उपस्तृणन्ति ) जो बिछाया जाता है ( बहिं: एव तत् ) वह मानो यज्ञका कुशा घास ही है॥ ( यत् उपरिशयनं भाहरन्ति ) जो उसपर बिछीना काते हैं ( तेन स्वर्थ छोकं अवरुन्छे ) उससे स्वर्थ छोक ही मानो सपीप जाते हैं॥ ६—९॥

| यत् केशिप्पवर्हण <u>मा</u> हरेन्ति परिधर्य एव ते          | 11 90 11    |
|-----------------------------------------------------------|-------------|
| यद् जिजनाभ्यञ्जनमाहर्न्त्याज्यंमेव तत्                    | 11 88 11    |
| यत् पुरा परिवेषात् खादमाहरनित पुरोडाशविव तौ               | ॥ १२ ॥      |
| यदंशनुकृतं ह्यंन्ति ह्विष्कृतं भेव तद्भ्वंयन्ति           | ॥ १३ ॥      |
| ये <u>बीहयो</u> यवा निरूप्यन्तेंऽशर्व एव ते               | ॥ ४४ ॥      |
| यान्युं छ्खलमुस्लानि ग्रावाण एव ते                        | ॥ १५॥       |
| रुप्त <u>ि प्रवित्रं तुर्वा ऋजीवाभिषर्वणी</u> रापः        | ॥ १६ ॥      |
| सुग् दर्विर्नेक्षणमायवंनं द्रोणकळ्शाः कम्भ्यो वायुच्या नि |             |
| पात्रोणीयमेव कृष्णाजिनम्                                  | ॥ १७ ॥ (१५) |
| [ 8 ]                                                     |             |
| युजमानब्राह्मणं वा एतद्विथियतिः कुरुते यद्विद्यार्थिण     |             |
| प्रेक्षंत इदं भूया ३ इदा ३ मिति                           | ॥ १॥ १८॥    |

मर्थ-(यत् कशिपु उपबर्दणं आहरान्ति ) जो चादर और सिरहना-अतिथिके लिए ले झाते हैं, वह मानो यज्ञके (ते परिधयः एव ) परिधि हैं ॥ (यत् आअन-अभ्यञ्जनं आहरान्ति ) जो झांखोंके लिए अअन और शरीरके मलनेके लिए के लाते हैं, वह मानो, (तत् आज्ये एव ) वह पृत ही है ॥ १०-११ ॥

(यत् परिवेशात् पुरा) जो भोजन परोसनेके पूर्व अतिथिके लिये (खादं आहरनित) खानेके हेतुसे छाते हैं वह मानो, (ता पुरोडाशो एव) पुरोडाश हैं॥ (यत् अशनकृतं ह्यन्ति) जो भोजन बनानेवालेको बुकाते हैं, वह मानो

( इविष्कृतं एव तत् ह्वयान्त ) द्विकी सिद्धता करनेवालेको बुलाना है ॥ १२ — १६ ॥

(ये बीह्यो यवा निह्प्यन्ते ) जो चावल और जी देखे जाते हैं (ते अंशवः एव ) वे सोमलताके खण्ड ही हैं॥ (यानि उल्लालमुप्तलानि) जो ओखली और मुप्तल अतिथिके लिए धान्य कूटनेके काम आते हैं मानो (ते प्रावाणः एव ) वे सोमरस निकालनेके पत्थर शे हैं॥ १४-१५॥

( शूर्प पावित्रं ) अतिथिके लिए जो छाज बर्ता जाता है वह यहामें बर्ते जानेवाले पवित्र के समान है, इसी प्रकार ( तुषा क्रजीषा ) धानके तुष होते हैं वे सोमरस छाननेके बाद अविशष्ट रहनेवाले सोमतन्तुओं के समान हैं। (अभिषवणी: आप:) अतिथिमोजनके लिए प्रयुक्त होनेवाला जल यहाके जलके समान है। ( दवां सुक् ) कड़ छी सुचा के समान है, ( आयवनं ईक्षणं ) पकते समय अज्ञका हिलाना यज्ञके ईक्षण कर्मके समान है, ( कुम्भ्यः द्रोणकलः शाः ) पकानेके हेगची आदि पात्र यज्ञके द्रोणकल्यों के समान हैं, ( पात्राणि वाय = व्यानि ) अतिथिके लिए जो अन्य पात्र लाये जाते हैं वे यज्ञके वायव्य पात्र ही हैं और ( ह्यं एव कृष्णाजिनं ) यही कृष्णाजिन है।। ( १६-१७ )

[२] (इदं म्याः इदं इति ) यह अधिक या यह ठीक है ऐसा जो (आहार्याणि प्रेक्षते ) आतिथिको देने योग्य पदार्थीका निरीक्षण करता है, वह (अतिथिपतिः ) अतिथिका पाळन करनेवाला यजमान (एतत् ) इससे मानो ( यजमान बाह्मणं वै कुरते ) यजमानके ब्राह्मणके समान कार्य करता है ॥ १॥ १८॥

भावार्थ—अतिथि घरमें आनेपर उसके लिए जो जो पदार्थ दिये जाते हैं वे मानो यहके अन्दर प्रयुक्त होनेवाले पदार्थी के समान ही हैं। अर्थीत् अतिथिका सरकार करना एक यह करनेके समान ही है ॥ १-१७ ॥

| यदाह भूय उद्धरेति प्राणमेव तेन वधीयांसं कुरुते                          | ॥ २॥ १९॥      |
|-------------------------------------------------------------------------|---------------|
| उप हरति हुवींच्या सदियति                                                | ॥३॥२०॥        |
| तेषामासंभानामतिथिरात्मन् जेहोति                                         | ा । । । २१।।  |
| स्रुचा इस्तेन प्राणे यूपे सुक्कारेण वषट्कारेण                           | ॥५॥२२॥        |
| एते वे प्रियाश्वाप्रियाश्वात्विजीः स्वर्ग लोकं गमयन्ति यदातिथयः         | ॥६॥२३॥        |
| स य एवं विद्वान् न द्विषत्रेशीयात्र द्विषतोऽत्रमशीयान्न                 | 7. 07 - 100   |
| मीमांसितस्य न मीमांसमानस्य                                              | ॥ ७॥ २४॥      |
| सर्वो वा एष जुग्धपीपमा यस्यान्नमुश्रन्ति                                | ॥८॥ २५॥       |
| सर्वो वा एषोऽजंग्धपाष्मा यस्यान्नं नाश्चनित                             | ॥ ९ ॥ २६ ॥    |
| सर्वेदा वा एष युक्तग्रीवार्द्रपंवित्रो वितेताच्वर आह्तयज्ञकतुर्य उपहरित | ॥ १०॥ २७॥     |
| श्राजापत्यो वा एतस्य युद्धो वितेतो य उपहरेति                            | ॥ ११ ॥ २८ ॥   |
|                                                                         | 2 2 1 2 1 - 2 |

मर्थ- ( यत् अह ) जो कहता है कि ( भूयः उद्धर इति ) अधिक परोम कर अतियिको हो, तो ( तेन ) इससे वह ( प्राणं वर्षीयांसं एव कुरुते ) अपने प्राणको चिरस्थायी बनाता है ॥ जो उसके पास अझादि ( उपहरित ) के जाता है वह मानो ( हर्वीवि आसादयित ) हिवके पदार्थं छाता है ॥ २—३ ॥ १९-२०॥

(तेषां भासमानां) वन लाये पदार्थों मेंसे कुछ पदार्थों का ( मतिथिः भारमन् जुद्दोति ) अतिथि मपने मन्दर हवन करता है, वह भोजन स्वीकारता है। ( हस्तेन सुचा ) हाथरूपी सुचासे, ( प्राणे यूपे ) प्राणरूपी यूपमें ( सुकारेण करता है, वह भोजन स्वीकारता है। ( हस्तेन सुचा ) हाथरूपी वषट्कारसे वह भपनेमें एक एक भाहुति ढालता है।। ( यत् वषट्कारेण ) भोजन सानेके ' सुक् सुक् ' ऐसे शब्दरूपी वषट्कारसे वह भपनेमें एक एक भाहुति ढालता है।। ( यत् भातिथयः ) जो ये भतियि हैं वे ( प्रियाः भप्रियाः च ) प्रिय हों भथवा भप्रिय हों, वे ( अस्विजः ) भातिथ्य यञ्चके अस्विज यज्ञमानको ( स्वगं लोकं गमयन्ति ) स्वगं लोकको पहुंचाते हैं।। ४-६॥ २१—२३॥

(य; एवं विद्वान्) इस तस्वको जानता हुआ (सः द्विषन्) न अभीयात् वह किसीका द्वेष करता हुआ न भोजन करे । (द्विषठः असं न अभीयात्) द्वेष करनेवाले भोजन न खावे (न मीमांसितस्य) संशयित आचरणवाले प्रदुष्यका

भोजन न खावे और (न मीमांसमानस्य ) न संदेह करनेवाळेका अस आतिथि खावे ॥ ७ ॥ २४ ॥

(यस्य असं अभन्ति) जिसका अस अतिथि छोग खाते हैं, (सर्वः वै एव जाधपाप्मा) उसके सब पाप जळ जाते हैं। (यस्य असं अभन्ति) जिसका अस अतिथि छोग खाते हैं, (सर्वः वै एव अजग्धपाप्मा) उसके सब पाप वैसे के तथा ( यस्य असं न अभन्ति ) जिसका अस अतिथि नहीं खाते ( सर्वः वै एव अजग्धपाप्मा ) उसके सब पाप वैसे के वैसे रहते हैं॥ ८-९ ॥ १५-३६ ॥

(यः उपहरति) जो गृहस्य मितियकी सेवाके छिए मावश्यक सामग्री उसके पास के जाता है वह मानो (सर्वदा वे एवः युक्तग्रावा) वह सदासर्वदा सोमरस निकाकनेके पर्धरोंसे रस निकालता ही रहता है, वह सर्वदा (आर्द्र पवित्रः) रस छानवा रहवा है, जिसकी छाननी सदा गीली रहती है, वह (वितत — मध्वरः) सदा यज्ञ करता है, वह सदा (आहत, यज्ञ कतुः) यज्ञ समाप्त करनेके समान रहता है ॥ १०॥ २७ ॥

(यः उपहरति ) जो श्रतिथिको समर्पण करता है वह मानो (एतस्य प्राजापत्यः वै यज्ञः विततः ) इसके प्राजापत्य यज्ञका फैछाव हुशा है ॥ (यः उपहरति ) जो श्रतिथिको दान देता है वह मानो ( प्रजापतेः विक्रमान् श्रनुविक्रमते )

त्रजापतिके विक्रमोंका अनुकरण करता है ॥ ११-१२ ॥ २८-२९ ॥

प्रजापंतिकी एप विक्रमानं नुविकं मते य उपहरंति योऽतिथीनां स आहि वनीयो यो वेश्मनि स गाहिपत्यो यास्मिन् पर्चनित स देक्षिणाग्निः

11 23 11 30 11 (24)

11 22 11 29 11

(3)

इष्टं च वा एव पूर्वं चं गृहाणांमक्ताति यः पूर्वोऽतिथेर्क्ताति 11 8 11 38 11 पर्यश्च वा एप रसे च गृहाणांमक्ताति या पूर्वोऽतिथेरुशाति 11 7 11 37 11 उर्जो च वा एष स्फाति चं गृहाणामश्राति यः पूर्वोऽतिथेरुश्राति 11 3 11 33 11 प्रज़ां च वा एष प्रशंश्चं गृहाणांमश्चा<u>ति</u> यः पूर्वोऽतिथेरुश्चार्ति 11 8 11 38 11 कीर्ति च वा एष यशंश्र गृहाणांमश्राति यः पूर्वोऽतिथेरुश्राति ॥ ५॥ ३५॥ श्रियं च व। एष संविदं च गृहाणांमश्राति यः पूर्वोऽतिथेर्श्नाति ॥६॥३६॥ एष वा अतिथिर्य ज्ल्रोत्रिय स्तरमात् पूर्वी नाश्रीपात् ॥ ७॥ ३७॥ अशितावत्यतिथावश्रीयाद् यज्ञस्यं सात्मत्वायं यज्ञस्याविच्छेदाय तद् व्रतम् ॥८॥ ३८॥ एतद् वा उ स्वादीयो यदं घिगवं श्वीरं वां मांसं वा तदेव नाश्रीयात् ॥ ९॥ ३९॥ (१७)

भर्य- (यः आविधीनां) जो अतिथियोंके शरीरमें पाचक अग्नि है (सः आहवनीयः) वह आहवनीय अग्नि है, (यः वेश्मिन् पचान्ति स दक्षिणाग्निः) जिस पर अग्न पकावे हैं वह दक्षिणाग्निः है ॥ १३॥ ३०॥

[३] [यः अतिथेः पूर्व अश्राति ] जो अतिथिके पूर्व स्वयं भोजन करता है (एष) वह [ प्रहणां इष्टं च वे पूर्वं च अश्राति ] अपने घरके इष्ट और पूर्वको ही खाजाता है ॥ जो अतिथिके भोजन करनेके पूर्व भोजन करता है वह मानो घरके (पयः च रसं च ) दूध और रसको, (ठर्जांच स्प्रातिं च ) अब और समृद्धिको, [ प्रजां च गशून च ] प्रजा और पश्चको, [ कीर्तिं च यशः च ] कीर्तिं और यशको, [ श्रियं च संविदं च ] श्री और संशान को (अश्वाति ) खाजाता है ॥ १—६ ॥ ३१-३६ ॥

[ एष वै भतिथिः यत् श्रोत्रियः ] यह भातिथि निश्चयसे श्रोत्रिय हैं [ तस्मात् पूर्वः न अश्रीयात् ] इसिलए उससे पूर्व स्वयं भोजन करना उचित नहीं है ॥ ७॥ ३७॥

[ श्रविथों अशिताविष्ठ अश्रीयात् ] अतिथिके भोजन करनेके पश्चात् गृहस्य स्वयं भोजन करे। [ यज्ञस्य सारमत्वाय ] यज्ञकी सांगता के लिए ( यज्ञस्य श्रविच्छेद।य ) यज्ञका भंग न होनेके लिये [ तत् वर्ष ] यह वत पालन करना गृहस्यीको योग्य है ॥ ८ ॥ ३८ ॥

[ एउत् वै उ स्वादीयः ] वह जो स्वादयुक्त है [ यत् सिधगवं क्षीरं वा मांसं वा ] जो गौसे प्राप्त होनेवाले दूध या अन्य मांसादि पदार्थं हैं [ तत् एव न अशीयात् ] उसमें से कोई पदार्थं सतिथिके पूर्व भी न खावे ॥ ९ ॥ ६९॥

मावार्थ-अतिथिका भोजन पहिले होवे, पश्चात् जो अवशिष्ट बचा हो वह घरके मनुष्य खावें। कभी किसी अवस्थामें अतिथिके भोजन करनेके पूर्व घरका कोई मनुष्य भोजन न करे। ऐसा करनेसे गृहस्थ यज्ञ की पूर्णता होती है। प्रत्येक गृहस्थ इस व्रत का पालन करे ॥ १—९ ॥ ३१—३९ ॥

| (8)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| स य एवं विद्वान् श्वीरप्वपृतिच्यीपृहरिति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 11 9 11             |
| यावंदिमिनेष्ट्वा सुसम्द्रेनावरुन्द्रे तावंदेनेनावं रुन्द्रे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ॥ २ ॥ ४० ॥          |
| स य एवं विद्वान्त्सर्पिरुपसिच्यापृहरंति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 11 \$ 11            |
| यार्वदित्रात्रेणेष्ट्वा सुसंमृद्धेनावहुन्द्धे तार्वदेनेनार्व रुन्द्धे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 11 8 11 8 8 11      |
| स य एवं विद्वान् मधूपिसच्यीपहरति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ॥५॥                 |
| यावंत् सत्त्र संघेनेष्वा सुसंमृद्धेनावरुन्द्धे तावंदेनेनावं रुन्द्धे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ॥ ६ ॥ ४२ ॥          |
| स य एवं धिद्वान् मांसमुंपुतिच्योपहरति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 11011               |
| यावंद् द्वादशाहेनेष्ट्वा सुसमृद्धेनावरुन्द्धे तावंदेनेनावं रुन्द्धे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ॥८॥४३॥              |
| स य एवं विद्वानुंदुकर्मुप्सिच्योंपृहरति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 11911               |
| प्रजानां प्रजननाय गच्छति प्रतिष्ठां प्रियः प्रजानां भवति य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <u>ए</u> वं         |
| विद्वानुंद्रकर्मुपुसिच्योपुहरति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 11 80 11 88 11 (84) |
| (4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                     |
| The state of the s | 1) 0 11             |

तस्मा छुषा हिङ्कुंणोति सिवता प्र स्तौति ।। १ ।। बृह्स्पतिकुर्जयोद्गीयति त्वष्टा पुष्टचा प्रति हरति विश्वे देवा निधनम् ॥ २ ॥

मर्थ - [४] [यः एवं विद्वान्] जो इस बातको जानता हुन। भतिथिके लिए [क्षीरं उपसिच्य उपहरति ] दूध मरछे पात्रमें रखकर के जाता है, इसको [यावत् सुसमृद्धेन नाप्तिष्टोमेन इष्वा नवरुन्थे] जितना उत्तम समृद्ध भिन्नष्टोम मक्षका यजन करनेसे फल मिलता है, [तावत् एतेन अवरुन्थे] उतना इससे मिलता है।। १—२॥४०॥

(यः प्वं विद्वान्) जो इस बातको जानता हुआ अतिथिके लिए (सर्पिः उपसिच्य उपहरित ) भी वर्तन में रख कर के जावा है उसको उतना फल मिलता है कि जितना किसीको उत्तम (सुसमृद्धेन अतिरात्रेण ) समृद्ध अतिरात्र नामक यञ्च करनेसे प्राप्त हो सकता है ॥ ३-४ ॥ ४१ ॥

जो इस बातको जानता हुन। मनुष्य नातिथिको देनेके किए ( मधु उपसिच्य उपहरति ) मधु अर्थात् शहद उत्तम पात्रमें रखकः नितिथिके पास के जाता है, उसको उतना फल मिलता है कि जितना किसीको (सुसमृदेन सत्रसचेन इप्या ) उत्तम समृद सत्रसच नामक यक्षके करनेसे गिलता है ॥ ५-६ ॥ ४२ ॥

जो इस बातको जानता हुन। (मांसं उपसिच्य) मांसको पात्रमें रखकर भतिथिके पास के जाता है, उसको उतना फल मिळता है जितना उत्तम समृद्ध (द्वादशाहेन इष्ट्वा ) द्वादशाह यज्ञके करनेसे किसीको प्राप्त हो सकता है॥ ७-८॥ ४३॥

जो इस बाठको जानता हुआ ( उदकं उपसिच्य ) जङ उत्तम पात्रमें ढाळकर आतिथिके पास ले जाता है, वह (प्रजानां प्रजननाय प्रतिष्ठां गच्छति ) प्रजाओं के प्रजनन अर्थात् उत्पत्तिके लिए हियरताको प्राप्त होता है और (प्रजानां प्रियः भवति ) प्रजाओं के लिए प्रिय होता है ॥ ९— १०॥ ४४ ॥

भावार्थ — जो गृहस्थी उत्तम श्रद्धांसे दुम्धादि पदार्थ उत्तम स्वच्छ पात्रमें रखकर अतिथिको समर्पण करनेकी बुद्धिसे उसके पास ले जाता है, उसको बड़े बड़े यज्ञ यथासांग करनेका फल प्राप्त होता है।। १-१०।। ४०.४४॥ ८ ( भ. सु. भा. कां. ९ )

| <u>निधनं भूत्योः प्रजायोः पशूनां भंबति य एवं वेदं</u>       | ॥३॥ ४५॥                               |
|-------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| तस्मां उद्यन्तस्यों हिङ्क्षणोति संगुवः प स्तौति             | 11.811                                |
| मुध्यंदिन उद्गायत्यपराह्यः प्रति हरत्यस्तं यश्चिषनंम् ।     |                                       |
| निधनं भूत्याः प्रजायाः पश्नां भवति य एवं वेद                | ॥ ४॥ ४६॥                              |
| तस्मां अभ्रो भवन हिङ्कंणोति स्तुनयन् प्र स्तौति             | 11 4 11                               |
| विद्योतमानः प्रति हरति वर्षुनुद्वायत्युद्गृह्वन् निधनेम् ।  | and the first of the second           |
| निधनं भूत्याः प्रजायाः पश्नां भवति य एवं वेद                | 11 9 11 80 11                         |
| अतिथीन प्रति पश्यति हिङ्केणोत्यभि वदिति प्र स्तीत्युद्धकं य | <mark>गाच्</mark> त्युद्गांयित ।। ८ ॥ |
| उपं हरित प्रति हर्त्युचिछष्टं निधनंम्                       | 11911                                 |
| निधनं भूत्याः प्रजायाः पश्चनां भवति य एवं वेद               | 11 80 11 86 11 (88)                   |

कर्थ- [ ५ ] (यः एवं वेद ) जो इस किविथिसरकारके वतको जानता है (तस्मै ) उस मनुष्यके छिये ( उषा हिंकुणोति ) उषा भानन्द-सन्देश देती है, (सिवता प्र स्तौति ) सूर्य विशेष प्रशंसा करता है, (बृहस्पतिः ऊर्जमा उद्गायति ) बृहस्पति वळ के साथ उसके गुणोंका गान करता है, (त्वष्टा पुष्ट्या प्रतिहरित ) स्वष्टा उसको पुष्टि प्रदान करता है, (विश्वदेवाः निधनं ) सब अन्य देव उसको आश्रय प्रदान करते हैं। अतः वह ( सूर्याः प्रजायाः पञ्चनां निधनं मवति ) संपत्ति, प्रजा और पशुकोंका आश्रयस्थान बनता है ॥ १-३ ॥ ४५ ॥

जो इस अतिथि सरकारके वतको जानता है, (तस्मै उचन सूर्यः हिंकुणोति) उसके किये उदय होता हुना सूर्य आनन्दका सन्देश देता है, (संगवः प्र स्तौति) प्रभाव समय प्रशंसा करता है, (मध्यंदिनः उद्गायति) मध्यदिन उसका गुण गान करता है, (अपराह्मः प्रति हरति) अपराह्म समय पुष्टि देता है (अस्तं यत् निधनं) अस्त जाता हुना सूर्य आश्रय देता है। इस प्रकार वह संपत्ति, प्रजा और पश्चमोंका आश्रयस्थान होता है।। ४—५ ॥ ४६॥

को इस श्रातिथिसत्कारके वत को जानता है, (तस्मै अन्नः भवन् हिंकुणोति) उसके लिये उत्पन्न होनेवाका मेघ आनन्द सन्देश देता है, (स्तनयन् प्रस्तौति) गर्जना करनेवाला मेघ प्रशंसा करता है, (विद्योतमानः प्रतिहरित) प्रकाशनेवाला पृष्टि देता है, (वर्षन् उद्गायित) वृष्टि करता हुआ मेघ इसका गुणगान करता है (उदगुह्मन् निधनं) उपर छेनेवाला आन्नय देता है। इस प्रकार यह संपत्ति, प्रजा और पशुभीका आन्नयस्थान होता है।। ६-७ ॥४७॥

जो इस अविधिसरकारके वतको जानता है वह जब ( आविधीन पश्यित ) आविधियोंका दर्शन करता है तो मानो वह ( हिंकुणोति ) आनन्दका शब्द करता है, जब वह अविधियोंको ( अभिवद्ति ) नमस्कार करता है, तो वह कर्य उसके (प्रस्ताति ) प्रस्ताव करनेके समान होता है। जब वह ( उदकं याचित ) जल मांगता है तो मानो वह ( उद्गायित ) यक्षके उद्गाताका कार्य करता है। ( उपहरित प्रविद्शित ) जब वह पदार्थ आविधिके पास छाता है, तो वह यक्षके प्रवि-हर्ताका कार्य करता है। ( उपहरित प्रविद्शित ) जब वह पदार्थ आविधिके पास छाता है, तो वह यक्षके प्रवि-हर्ताका कार्य करता है। ( उच्छिष्टं निधनं ) जो अञ्चादिक अविधिके भोजन करनेके प्रश्लात् अविधिष्ट रहता है उसको यक्षका अनितम प्रसाद समझो। इस प्रकार अविधिसरकार करनेवाछा संपत्ति, प्रजा और पशुओं का आश्रयस्थान बनता है।।८-१०।।४८।।

भावार्थ-हिंकार, प्रस्ताव, उद्गान, प्रतिहार और निधन ये पांच अंग सामके हैं। अतिथिसत्कार करनेवालेकी ये पांची इस प्रकार सिद्ध होते हैं। अर्थात् अतिथिसत्कार एक श्रेष्ठ यज्ञका पूर्ण साम है। अतिथिसत्कार ही गृहस्थीका परम पवित्र और श्रेष्ठ कमें है। ८—१०॥ ४८॥ (६)

| यत् क्ष्रचार् <b>इ</b> यत्या श्रीवयत्येव तत्                         | ॥ १॥ ४९॥        |
|----------------------------------------------------------------------|-----------------|
| यत् प्रतिभूणोति प्रत्याश्रावयत्येव तत्                               | ॥२॥५०॥          |
| यत् परिवेष्टारः पात्रहस्ताः पुर्वे चापरे च प्रपद्यन्ते चमसाध्वरीव एव | वि ॥३॥५१॥       |
| तेषुां न कश्चनाहोता                                                  | ॥ ४ ॥ ५२ ॥      |
| यद् वा अतिथिपतिरतिथीन् परिविष्यं गृहानुपोदैत्यंवभृथंमेव तदुपा        | वैति ॥ ५ ॥ ५३ ॥ |
| यत संभागयंति दक्षिणाः समागयति यदनुतिष्ठत उदनस्यत्येव तत्             | ॥ ६॥ ५८॥        |
| स उपह्तः पृथिव्यां भक्षयत्युपहृतस्तस्मिन् यत् पृथिव्यां विश्वरूपम    | ।। ७॥ ५५॥       |
| स उपहृतोऽन्तरिक्षे मक्षयत्युपहृत्स्तिसम्न यद्नति विश्वरूपम्          | ॥८॥५६॥          |
| स उपहुतो दिवि भक्षयत्युपहृतस्तस्मिन् यद् दिवि विश्वरूपम्             | ॥ ९॥ ५७॥        |
| स उपहृतो देवेषु भक्षयत्युपहृतस्तिसम्न यद् देवेषु विश्वरूपम्          | 11 80 11 46 11  |
| स उपहूतो लोकेषुमक्षयत्युपहूत्स्तास्मन् यह्योकेषु विश्वरूपम्          | ॥ ११॥ ५९॥       |
| स उपहूत उपहूतः                                                       | ॥ १२ ॥ ६० ॥     |
| <u>आमोतीमं छोकमा</u> मोत्यम्                                         | ॥ १३ ॥ ६१ ॥     |
| ज्योतिष्मतो लोकान् जयति य एवं वेदं                                   | ११८॥ ६२ ॥ (२०)  |

### ॥ इति वृतीयो जिवाकः ॥

सर्थ- [६]— (यत् क्षत्तारं म्हयति) जन वह द्वारपाछको बुलावा है, मानो (तत् आश्रावयति एव ) वह अभिश्रवण करता है। (यत् प्रतिष्ठणोति) जन वह सुनवा है, मानो (तत् प्रत्याश्रावयिव एव ) वह प्रत्याश्रवण ही है। जन स्रतिथिक लिए (पूर्व च अपरे च परिवेष्टारः पात्र हस्ताः प्रपद्मन्ते ) पहिले और बाद के परोसनेवाले सेवक पात्र हाथों में केकर उसके पास आते हैं, मानो (ते चमसाध्वर्यव एव ) यज्ञके चमसाध्वर्यु हैं॥ (तेषां न कश्चन अहोता) उनमें कोई भी अथाजक नहीं होता है॥ १-४॥ ४९-५२॥

(यत् वै नितिथिपतिः भितिथीन् परिविष्य) जो तो गृहस्थी नितिथियोंको भोजन देकर (गृहान् उप उदैति) भपने भरके प्रति जाता है। (यत् सभागयति) जो भेट करता है, मानो वह (दक्षिणाः सभागयति) दक्षिणा प्रदानं करता है। (यत् अनुतिष्ठते ) जो उसके छिये अनुष्ठान करता है

मानो ( तत् उद्वसित एव ) वह यज्ञ यथासांग करता है ॥ ५-६ ॥ ५३-५४ ॥

(सः प्रीधन्यां उपहुतः) वह इस पृथ्वीपर किसी देशमें नादरसे बुळाये अतिथि (यत् पृथिन्यां विश्वरूपं ) जो इस इस पृथ्वीपर अनेक रंगरूपवाळा अस है (तिसन् उपहूतः अक्षयति ) उसको वहां निमंत्रित होकर खाता है। वह आदरसे बुळाया हुआ अतिथि (अन्तिरिक्षे ) अन्तिरिक्षमें (दिवि ) युळोकमें, (देवेषु ) देवताओं में और (ळोकेषु ) सब छोकों में जो (विश्वरूपं ) अनेक रंगरूपवाळा अस होता है उसको वहां बैठा हुआ ( अक्षयति ) अक्षण करता है ॥ ७-११ ॥ ५५-५९॥

(सः उपहृतः) वह भाररसे निमंत्रित किया हुआ भतिथि बहुत लाभ देता है ॥ भतिथिको भादरके साथ बुलाने-बाला गृहस्थी ( हमं लोकं भामोति ) इस लोकको प्राप्त करता है और ( अमुं भामोति ) उस लोकको भी प्राप्त करता है। (यः एवं वेद ) जो इस भतिथिसरकारके झतको जानता है वह ( ज्योतिष्मतः लोकान् जयि ) तेजस्वी लोकोंको प्राप्त करता है ॥ १२-१४ ॥ ६० — ६२ ॥

#### अति।थिका आद्र ।

अतिथिका आदरसरकार प्रेमके साथ करनेका उपदेश करनेके लिये ये ६२ मंत्र इस सूक्त के छः पर्यायों में दिये हैं। ये मंत्र सरल होनेसे इनकी व्याख्या विशेष करनेकी कोई आवश्यकता नहीं है। अतिथिसरकारसे विविध प्रकार के यज्ञ यथासांग करनेका फल प्राप्त होता है अर्थात् जो अतिथिसरकार उत्तम श्रद्धांसे करेगा, उसकी अन्यान्य यज्ञयाग करनेकी कोई आवश्यकता नहीं है। यहस्थ—धर्मका यह प्रधान अंग अतिथिसरकार है। याठक इस सूक्तका याठ करें और इसके इस आश्यको जानें और अतिथि सरकार करके उसके श्रेष्ठ फलके भागी बनें ॥

इन मंत्रों में ' मांस ' शब्द आया है। इस मांस शब्दके अन्य अर्थ भी होते होंगे, परंतु यहां 'मांस' अर्थ अपेक्षित है ऐसा हमारा मत है और यह लेनेपर भी कोई आपित नहीं है। क्योंकि मांसभोजी मनुष्यके घरमें कोई अतिथि आने, तो अतिथिके पूर्व वह मांस भी न खावे, इस्यादि भाव यहां लेना योग्य है। वेदमें जैसा निर्मास भोजी मनुष्योंका वर्णन है वैसा मांस भोजियोंका भी वर्णन है।

an de la la la companya de la compa La companya de la companya del companya de la companya de la companya del companya de la companya del companya de la companya de la companya de la companya de la companya del companya de la companya de la companya de la companya de la companya del compa

nder order in the first to the control of the contr

## गौका विश्वरूप।

(0)

( ऋषि:-ब्रह्मा । देवता-गौः )

(१२) (७)

| युजापंतिश्र परमेष्ठी च शृङ्गे इन्द्रः शिरी अप्रिकृतार युमः कर्काटम्    | ॥ १॥     |
|------------------------------------------------------------------------|----------|
| सोधो राजां मुस्तिष्को द्यौरुंत्तरहुनुः पृथिव्यिधरहुनुः                 | 11211    |
| विद्यन्तिहा मुरुतो दन्ता रेवतींग्रीवाः कृतिका स्कन्धा घुमी वहः         | 11 3 11  |
| विश्वं वायुः स्वर्गो लोकः कुंष्णुद्रं विधरंणी निवेष्यः                 | 11811    |
| <u>बयेनः ऋोडोईन्तरिक्षं पाज्रस्ये १ वृहस्पतिः ककुद् वृहतीः कीकंसाः</u> | ा ५ ॥    |
| देवानां पत्नीः पृष्टयं उपसदः पर्शेवः                                   | ॥६॥      |
| मित्रश्च वर्हणश्चांसी त्वष्टां चार्यमा चं द्रोषणी महादेवो बाह          | 11011    |
| <u>इन्द्राणी भूसद् वायुः पुच्छं पर्वमानो बालाः</u>                     | 11011    |
| ब्रह्मं च क्षत्रं च श्रोणी बर्लम्ह                                     | 11911    |
| धाता च सविता चांष्ठीवन्ती जङ्घां गन्ध्वा अप्सरसः कुष्ठिका अदितिः शकाः  | 11 80 11 |

बर्थ— ( प्रजापतिः च परमेष्ठी च श्टंगे ) प्रजापति और परमेष्ठी ये गौके दो सींग हैं, ( इन्द्रः शिरः ) इन्द्र सिर है, ( अग्निः कछाटं ) अग्नि छछाट है, ( यमः कृकाटं ) यम गर्छकी घेंटी है ॥ ( सोमः राजा मस्तिष्कः ) राजा सोम मस्तिष्क है, ( थोः उत्तराः धनुः ) ग्रुढोक उपरका जवडा और ( पृथ्वी अधरहनुः ) पृथ्वी नीचेका जवडा है ॥ १-२ ॥

(विद्युत् जिह्ना) विजली जीम है, (महतः दन्ताः) महत् दांत हैं (रेवतीः ग्रीवा, कृत्तिका स्कन्धाः) रेवती गर्दन भीर कृत्तिका कन्धे हैं। (धर्मः वहः) उष्णता देनेवाला सूर्यं वहनेका ककुदके पासका भाग है। (वायुः विश्वं स्वर्गः लोकः कृष्णदं) वायु सब भवयव भीर स्वर्गलोक कृष्णदं है भीर (विधरणी निवेष्यः) धारक शक्ति पृष्ठवंश-की सीमा है।। ३—४।।

( इयेनः कोडः ) इयेन असकी गोद है, ( अन्तारेक्षं पाजस्यं ) अन्तिरेक्ष पेट है, ( बृहस्पतिः ककुद् ) बृहस्पति ककुद् है, ( बृहतीः कीकसाः ) बृहस्पति कोहनेका भाग है ॥ ( देवाना परनीः पृष्ठयः ) देवोंकी पश्चियां पीठके भाग है, ( अपसदः पर्शवः ) उपसद इष्टियां पस्छियां हैं ॥ ५-६ ॥

( मिन्नः च वरुणः च अंसी ) मिन्न और वरुण कंधे हैं, (स्वष्टा च अर्थमा च दोवणी ) स्वष्टा और अर्थमा बाहुमाग हैं, और ( महादेवः बाहू ) महादेव बाहु हैं ॥ ( इन्द्राणी भसत् ) इन्द्रपरनी गुझमाग हैं, ( वायः पुच्छं ) वायु पुच्छं है और ( पवमानः बालाः ) पवमान वायु बाल हैं ॥ ७—८ ॥

( ब्रह्म च क्षत्रं च श्लोगी ) ब्राह्मण और क्षत्रिय चूतर हैं, ( बर्ड ऊरू ) बल जायें हैं ॥ ( धाता च सविता च ( अष्ठीवन्ती ) ब्राह्म और सविता चे दलते हैं, ( गन्धर्वाः ब्रह्माः ) गन्धर्व जांचें हैं ( अप्सरसः कृष्टिकाः ) अप्सराएं

0

कः जायमानं प्रथमं दद्शं ? ( मं॰ ४ )

'' इस प्रकट होनेवाले आत्माका सबसे प्रथम किसने दर्शन किया ! '' इसके अस्तित्व के विषयमें किसने प्रथमसे प्रथम अनुभव किया ! किसने निश्चित रूपसे इसको जान लिया ! किसने इसकी आश्चर्यमयी शक्तियाँका सबसे पहिले अनुभव किया ! अर्थात् कीन इसको पूर्णतासे जानता है ! और—

भूम्याः अस्क् असुः जात्मा कस्वित् ? ( ४ )

'' इस भूमिके अन्दर अर्थात् स्थूल शरीर अन्दर रक्त मांस, प्राण और आत्मा कहां मला निवास करते हैं। '' यह स्थूल शरीर पृथ्वीतत्त्वका बना है, उससे भिन्न जलतन्त्व है, वायुतत्त्व भी भिन्न है, तथापि इस शरीरके अन्दर ये पञ्चतत्त्व एक स्थानपर विराजमान हुए हैं और एक उद्देश्यसे कार्य कर रहे हैं ? इन विभिन्न तत्त्वोंको एक उद्देशसे चलानेवाला यहां कीन है ? यहां पृथ्वी तत्त्वसे हुडी आदि कठीन पदार्थ, जलतत्त्वमे रक्त रेत आदि प्रवाही पदार्थ, अप्नि तत्त्वसे पाचन शक्ति, उष्णता आदिकी स्थिति, वायुतत्त्वसे प्राण आदिकी स्थिति और परमात्मासे आत्मा का प्रकटीकरण इस शरीरमें हुआ है। परंतु ये कहां कैसे रहते हैं ? कीन इनका संचालक है। इसी विषयका एक मंत्र अथवीवेदमें है वह यहां देखिये—

को श्राह्मित्रापो व्यद्घाद्विपूर्वतः पुरुवृतः सिंधुस्थ्याय जाताः । तीत्रा अरुणा लोहिनीस्ताम्रधूमा अर्थ्वा अवाचीः पुरुषे तिरश्चीः ॥ अथर्वे. १०। २ । १९

" किस देवताने इस शरीरमें शांघ्र गतिवाले, लाल रंगवाले और तांबेके घूमके समान रंगवाले, ऊपर, नीचे भोर तिरछे चलनेवाले जलप्रवाह गुरू किए हैं ?"यह रक्तके अभिसरणके संबंधमें वर्णन है, इसी (१०।२) केन सूक्तमें शरीरके अन्यान्य अवयवोंके विषयमें भी पृच्छा की है। इस प्रकार किस देवताके द्वारा यह सब शरीर धारण हुआ है ? यह तत्त्वज्ञानके विषयमें एक महत्वका प्रश्न है।

कः विद्वांसं प्रब्दुं उपगात् ? ( मं ४ )

"कौन शिष्य इसके विषयमें पूछनेके लिये विद्वान्के पास जाता है '' और कौन इसके विषयमें ज्ञान प्राप्त करना चाहता है और कौन इसके विषयमें निश्चित ज्ञान देता है ?

यः वेद इद बवीतु । ( मं० ५ )

" जो इस आत्माक विषयमें ठीक ठीक ज्ञान जानता है वह यहां आवे, और हम सब शिष्योंसे उपदेश करें " और हमकी बतावें कि यह आत्मा इस शरीरका धारण किस प्रकार करता है ? यह आत्मा अस्थिरहित होता हुआ अस्थिवाले शरीरको चलाता है, मूक शरीरसे यही वार्तालाप करता है और पंगु शरीरको यही चलाता है। पांचोंसे चलना होता है, परंतु ये पांच शरीरके पास हैं और आत्माम नहीं हैं, तथापि शरीर आत्माकी प्रेरणांके विना चल नहीं सकता। इसी प्रकार शब्दोचार करने-बाला मुख है तो शरीरके पास, परंतु आत्माकी प्रेरणांके विना चल नहीं सकता। इसी प्रकार शब्दोचार करने-

अस्य वामस्य वेः निहितं पढं वेद । ( मं॰ ५ )

" इस परमित्रय गतिमान आत्माका इस शरीरमें रखा हुआ जो पद है, " उसको जानना चाहिये। यही पद प्राप्त करना चाहिये, यह ग्रुप्त है इसीलिये इसकी खोज करनी होती है। सब योगी मुनि, ऋषि, सन्त महन्त इसीकी खोज करते हैं, प्राप्ति करते हैं और आनन्दके भागी बनते हैं।

गावः अस्य शीर्णः क्षीरं दुह्ते। ( मं०५ )

" इंदियरूपी गौवें इसके सिरके स्थानसे दूध निचोडती है। '' आंख, नाक, कान, जिह्ना, खचा आदि इंदियरूपी गौवें रूप, गंध, शब्द, रस और स्पर्श रूपी दूध निकालती हैं और इन विषयरूपी दूधको यह प्राप्त करके सुखका भागी होता है। इसके विषयमें जिज्ञास पुरुषके मनमें बहुतवार अनेक प्रश्न पुछनेके लिये उपिस्थित होते हैं और वह पूछता भी है—

पाकः मनसा अविज्ञानन् पृच्छामि। देवानां एना निद्दिता पदानि ॥ ( मं॰ ६ )

C3 7 3

"( पाकः ) पक कर तैयार होनेवाला मुमुख्य मनुष्य ( मनसा अविजानन् ) मनसे कुछ मी आरमञ्चान हीं जानता है इसिलये पूछता है कि इस देहके अन्दर ( देवानां पदानि ) अनेक देवोंके स्थान कहां कहां रखे हैं।" मनुष्य पक कर परिपक्व अर्थात् पूर्ण होनेके लिये यहां रखे हैं, इनमें जिसको अपने अञ्चानका पता लगता है, वह मुमुख्य बनता है और वह सद्गुंठके पास जाकर उससे प्रश्न पूछता है कि 'हे गुरो ! जो अनेक देवताओं के पद इस शरीरमें रखे गये हैं वे कहां हैं ? किस देवताका पद यहां किस स्थानपर रखा गया है है यहां सूर्यदेवने अपना पद चक्षुस्थानमें रखा है, वायुदेवने अपना पद फेफडों में रखा है, जलदेवने अपना पद जिह्यास्थानमें तथा रक्तमें रखा है इसी प्रकार अन्यान्य देवोंने अन्यान्य स्थानों में अपने पद रखे हैं। इस तरह इस शरीरमें अनेक देवताओं के पद अर्थात् स्थान किंवा निवासथान हैं। पाठक इनका अनुभव करें और यह किस प्रकार देवमंदिर है इसका ज्ञान प्राप्त करें। यही बात् अन्यत्र निम्न प्रकार कही है—

दश साक्रमजायन्त देवा देवेभ्यः पुरा ।
यो वै तान्विधात्मयक्षं स वा अध्य महद्वदेत् ॥ ३ ॥
प्राणायानी चक्षुः श्रोत्रमक्षितिश्च क्षितिश्च या ।
व्यानोदानी वाल्मनस्ते वा कार्क्षातमावहृत् ॥ ४ ॥
ये त कासन् दश जाता देवा देवेभ्यः पुरा ।
पुत्रेभ्यो क्रोकं दस्वा कर्स्मित्ते क्रोक क्षासते ॥ १० ॥
संसिची नाम ते देवा ये संभारान्यसमभरन् ।
सर्व संसिच्य मर्त्य देवाः पुरुषमाविशन् ॥ १३ ॥
गृहं कृत्वा मर्त्य देवाः पुरुषमाविशन् ॥ १८ ॥
रेतः कृत्वाज्यं देवाः पुरुषमाविशन् ॥ १८ ॥
तस्माद्वै विद्वान् पुरुषमिदं ब्रह्मिति मन्यते ।
सर्वा श्वारिमन्देवता गावो गोष्ठ इवासते ॥ ३२ ॥

अथर्व. ११।८ (१०)

"दस देवांसे दस देवपुत्र उत्पन्न हुए, जो इनकी प्रत्यक्ष देखता है वह बड़ा तरवज्ञान कह सदता है। प्राण, अपान, चक्ष, श्लोत्र, अमरत्व और नाश, व्यान, उदान वाणी और मन ये दस तेरे संहत्पकी चलाते हैं। दस देवोंसे जो दस देवपुत्र हुए, वे अपने पुत्रोंको स्थान देकर किस लोकमें चले गये ? सिंचन करनेवाले देव हैं जो सब संभार इक्ट्रा करते हैं, सब मत्थे देहको सिंचन करके ये देव मनुष्य देहमें घुसे हैं। देह रूपी मार्थ घर करके इसमें देव रहने लगे हैं, रेतका घी बनाकर देव इस पुरुषमें आगये हैं। जो जानी है वह इस पुरुषको ब्रह्म करके मानता है, क्योंकि इसमें सब देवताएं रहती हैं, जैसी गोशालामें गौवें रहती हैं।"

इस प्रकार इस शारीरक्षी देवशालाका वर्णन है। यहां आंखमें सूर्य, फेफडोमें प्राण किंवा वायु, इस प्रकार अन्यान्य देव अन्यान्य स्थानों में विराजते हैं। बड़े सूर्य वायु आदि देव बाह्य विश्वमें हैं और उनके छोटे पुत्र नेत्रादि स्थानपर निवास करते हैं। यहाँ सानों उनके पद रखे हैं अर्थात् सूर्यने अपना पद नेत्रस्थानमें रखा है, वायुने अपना पद फेफडोमें रखा है, जलने अपना पद जिह्यपर रखा है इसी प्रकार अन्यान्य देवोंने अपने पद शरीरस्थानीय अन्यान्य अन्यान्य भागोंमें रखे हैं। इन्हींका वर्णन (देवानां निहिता पदानि) देवोंके पद यहां रखे हैं इन शब्दोंसे हुआ है। तथा—

कवयः ओतवै उ सह तन्तून् वितरिनरे । (मं ० ६)

" किव लोग जीवनका वस्न बुननेके लिये सात धागें।को फैलाते हैं।" जिस प्रकार जोलाहा ताना फैलाता है और उसमें बानेके धागे रखकर उत्तम बस्न तैयार करता है, उसी प्रकार नेत्रसे रूपके, कानसे शब्दके, नाकसे गंधके, जिहास आखाद के, त्वचीस स्पर्शके, मनसे ज्ञानके और बुद्धिसे विज्ञानसे धागे फैलाकर इस तातेमें कर्मयोग और ज्ञानकोगका बाना मिलाकर सुंदर जीवन का वस्त बनता है। यही पुरुषार्थी जीवनका वर्णन है। ये सात तन्तु हैं प्रायः हरएक मनुष्य की सुद्वीपर ताना फैलाया है, जो इसमें पुरुषार्थका बाना मिलायेगा वही उत्तम जीवनवस्त्र बना सकता है। इस प्रकार सात तन्तु मोंका वर्णन पाठक देखें और इससे पूर्व जो 'सात' संख्याबाले पदार्थोका वर्णन आया है उसके साथ इसका अनुसन्धान करें।

लर्थ— [ यस्य हेतो: ] जिस कारण [ यक्ष्म: कर्णतः आस्यतः प्रच्यवते ] यक्ष्म रोग कानसे और मुखसे बहता है, उस [ सर्वे शीर्षण्यं ते रोगं ] तेरे सब सिरके रोगको हम बाहर हटाते हैं ॥ ३ ॥

[यः प्रमोतं कृणोति ] जो बहिरा बनाता है, तथा [ पुरुषं अन्धं कृणोति ] सनुष्यको अन्धा बनाता है, [सर्व०]

उस सब सिरमंबंधी रोगको इम दूर करते हैं ॥ ४॥

[ अंग-भेदं ] अंगोंको तोडनेवाले, [ अंग-ज्वरं ] अंगोंमें ज्वर उत्पन्न करनेवाले, ( विश्वार्य विसल्पकं ) संपूर्ण अंगोंमें पीडा करनेवाले ( सर्वं० ) सब सिरसंबंधी रोगको हम दूर हटा देते हैं ॥ ५ ॥

( यस्य भीमः प्रतीकाशः) जिसका भयंकर रूप [ पुरुषं उद्वेपयति ] मनुष्यको कंपाता है उस [विश्वशारदं तक्मान]

सब सालभर होनेवाळे उष्णरोगको बिहिः निर्मन्त्रयामहे ] हम बाहर हटाते हैं ॥ १ ॥

[यः ऊरू अनुसर्पति ] जो जंघाओंतक बहता है [ अथो गवीनिके एति ] भौर जो नाडियोंतक पहुंचता है, उस

( यक्षमं ते अन्तरंगेभ्यः ) रोगको तेरे आन्तरिक अंगोंसे हम [ बिह० ] बाहर हटा देते हैं ॥ ७ ॥

[यदि कामात्] यदि कामुकतासे अथवा यदि [अकामात्] कामको छोडकर किसी अन्य कारणोंसे [हद-यात् परि जायते ] हृद्यके ऊपर उत्पन्न द्वोता है, तो उसे [बलासं हृदः अंगेभ्यः ] कफको हृद्यसे और संगों से [बिह॰] बाहर हम हुटा देते हैं ॥ ८॥

(ते इरिमाणं) तेरा कामिला रोग-रक्तदीनताका रोग-( अंगेभ्यः ) तेरे अवयवस्ति,[ उदरात् अन्तः आण्वां] उदर-के अन्दरक्षे जलोदर रोगको तथा [आत्मनः अन्तः यक्षमः-भां ] अपने अन्दरसे यक्षमरागको भारण करनेवाली अवस्था-

को ( बहि॰ ) बाहर हम निकालते हैं।। ९।।

(बलांसः आसः भवतु) कफ यूंकके रूपमें होवे और बाहर जावे। [आमयत् मूत्रं भवतु] आमदोष मूत्र होकर बाहर जावे। (सर्वेषां यक्ष्माणां विषं) सब यक्ष्मरोगोंका विष [आहं स्वत् निरवोचं] में तेरेसे बाहर निकालता हूं॥ १० ।।

[तव उद्रात् ] तेरे पेटसे [काहाबाई बिल ] शब्द करते हुए विष मूहनिककासे [ निर्द्रवतु ] निकल जावे।

[ सर्वेषां यक्ष्माणां ] सब रोगोंका विव में तेरेसे बाहर निकालता हूं। ११॥

उदरांत ते क्लोक्सो नाभ्या हृदंयादि । यक्ष्मांणां संवैषां विषं निरंबोचमहं त्वत् ॥ १२ ॥ याः सीमानं विरुजनित मधीनं प्रत्येषणीः । अहिंसन्तीरनाम्या निर्द्रेवन्तु बहिर्विलंम् ॥ १३ ॥ या हृदंयमुपर्यन्त्यं नुतन्वन्ति कीकंसाः । अहिंसन्तीरनाम्या निर्देवन्तु बृहिर्विलम् ॥ १४ ॥ याः पार्श्वे उपर्वन्त्यंनुनिक्षंन्ति पृष्टीः । अहिंसन्तीरनाम्या निर्द्र्यन्तु बहिर्विलंष् ।। १५ ॥ यास्तिरश्चीरुप्षन्त्यंर्षुणीर्वेक्षणीसु ते । अहिंसन्तीरनामया निर्देवन्त बाहीर्वेलंम् या गुद्रां अनुसर्पन्त्यान्त्राणि मोहयान्ति च। अहिंसन्तीरनाम्या निर्द्रवन्तु बहिर्विलंम्।। १७॥ या मुज्जो निर्धयान्ति परूषि विरुजान्ति च ! अहिंसन्तीरनामुया निर्देवन्तु बहिर्विलेम्।। १८॥ ये अङ्गानि मदयंन्ति यक्ष्मांसो रोपणास्तर्य । 11 89 11 यक्ष्माणां सर्वेषां विषं निरंबोचमहं त्वत विसल्पस्यं विद्रधस्यं वातीकारस्यं वालजेः।

यक्ष्माणां सर्वेषां विषं निरंवोचमहं त्वत

11 20 11

अर्थ— (ते उदरात्) तरे पेटसे [ क्लोम्नः नाभ्याः हृदयात् अधि ] फेफडोंसे, नाभीसे और हृद्यसे [ सर्वेपां० ] सव रोगोंका विष में तेरेसे हटाता हूं ॥ १२ ॥

(याः सीमानं विरुज्जिन्त ) जो सीमा भागको पीडा देते हैं, और जो ( मूर्थानं प्रति अर्थणी: ) सिरतक बढते जाते हैं, वे रोग ( अनामयाः आहिंसन्तीः ) दोषरहित होकर न मारते हुए (बहिः बिलं निर्दयन्त ) द्रवरूपसे रन्ध्रीके बीचसे बाहर चले जावे ॥ १३ ॥

(याः हृद्यं उप ऋषन्ति) जो हृद्यपर आक्रमण करती हैं और (कीकसाः अनुतन्वन्ति) इंसलीकी इड्रियोंमें फेलती हैं वे सब पीडाएं ( अनामया॰ ) दोवरित होकर मारक न बनती हुई सब रन्ध्रोंसे द्रवरूपसे दूर हो जांय ॥१४॥

[ याः पार्से उप ऋषन्ति ] जो पृष्ठभागपर आक्रमण करती हैं और [ पृष्ठीः अनुनिक्षन्ति ] पीठ पर जो फैलती हैं, वे सब पीडाएं ( मना॰ ) दोवरहित होकर भौर मारक न बनती हुई सब रन्ध्रोंसे इवरूप होकर दूर हो जांय ॥ १५ ॥

(याः तिरखाः उप ऋषन्ति ) जो तिरछी होकर भाक्रमण करती हैं, और (ते बक्षणासु भर्षणी: ) तेरी पसुछियों में प्रवेश करती हैं वे ( अना॰ ) सब दोषराहित और अभारक होकर उवरूपसे रोमरन्ध्रोंके द्वारा शरीरके बाहर चंल जावे ॥ १६॥

(याः गुद्राः अनुसर्पन्ति ) जो गुदातक फैलती हैं, और (आन्त्राणि मोदयन्ति च) कोतोंको रोकती हैं व सब पीडाएं ( अना० ) दोषराहित भार भमारक होकर द्वबरूपसे शरीरके रोमरन्ध्रोंसे बाहर चलीं जावें ॥ १० ॥

बाः मज्जः निर्धयन्ति ] जो मजामोंको रक्तहीन करती हैं, और [परूषि विरुज्ञन्ति च ] जोडोंसे वेदना उत्पन्न करती हैं, वे सब रोग [ बना॰ ] दोषरहित और बमारक होकर रन्ध्रोंसे बाहर द्रवरूप होकर निकल जार्वे ॥ १८ ॥

[ ये यक्ष्मासः ] जो यक्ष्मरोग [ रोपणाः ] व्याकुछ काते हुए [ तव अंगानि मदयन्ति ] तेरे अंगोंको मदयुक्त करते हैं डन [ सर्वेषां यहमाणां विषे ] सब यहमरोगोंका विष [ अहं त्वत् निरवोर्च ] में तेरेसे हटाता हूं ।। १९॥

( विसल्यस्य ) पीडा, ( विद्रश्रस्य ) सूजन, ( वालीकारस्य ) बातरीम और ( वा अलजे: ) शेम इन सबदे तथा ( सर्वेषां बद्दमणां विषं ) संपूर्ण रोगोंके विषक्षी में तेरेसे हटाता हूं ॥ २० ॥

९ ( अ. सु. भा. कां. ९ )

तिन काल वर्षके हैं इनमें चान्द्रमान और धौरमान ये दो भणनात्मक विभाग माननेसे ये संवत्सरके पांच पांच होते हैं, क्योंकि इन्हों पांचोंसे यह सबका पिता चलता है और सबका (पिता—माता) संरक्षण करता है। इस प्रकारका यह कालचक एक वर्षमें घूमता है और सब संसार का कल्याण करता है। इस चक्रमें—

मिथुनासः पुत्राः अत्र सक्षशतानि विश्वतिः च जातस्थुः ॥ ( मं॰ १३ )

"मिथुन अर्थात् दो दो जुड़े हुए पुत्र सातसंविध हैं।" ये दिन और रात ही हैं। दिनके साथ रात्री और रात्रीके साथ दिन जुड़े हैं। चान्द्रवर्षका और सीर वर्षका मध्य अर्थात् ३६० दिनोंका मध्यम वर्ष है। इसके दिन और रात्री ऐसे प्रत्येक दिन हैं। जुड़े पुत्र माननेसे ७२० होते हैं। अर्थात् यह न चान्द्रवर्ष हैं और न सीर, परंतु दोनों वर्षोंके मध्यम परिमाणका यह वर्ष है। यह द्वादश महिनोंका (द्वादशारं चकं न हि जराय) बारह आरोंबाला चक कदाचित् भी जीर्ण नहीं होता है। यह जैसा पहिले था वैसा ही आज भी चल रहा है, कभी जीर्ण (सनेमि अर्जरं चकं ) अथवा क्षीण नहीं होता है। ऐसा यह सामध्येवाला कालचक है, और इसमें (विश्वा मुवनानि आतस्थाः) सब भुवन रहे हैं। सभी की बायु इस कालचकसे गिनी जाती है। जो ज्ञानी है (अक्षण्वान् पश्यत्, न अन्धः) जिसके आंख उत्तम हैं, वह इस बातको देख सकता है, परंतु जो अन्धा होगा, वह कैसे देख सकेगा ?

यः कविः स आचिकेत, यः ता विजानात्,

सः पितुः विता असत् । ( मं॰ १५ )

" जो किव है वही यह सब ज्ञान प्राप्त करता है, और जो इस ज्ञानको यथावत् जानता है वह पिताका भी पिता होता है।" अर्थात् उसकी योग्यता बहुत ही बडी होती है। वह मानो मुक्त है। यहां एक आश्चर्य है कि—

खियः सतीः ताँ उ पुंसः आहुः। ( मं॰ १५)

" कई कियां होती हुई उनको पुरुष कहा जाता है '' ऐसा ही जगतमें न्यवहार हो रहा है। मनुष्यों में भी कई यों को पुरुष और कई यों के क्षियां कहा जाता है, परंतु आत्माकी हाष्टिसे सब एक जैसे हैं और शरीरकी हिष्टेसे भी सब एक जैसे ही हैं। अतः न कोई स्त्री है और न कोई पुरुष है। बस्तुतः आत्मा पुरुष है और सब प्रकृति स्त्री है। जीवारमा तो स्त्रीशरीरमें भी जाता है। यह सस्य सिद्धांत होता हुआ भी जगतमें श्रमसे स्त्रीपुरुष न्यवहार चल ही रहा है। इस वर्णन के पश्चाद सोलहने मंत्रमें पुनः कालचक्रका और एक प्रकारसे वर्णन करते हैं—

षड् यमाः एकः एकजः देवजाः ऋषयः । ( मं० १६ )

" देवतासे उत्पन्न हुए ऋषि हैं, उनमें छः जुड़े हैं और एक अकेला है।" छः ऋतु प्रत्येक दो दो मासीवाला होता है और तिरहवें मासका ऋतु होता है वह अकेला ही एक होता है। ये सब ऋतु सूर्य देवसे उत्पन्न होते हैं और (ऋषयः = रइमयः) सूर्य किरणोंके संबंग्धसे इनमें उज्जातकी न्यूनाधिकता होती है। अतः इन ऋतुओंको (सप्तयं) सात प्रकारके हैं ऐसा कहा जाता है। आगे सतरहवें मंत्रमें प्रकृतिरूपी गीका वर्णन है यह अद्भुत गी अपने सूर्यादि बच्चोंको साथ लेकर कहां रहती, क्या करती, और अपने पदसे बचेको किस प्रकार धारण करती है, इत्यादि कहा है वह यद्यपि संदिग्धसा है, तथापि पूर्वस्थान के वर्णनका विचार और मनन करनेसे कुछ बोंध हो सकता है।

इसके आगेके मंत्रोंका निवरण सबसे प्रथम हो चुका है। अतः उनका अधिक विचार फिर करनेकी कोई आवश्यकता नहीं है। इस प्रकार इस सूक्त की संगति है। आत्मा परमात्मा, काल और विश्वके सब भूत इनका सुन्दर वर्णन यहां है। पाठक इन मन्त्रोंका मनन करें और आध्यात्मिक आशय जानें। इस सूक्तका संबन्ध अगले सूक्तसे है, अतः उनका मनन अब करें

-: 0:--

# एक आत्माके अनेक नाम।

( ?0)

(ऋषिः ब्रह्मा । देवता-गौः, विराट् अध्यात्मम् )

१५ (१०)

यद् गांयुत्रे अधि गायुत्रमाहितं त्रेष्टुभं वा त्रेष्टुभान्निरतंक्षत ।

यद्वा जगुज्जगृत्याहितं पदं य इत् तद् विदुस्ते अमृत्त्वमानंशुः ॥ १ ॥

गायुत्रेण प्रति मिमीते अर्कमुर्केण साम त्रेष्टुभेन वाकम् ।

वाकेनं वाकं द्विपदा चतुंष्पदाक्षरेण मिमते सप्त वाणीः ॥ २ ॥

जगता सिन्धुं दिन्यिस्कभायद् रथन्तरे सर्थं पर्यपद्यत् ।

गायुत्रस्यं समिधास्तिस्र आंहुस्ततो मुद्धा प्र रिरिचे मिह्त्वा ॥ ३ ॥

बर्थ-(यत्) जो (गायत्रे ) गायत्रमें (गायत्रे अधि आहितं) गायत्र रखा है। जीर (त्रैन्दुभान् वा त्रैन्दुभं) त्रैन्दुभसे क्रीक्ष्म की (निरतक्षत ) रचना की है, (यत् वा) अथवा जो (जगत् जगित आहितं ) जगत् जगितमें रखा है, (ये हृत्) जो (यत् पदं विदुः ) इस पदको जानते हैं (ते अमृतस्वं आनशः ) अमरस्वको प्राप्त करते हैं ॥ १ ॥

(गायत्रण अर्क प्रतिमिमीते ) गायत्री छन्दसे अर्चनीय देवका प्रतिमापन अर्थात् गुणवर्णन करता है, (अर्केण साम अर्थान् कार्यान्तिको प्राप्त करता है। (त्रेण्टुभंन वाक्) त्रिष्टुप् छन्दसे वाणीका मापन करता है अर्थने वाके द्वारा साम अर्थात् शास्तिको प्राप्त करता है। इस प्रकार (द्विपदा चतुष्पदा सप्त वाणीः अक्षरेण मिमते ) दो चरणों और (वाकेन वाकं) वाणीसे वर्णन करता है। इस प्रकार (द्विपदा चतुष्पदा सप्त वाणीः अक्षरेण मिमते ) दो चरणों और चार परणोंवाले सात छन्दोंको अक्षरोंकी गिनतीसे गिनते हैं॥ २॥

नार चार परणावाल सात अन्यान वर्षा । (जगता सिन्धुं दिवि अस्कभायत् ) जगित छन्द द्वारा समुद्रको द्युलोकमें थाम रखा है, द्युलोकका समुद्रके समान (जगता सिन्धुं दिवि अस्कभायत् ) जगित छन्द द्वारा समुद्रको द्युलोकमें थाम रखा है, द्युलोकका समुद्रके समान वर्णन किया है। [ रथन्तरे सूर्य परि अपद्यत् ] रथन्तरमें सूर्यका द्युले किया है। [ गायत्रस्य तिस्रः वर्णन किया है। [ रथन्तरे सूर्य परि अपदेश विस्रः समिधा अपदेश वर्षा कहते हैं। (ततः मह्ना महित्वा प्रिरिचे ) उस-समिधा महिनासे संयुक्त होता है। ३॥

भवार्थ-गायत्री, त्रिष्टुप् और जगित आदि छंदों में जो महत्त्वपूर्ण ज्ञान रखा है, उस ज्ञानको जो जानते हैं, वे अमृतत्त्व-मोक्ष-को प्राप्त होते हैं ॥ १ ॥

मादा का आत होता है। । । । । । । गायत्री छन्दसे पूज्य ईश्वरका वर्णन होता है, इसकी उपासनासे शान्ति प्राप्त होती है। त्रिष्टुप् छन्दसे भी उसी वर्णनीय त्रायत्री छन्दसे पूज्य ईश्वरका वर्णन होता है। ये सातों छन्द अक्षरोंकी देवका वर्णन होता है। ये सातों छन्द अक्षरोंकी गिनतीसे मापे जाते हैं।। २॥

जगित छन्दमे उसका वर्णन है कि जिसने इस गुलोकको आधार दिया है। रथन्तर साम मंत्रसे सबके प्रकाशक सूर्यका वर्णन होता है। गायत्री छन्दमें तीन पाट होते हैं और उस छन्दमें महत्त्वपूर्ण ज्ञान भरा रखा है॥ ३॥

| को दंदर्श प्रथमं जार्यमानमस्थन्वन्तुं यदनुस्था विभाति ।                                                                  |         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| भूम्या असुरसृंगात्मा क्वास्तित को विद्वांसमुपं गात् प्रष्टुंमेतत्<br>इह व्यवीतु य ईमङ्ग वेदास्य वामस्य निहितं पुदं वेः । | 11811   |
| शीरणीः श्रीरं दुंहते गावाँ अस्य वृत्रिं वसाना उद्कं पुदापुः                                                              | 11 4 11 |
| पार्कः पृच्छामि मनुसाविजानन् देवानांमेना निहिता पदानि ।<br>वत्से विष्कयेऽधि सप्त तन्तून् वि तंतिनरे कृत्रय ओतुवा उं      | 11 & 11 |
| अचिकित्वंदिचिक्तिष्विचिदत्रं क्वीन् पृंच्छामि बिद्वनो न विद्वान् ।                                                       | 11 4 11 |
| वि यस्त्रस्तम्भ षडिमा रजाँस्यजस्य रूपे किमपि स्विदेकम्                                                                   | 11 9 11 |

अर्थ- [प्रथमं जायमानं] पहिले प्रवट होनेवालको [कः ददर्श] किसने देखा है ? [ यत् अनस्था अस्थन्वन्तं विभाति ] जो हड्डीरहित हड्डीवालको धारण करता है। ( भूम्या: असुः असुक् आत्माक खित्) इस मिट्टीके अन्दर प्राण रक्त और आत्मा कहां भला रहते हैं? [कः विद्वांसं ]कोनसा मनुष्य किस ज्ञानीके पास [ एतत् प्रष्टुं उपगात् ] यह प्रजनेके किए गया ? ४॥ [ ऋ० १। १६४। ४ ]

हे [अंग] शिय मनुष्य! [यः अस्य नामस्य वेः] जो इस शिय सुपर्णके [निहित परं वेद ] र छे हुए पदको जानता है, वह आकर [इद बवीतु ] यहां कहे । [गावः अस्य शीर्ष्णः ] गाँवें, किरणें, इसके शिरोभागसे [क्षीरं दुहते ] तूथ, अमृत दुहती हैं, वे [विश्वं वसानाः] रूपका धारण करती हुई [पदा अदकं अपुः ] अपने पदसे जरूका पान करती हैं ॥५॥ [ऋ० १।१६४ । ७]

(पाकः) परिपक्त होनेवाला भार (मनसा भविज्ञानन्) मनसे न जाननेवाला में (देवानां एना निहिता पदानि) देवताओं के ये रखे हुए पदों के विषयमें (पृच्छामि) पूच्छता हूं। (कवयः) किव लोगोंने (बद्कियं वरसे अधि) बढे बछडे के जपर (भोतवे उ) बुननेके लिए (सप्त तन्तुन् वि तानिरे) सात तन्तुओं को फैळाया है।। ६॥ (५००१। १६४। ५)

( अचिकित्वान्, न विद्वान् चित् ) अज्ञानी और विद्या न जाननेवाला में ( चिकित्वः विद्वनः कवीन् चित् ) ज्ञानी विद्वान् कवियोंसे ही ( पृच्छामि ) पृछता हूं। ( यः इमाः षट् रजांसि तस्तंभ ) जो इन छः लोकोंको आधार देता है, इस ( अजस्य रूपें ) अजन्माके रूपमें ( किं अपि एकं स्वित् ) एक कीनसा तस्व है ? ॥ ७ ॥ ( ऋ० १। १६४। ६ )

भावार्थ - सबसे प्रथम प्रकट होनेके समय इस आत्माको किसने देखा है श्यहां तो हङ्कीवाले शरीरको हङ्कीरहित आस्मा धारण कर्ता है । इस पार्थिव शरीरमें पाण, रक्त भीर आत्मा—मन—कहां रहता है ? मनुष्य किस विद्वान को इसके विषयमें पूछने के लिए जाता है ? ॥ ४ ॥

है त्रिय शिष्य ! जो इस परम रमणीय सुवर्ण—आत्माका परम पद यथावत् जानता है, वहीं इस विषयमें उपदेश करें । इसी आत्माके मुख्य भागसे संपूर्ण गौवोंमें अमृत जैसा दूध आता है, उन गौवोंमें जलपान करके लोगोंकी सुंदर रूप और रस देनेका सामर्थ्य है ।। ५ ।।

है गुरुजी! में परिपक्क नहीं हूं झौर मनसे भी कुछ जानता नहीं हूं। इसिलए आपसे देखोंके रखे हुए पदोके विषयमें पूछता हूं। आप इस विषयमें कहिए। कवि लोग जो सात धांग वस्न बुननेके लिये बछडेके ऊपर फैलाते हैं, उसका क्या आशय है?।।६॥

में आज्ञानी भीर निर्वृद्धसा हूं, अतः आप जैसे ज्ञानी भीर सुबुद्धसे प्रश्न कर रहा हूं। जिसने ये छः लोक घारण किए हैं, उस अजन्मा आत्माका एक सत्य स्वरूप कीनसा हूं!।। ७॥ अर्थ— (माता पितरं ऋते अवभाज ) माता बालक के पिताको अर्थात् अपने पतिको सत्यधर्ममें भाग देती है। (अपने धीती ) प्रारंभमें बुद्धिसे और (मनसा ) मनसे वह (हि सं जामे ) निश्चयपूर्वक संगति करती है। (सा बीभत्सुः गर्भरसा निविद्धा) वह भरण करनेवाली अपने बीच रस धारण करनेवाली विद्ध हुई है। जो (नमस्वन्तः इत् उपवाकं रेयुः ) नमस्कार करनेवाले भक्त निश्चयसे उसकी प्रशंसा करते हैं॥ ८॥ (ऋ०१। १६४। ८)

(दक्षिणायाः धुरि माता युक्ता णासीत्) दक्षिणाकी धुरामें माता जोती गई थी, तथा उसका (गर्भः वृजनीषु अन्त-अतिष्ठत्) षछडा अपनी शान्तियोंमें था। (वत्सः गां अनु अमीमेत्) बछडा गौको देखकर जाता है और (त्रिषु योजनेषु) जीनों योजनाओंमें (विश्वरूप्यं अपश्यत्) संपूर्ण रूपोंको देखता है॥ ९॥ [ऋ०१। १६४। ६]

(एकः तिस्नः मातृः) अकेला तीन माताओंको और (त्रीन् पितृन्) तीन पिताओंको (त्रिअत्) धारण (एकः तिस्नः मातृः) अकेला तीन माताओंको और (त्रीन् पितृन्) तीन पिताओंको (त्रिअत्) धारण करता हुआ (ऊर्ध्वः तस्या) सीधा खढा है। वे इसको (न ई अब ग्लापयन्त ) ग्लानीको प्राप्त नहीं होने देते। करता हुआ (ऊर्ध्वः तस्या) सीधा खढा है। वे इसको (न ई अब ग्लापयन्त ) ग्लानीको प्राप्त नहीं होने देते। करता हुआ (अ-विश्व-विन्नां वाचं मन्त्रय-विन्नां वाचं मन्त्यय-विन्नां वाचं मन्त्रय-विन्नां वाचं मन्त्रय-विन्नां वाचं मन्त्रय-विन्नां वाचं मन्त्रय-विन्नां वाचं मन्त्रय-विन्नां वाचं मन्त्रय-

प्त ) सबका न समझनवाल गृह वचनका भगन करत है। (विश्वा मुवनानि आतस्थुः) सब (यस्मिन् परिवर्तमाने पञ्चारे चक्रे) जिस घूमते हुए पांच आरोवाले चक्रमें (विश्वा मुवनानि आतस्थुः) सब भुवन ठहरे हैं। (तस्य भूरिभारः अक्षः न तप्यते) उस चक्रका बहुत भारवाला अक्षदण्ड नहीं तपता और (सनात् पुत सनाभिः न छिचते) चिरकालसे केन्द्रस्थान होनेपर भी नहीं छिक्कभिन्न होता है।। ११॥ (ऋ०१। १६४। १३)

भावार्थ- माता प्रकृति परमात्मारूपी पिताको सत्यधर्मका भाग समर्पण करती है, अर्थात सत्यधर्म उसीका है ऐसा इर्शा-ती है। सबसे पहिले बुद्धि, कर्म और विचारशाकिका संगतीकरण हो गया, जिससे इसकी रचना होगयी है। यह प्रकृति सबका पोषण करनेमें समर्थ है, उसीमें सब प्रवारके उत्तम पोषक रस हैं। जो भक्त नमस्कारपूर्वक इसकी भक्ति करते हैं, वे निश्चय पूर्वक इनकी प्रशंसा करने लगते हैं।। ८॥

माता इस यज्ञरूप रथमें प्रमुख स्थानमें जोती गई है। उसके गर्भका धारण अनेक शक्तियोंसे होता है। जब वह जन्मते माता इस यज्ञरूप रथमें प्रमुख स्थानमें जोती गई है। उसके गर्भका धारण अनेक शक्तियोंसे होता है। जब वह जन्मते है, तो गाँके पछि पछि चलता है। और बढकर पूर्वोक्त तीन केन्द्रोंमें सब विश्वका रूप ठहरा है, इस बातको देखता है॥ ९॥ अकेला एक अपनी तीनों माताओं और तीनों पिताओंका धारण करता हुआ सीधा खड़ा रहता है। इसको कोई अलेला एक अपनी तीनों माताओं और तीनों पिताओंका धारण करता हुआ सीधा खड़ा रहता है। इसको कोई कालान नहीं उत्पन्न कर सकता। अन्तमें इसको इस बातका ज्ञान होता है कि युलोकके उपर सर्वज्ञ लोग गुप्त मैत्रोंका विचार करते हैं॥ १०॥

जिस घूमते हुए पांच आरोंबाले वकमें संपूर्ण भुवन उहरे हैं, उरुका बहुत आरबाला अक्षदण्ड सतत घूमता हुआ भी नहीं तपता और चिरकालसे चककी नाभिमें चूमता हुआ भी नहीं टूटता है।। ११।।

| बौनेः पिता जनिता नाभिरत्र बन्धुंनीं माता पृथिवी महीयम् ।            |          |
|---------------------------------------------------------------------|----------|
| <u>उत्तानयोश्चम्बोर्थ्योनिस्नतस्त्रां पिता दृहितुर्गर्भमार्थात्</u> | 11 82 11 |
| पुच्छामि त्वा पर्मन्तं पृथिव्याः पूच्छामि वृष्णो अश्वस्य रेतः।      |          |
| पुच्छामि विश्वंस्य भुवंनस्य नाभि पुच्छामि वाचः पर्मं व्योमि         | 118311   |
| इयं वेदिः परो अन्तः पृथिव्या अयं सोमो वृष्णो अश्वस्य रेतः।          |          |
| अयं युज्ञो विश्वस्य अवनस्य नाभिर्ब्रुक्षायं नाचः पर्मं न्योम        | 118811   |
| न वि जानामि यदिवेदमस्मि निण्यः संनेद्धो मनसा चरामि ।                |          |
| यदा मार्गन् प्रथम्जा ऋतस्यादिद् वाचो अश्वेव भागमस्याः               | ॥१५॥     |

षर्थ- ( द्योः नः पिता जनिता ) प्रकाशक देव इमारा रक्षक लोर उत्पादक है, वही ( नाभिः ) हमारा मध्य है लोर (नः बन्धुः) हमारा बन्धु है। तथा (इयं मही पृथिवी माता) यह बढी पृथिवी माता है। (उत्तानयोः चम्बोः योनिः लग्न ) जपर चौडे मुखवाले इन दो वर्तनोंका मूळ उत्पत्तिस्थान यहां ही है। यहां ( पिता दुहितः गर्भ भाषात् ) पाळक दूर स्थित प्रकृतिमें गर्भकी स्थापना करता है॥ १२॥

(पृथिद्याः परं धन्तः त्वा पृच्छामि ) पृथ्वीका परला अन्त कीनसा है यह मैं तुझे पूछता हूं। ( वृष्णः धासस्य रेतः पृच्छामि ) बङ्बान अश्वके वीर्यके विषयमें में पूछता हूं। ( विश्वस्य भुवनस्य नामि पृच्छामि ) सब भुवनके केन्द्रके विष-यमैं पूछता हूं। ( वाचः परमं व्योम पृच्छामि ) वाणीका परम आकाश अर्थात् उत्पत्तिस्थान पूछता हूं॥ १३ ॥

( इयं वेदिः पृथिन्याः परः अन्तः ) यह वेदी भूमिका परला अन्त भाग है । ( अयं सोमः वृष्णः अश्वस्य रेतः ) यह सोस बलवान अश्वका वीर्य है। ( अयं यज्ञः विश्वस्य अवनस्य नाभिः ) यह यज्ञ सब अवनोंका मध्य है। और ( अयं ब्रह्मा वाचः परमं न्योम ) वह ब्रह्मा वाणीका परम स्थान है॥ १४॥

(न विजानामि यत् इव इदं आस्म ) मैं नहीं जानता कि मैं किसके सहश हूं। (निण्यः संनद्धः मनसा चरामि ) अंदर बंधा हुआ मैं मनसे चळता हूं। (यदा ऋतस्य प्रथमजाः मा अगन् ) जब सत्यका पहिला प्रवर्तक मेरे समीप आगया, (आत् इत् अस्याः वाचः भागं अश्नुवे ) उसी समय इसके वाणीके भागको मैंने प्राप्त किया ॥ १५॥

भावार्थ-वह परमारमां यु अर्थात् सूर्यके समान प्रकाशमान है, वही हम सबका पिता, जनक, बन्धु, और केन्द्र है। यह पृथ्वी अर्थात् प्रकृति हमारी बड़ी माता है। यह पिता इस दुहिता रूपी प्रकृतिमें गर्भका आधान करता है। जिससे सब सृष्टि उत्पन्न होती है। इन दोनों प्रकृति पुरुषमें सबका उत्पत्ति स्थान है। १२॥

इस पृथ्वीका परला अन्तिम भाग कौनसा है ? बलवान् अश्वका नीर्य कौनसा है ? संपूर्ण जगत्का केन्द्र कौनसा **है ? और** वाणीका परम उत्पत्तिस्थान कौनसा है ? ॥ १३ ॥

यही यज्ञकी वेदी इस भूमिका परला अन्तभाग है। बलवान अश्वका वीर्य यह सोम है। यज्ञ ही सब जगत् का केन्द्र है और यह ब्रह्मा-आस्मा-ही वाणीका परम उत्पत्तिस्थान है॥ १४॥

यह आत्मा किसके समान है यह विदित नहीं है। यह आत्मा इस शरीरमें बद्ध होकर रहा है परंतु मनसे बडी इलचल करता है। जिस समय सल्यधर्मका पहिला प्रवर्तक परमात्माको प्राप्त होता है, उसी समय इस दिव्य मंत्रकी वाणीका भाग्य इसकी प्राप्त होता है। १५॥

| अपाङ् प्राङेति स्वधयां गृभीताऽमत्यों मत्येना सयोनिः।                   |          |
|------------------------------------------------------------------------|----------|
| ता शक्तंन्ता विष्चीनां वियन्ता न्यं १ न्यं चिक्युर्ने नि चिक्युर्न्यम् | ।।१६॥    |
| सप्तार्धगर्मा भवनस्य रेतो विष्णोस्तिष्ठन्ति प्रदिशा विधर्मणि ।         |          |
| ते धीतिभिर्मनसा ते विपृथितः परिश्वदः परि भवन्ति विश्वतः                | ॥१७॥     |
| ऋचो अक्षरे पर्मे व्योमिन् यस्मिन् देवा अधि विश्वे निषेदुः ।            |          |
| यस्तन वेद किमुचा कंरिष्यिति य इत् तद् विदुस्ते अमी समांसते             | ।।३८॥    |
| ऋचः पदं मात्रया कल्पयंन्तोऽधेचेनं चाक्लपुर्विश्वमेजंत् ।               |          |
| त्रिपाद् ब्रह्मं पुरुरूपं वि तेष्ठे तेनं जीवान्ते प्रदिश्यतंसः         | 11 88 11 |

अर्थ— ( अमर्त्यः मर्त्यंन सयोनिः ) अमर आतमा मरणधर्मवाले शरीरके साथ एक उत्पत्तिस्थानमें प्राप्त होकर ( स्वध्या गृमीतः अपाङ् पाल् पृति ) अपना धारणा शाकिसे युक्त होकर नीचे तथा उत्पर जाता है। [ ता शक्षन्ता विषू— चीना ) वे दोनों शाश्वत रहनेवाले, विविध गतिवाले परंतु ( वियन्ता ) विरुद्ध गतिवाले हैं उनमेंसे ( अन्यं निन्धियः ) प्रको जानते हैं और ( अन्यं न निचिक्युः ) दूसरेको नहीं जानते ॥ १६ ॥

( भुवनस्य रेतः सप्त कर्षगर्भाः ) सब भुवनोंका वीर्य सात कर्ष गर्भमें परिणत होकर ( विष्णोः प्रदिशा विधर्मणि सिष्ठन्ति ) व्यापक देवकी काज्ञामें रहकर विशेष गुणधर्मों हहरते हैं। (ते धीतिभिः मनसा ) वे बुद्धि कीर मनसे खुक होकर तथा (ते विपश्चितः परिभवः ) वे ज्ञानी कौर सर्वत्र उपस्थित होकर ( विश्वतः परिभवन्ति ) सब कोरसे घरते हैं।। १० ॥

(परमे ब्योमन्) परम आकाशमें उत्पन्न होनेवाळे (यिस्मन् ऋचः अक्षरे) जिस मंत्रके अक्षरमें (विश्वे हेवाः अधि-निषेदुः) सब देव निवास करते हैं, (यः तत् न वेद) जो वह बात नहीं जानता वह (ऋचा किं करिब्यित) वेद मंत्र लेकर क्या करेगा! (ये इत् तत् विदुः ते इमे समासते) जो निश्चय से उसको जानते हैं वे ये उत्तम स्थानमें बैठते हैं।। १८॥

(ऋचः पदं माश्रया कल्पयन्तः ) मंत्रके पदको मात्रासे समर्थ बनाते हैं । ( अर्धचेंन एजत् विश्वं चाक्छपुः ) आधे मंत्रसे चळनेवाळे जगतको समर्थ करते हैं । इस प्रकार ( त्रिपात् ब्रह्म पुरुह्मपं वि तस्थे ) तीन पादोवाळा ज्ञान बहुतहम्पोसे उद्दरा है। ( तेन चतमः प्रदिशः जीवनित ) उसीसे चारों दिशाएं जीवित रहती हैं ॥ १९॥

भावार्थ - यह आत्मा अमर है। तथापि भरण धर्मवाले शरीरके साथ रहनेके कारण विविध योनियों में जन्मता है। यह अपनी धारक शक्तिके साथ ही शरीरमें आता अथवा शरीरसे पृथक् होता है। ये दोनों शाश्वत हैं और गतिमान भी हैं, तथापि उनकी गतियों में अन्तर है। उनमें से एक को जानते हैं. परंतु दूसरे का ज्ञान नहीं होता है।। १६॥

खब बने हुए पदार्थींका मूल बीज सात तत्त्वोंमें है। ये सातों मूल तत्त्व न्यापक परमात्माकी आज्ञामें कार्य करते हैं। ज्ञानी लोग मनसे इस ज्ञानको प्रांप्त करके सर्वत्र उपस्थित होनेके समान ज्ञानवान् होते हैं। ॥ १७ ॥

इस बड़े आकाशमें शब्द उत्पन्न होता है, उस शब्दसे बननेवार्ला ऋचाके अक्षरमें अनेक देवताओंका निवास होता है। जो मनुष्य इस बातको नहीं जानता, वह केवल मंत्रको लेकर क्या करेंगा है परंतु जो इस तत्त्वको जानते हैं, वे परम पदमें जाकर विराजमान होते हैं।। १८॥

द्वा सुंपूर्णी सयुजा सर्खाया समानं वृक्षं परि षस्वजाते ।
तयोर्न्यः पिष्पंलं स्वाद्वरयनंदनकृत्यो अभि चौकगीति ॥ २०॥
यास्मिन् वृक्षे मध्यदः सुपूर्णा निविशन्ते सुवेते चाधि विश्वे ।
तस्य यदाहुः पिष्पंलं स्वाद्वग्रे तन्नोन्नेश्वद्यः पितर् न वेदं ॥ २१॥
यत्रां सुपूर्णी अमृतंस्य भक्षमिनमेषं विद्वर्थाभिस्वरंन्ति ।
एना विश्वंस्य भुवंनस्य गोपाः सं मा धीरः पाक्षमत्रा विवेश ॥ २२॥ (२५)

अर्थ — ( द्वा सुपर्णा ) दो उत्तम पंखनाले पक्षी हैं, वे ( सयुना सखाया ) साथ रहनेवाले मित्र हैं, वे ( समानं वृक्षं परिषस्वजाते ) एक ही नृक्षपर मिलकर रहते हैं । ( तयोः अन्यः ) उनमेंसे एक ( स्वादु पिप्पलं बात्ते ) मीठा फल खाता है, ( अन्यः अनक्षन् ) दृसरा न खाता हुआ ( अभि चारशीति ) चमकता है ॥ २०॥ ऋ० १ । १६४ । २० )

(यहिमन् बुक्षे ) जिस बृक्षपर ( मध्तरः सुपर्णाः ) सधुर रस खानेवाले पक्षी ( निविश्वन्ते ) निवास करते हैं, जोर ( विश्वे अधि सुवते ) सब संतान उत्पन्न करते हैं, (तस्य यत् अग्रे स्वादु पिप्पलं आहुः ) ग्रसका जो प्रारंभमें सीठा फल है ऐसा कहते हैं, (तत् न उत् नशत्) वह उसकी नहीं मिलता, ( यः पितरं नवेद ) जो पिताको नहीं जानता ॥२१॥ ( ऋ० १।१६४।२२ )

( सुपर्णाः ) ये पक्षी ( यत्र अमृतस्य भक्षं ) जहां अमृतका अस ( विद्धाभिः अनिमेषं अभिस्वरान्ति ) झानपूर्वक विश्राम न लेते हुए एकस्वरसे प्राप्त करते हैं, ( एना विश्वस्य भुवनस्य गोपाः ) वह सच भुवनोंका रक्षक ( सः धीरः ) वह धैर्यकाली ( अत्र मा पाकं आविवेश) यहां मुझ परिपक होने वाले में प्रविष्ट होता है ॥ २२ ॥ ( ऋ० १६४ । २१ )

भावार्थ— दो आत्मा हैं, वे साथ रहनेवाले परस्परके परम मित्र हैं। ये दोनों संसारह्मी दृक्षपर मिल जुलकर रहते हैं। उनमेंसे एक इस संसारत्रक्षका मीठा फल खाता है और दूसरा न भोग करता हुआ केवल चक्रमता रहता है ॥ २०॥

इस संसारहर्षी बृक्षपर मीठा फल खानेवाले अनंत आत्माहर्षी पक्षी निवास करते हैं। ये सब यहां संतान उत्पन्न करते हैं। इनमेंसे जो अपने पिताकी नहीं जानता उसके सामनेका मीठा फल भी उसकी नहीं मिलता ॥ २१॥

य सब आत्मारूपी अनंत पक्षी अमृतका फल खानेकी इच्छासे विश्राम न लेते हुए ज्ञानपूर्वक पुकारते हैं । संपूर्ण भुवनोंका रक्षक वह धैर्यशाली परमात्मा इस जगत्में मुझ जैसे अपरिपक्षमें अर्थात् प्रत्येक प्राणीमें प्रविष्ट हुआ है ॥ २२ ॥

#### जीवात्मा, परमात्मा और संसार।

इस सूक्तमें अध्यातमिविद्याका उत्तम विचार हुआ है। ऋग्वेदमें (१। १६४ स्थानपर) यही सूक्त है। वहां इस सूक्त के ५२ मंत्र है, इस ऋग्वेदके एक ही सूक्त के दो भाग करके इस अर्थवेद कां० ९ के नवम और दशम ये दो सूक्त बने हैं। नवम सूक्त के २२ मंत्र हैं और दशम सूक्त के २८ मंत्र हैं। ये दोनों सूक्तों के मिलकर ५० मंत्र होते हैं। पूर्वाक्त ऋग्वेद १। १६४ के ५२ मंत्र हैं। कुछ पाठभेद, मंत्रक्रम भेद और मंत्रोंकी न्यूनाधिकता भी है। तथापि सर्वसाधारण रीतिने ऐसा कह सकते हैं कि, इस ऋग्वेद सूक्त के थे अर्थवेवदके दो सूक्त बने हैं। अर्थवेवदमें ऋग्वेदके कई सूक्त हैं, उनमें यह भी एक सूक्त है।

अर्ग्वेदके इस स्कतके पहिले २२ मंत्र कुछ थोडे कमभेदसे यहां हैं। और अगले मंत्रोंका अगला स्कत बना है। इस स्कतमें जीवात्मा,परमात्मा, और संवारहक्षका उत्तम वर्णन है। वेदका जो उत्तम विषय है वह यही है। जो अद्मिविद्या और आत्मिविद्या कही गई है वह ऐसे ही स्कतों में कही है। यह गुप्तिविद्या है, इसीलिए व्यंग्य शब्दोंकी योजना द्वारा यह अध्या-स्मविद्या यहां कही है, स्पष्ट शब्दोंसे नहीं कही है। इसी कारण मंत्रोंके शब्दोंसे स्पष्ट बोच नहीं होता, परंतु स्कम विचार करने पर ही बोध होने लगता है । इस स्कतका विचार करनेके लिए अन्तिम मंत्रोंका विचार सबसे प्रथम करना चाहिए; इसका कारण यह है कि इन तीन मंत्रें।में वक्तव्य बात अधिक स्पष्ट शब्दें।द्वारा व्यक्त की गई है। इसलिए इन तीन मंत्रोंका विचार हम यहाँ पर प्रथम करते हैं-

ह्या सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्ष परिषस्वजाते । (मं० २०)

इस मंत्रभागका व्यक्त सर्थ यह है कि '' दो उत्तम पंखवाले पक्षी साथ साथ रहनेवाले परस्परके मित्र हैं और वे दोनों एक ही बृक्षपर एक दूसरेको आर्टिंगन देकर रहते हैं। " यहां जिन पक्षियोंका वर्णन है वे केवल दोही नहीं हैं, परंतु अगले ही मन्नमें कहा है कि ( मध्वदः सुपर्णाः ) मीठे फलका भीग करनेवाले पक्षी बहुत हैं, असंख्य हैं, अनंत हैं। यहां (मध्-अदः) मीठे फलका भीग करनेवाले पक्षी अनंत हैं ऐसा कहा है, परंतु दूसरा पक्षी मीठा फल चानेका इच्छुक नहीं है और जो केवल इसका हमेशाका साथी है, वह ( अभिचाकशांति ) प्रकाशता तो है, परंतु ( अन्-अश्नन् ) भोग नहीं करता। यह पक्षी एक ही है। इस संपूर्ण पक्षपर भोग करनेवाले पक्षी अनंत हैं परंतु भोग न करनेवाला पक्षी एक ही है, तथापि यह एक होता हुआ। भी, सब अन्य भोगी पक्षियोंकी ऐसा प्रतीत होता है कि यह हमारा ( सयुज् सखा ) साथी मित्र है। यह पक्षी एक होते हुए भी सबके साथ रहता और सबका प्यारा मित्र बना रहता है, यह बात कैसी बनती है, यह विचार करके ही समझ लेना चाहिये।

यह दूक्ष ' बंसार दूक्ष ' ही है। इस संसार दूक्षपर बहुत फरू लगते हैं, कई फल पकते हैं और कई कचे भी रहते हैं। इसी खंखारवृक्षपर एक परमातमा सर्वत्र व्यापक होकर रहता है, इस संसारवृक्षकी हरएक शाखापर यह विराजमान है। यह संसारवृक्षका एक भी फल नहीं खाता, परंतु अपने निज तेजसे नमकता रहता है, क्योंकि इसके समान किसीका भी तेज नहीं है।

इसी खंखारमृक्षपर सदा मीठे फल खानेकी इच्छा करनेवाले अनंत जीवातमा रहते हैं, इनके विषयमें ऐसा वर्णन है-

यसिन् वृक्षे मध्वदः सुपर्णा निविधानते

सुवते चाधि विश्वे ॥ ( मं २१ )

" इस संसारमृक्षपर मीठा फल खानेवाले अनंत पक्षी निवास करते हैं यहां अपनी संतानवृद्धि करते हैं और सब इस वृक्षपर ही रहते हैं। " ये पश्री निःसंदेह जीवात्मा ही हैं। क्योंकि यही जीवात्मा वारंवार जन्म लेता है, सुखभीगकी लालसा धारण करता है, संसारमें 'रहता है और संतान उत्पन्न करता है। यहीं जीवात्मा-

तयोरन्यः पिष्पकं स्वाद्वति, अनश्रक्षत्यो अभि चाकशीति । (मं॰ २०)

" उनमेंसे एक मीठा फल खाता है, परंतु दूसरा फलभीग न करता हुआ केवल प्रकाशता है। " मीठा फल खानेवाला जीव आरमा है और फलमोग न करनेवाला परमात्मा है। उसका वर्णन वेदमें अन्यत्र इस तरह आगया है-

अकामो धीरो असृतः स्वयंभू रसेन तृसो न कुतश्चनोनः ।

तमेथ विद्वान् न विभाय मुखोरात्मानं धीरमजरं युवानम् ॥ अथवं. १०। ८। ४४ '' मोगकी कमनारहित, धेर्यवान, अमर, स्वयंभु, रससे तृप, कहीं भी न्यून नहीं, जरारहित तरण इस पर्म आस्माकी जानकर ही मृत्युका भय दूर होता है। " यह परमात्मा अकाम होनेके कारण फल भीग नहीं करता और इसका मित्र जीवात्मा सकाम होनेके कारण सदा मीठे फल खानेकी इच्छा करता है। तथापि इसको सदा मीठे फल मिलते ही हैं ऐसा कोई नियम नहीं। यह जैसा कर्म करता है, उसके अनुसार उसकी मीठे या कडुवे फल मिलते रहते हैं और जो मिलते हैं उनका भाग वह करता रहता है।

जीवात्मा और परमातमा 'स-युज्' अर्थात् एक दूसरेके साथ लगे हैं, इनके मध्यमें कोई स्थानका अन्तर नहीं है। जिस स्थानमें एक है उसी स्थानमें उसके साथ दूसरा है। जीवास्मा ( मध्वदः सुपर्णाः ) मीठा भीग करनेवाले ये जीव आनंत हैं, अनंत होनेके कारण इनका आकार अणु है, अर्थात् ये छोटे छोटे पिटिछल हैं । परंतु परमातमा प्रत्येकके साथ समानतया होनेके कारण विभु (न कुतश्चन जनः) सर्वत्र व्यापक और कहीं भी न्यून नहीं ऐसा है। यह परमारमा हरएकमें व्यापक है, देखिये इसवा वर्णन-

#### इन्द्रं मित्रं वर्रणम्यिमांहुरथो दिव्यः स संपूर्णो गुरुत्मान् । एकं सद् वित्रां बहुधा वंदन्त्यमि यमं मात्रिश्चानमाहुः ॥ इति पश्चमोऽनुवाकः ॥ ॥ नवमं काण्डं समाप्तम् ॥

11 26 11(26)

अर्थ- [एकं सत्] एक सत् वस्तु है उसीका [विषाः बहुधा वदन्ति] ज्ञानी लोग अनेक प्रकार वर्णन करते हैं। उसी एकको इन्द्र, मित्र, वरुण, अग्नि, दिन्य सुवर्ण, गरुत्मान्, यम और मातिरिश्वा [अथो आहुः ] कहते हैं॥ २८॥

मावार्थ- सत्य तत्त्व केवल एक ही है, परंतु ज्ञानी लोग उसी एक सत्य तत्त्वका वर्णन गुणबोधक अनेक नामोंसे करते हैं। उसी एक सत्य तत्त्वको ने इन्द्र, मित्र, वहण आदि भिन्न भिन्न नाम देते हैं॥ २८॥

#### छन्दोंका महत्त्व।

#### वाणी और गोरक्षण।

गायत्री, त्रिष्टुप्, जगती आदि सात छंद मुख्य हैं। इनके भेद और बहुत ही हैं। इन सात छन्दोंमें वेदका ज्ञान भरा रखा है, इसीलिए कहा है कि अज्ञानका आच्छादन करके ज्ञानका प्रकाशन करनेवाले ये छन्द हैं। इन छन्दोंमें किस प्रकारका आन है इस विषयमें थोडासा विवरण प्रथम मंत्रमें है। उसमें कहा है-

(गायत्रे गायत्रे) गायत्री छन्दमं (गाय) प्राणाकी (त्रं) रक्षा करनेका ज्ञान है। जो लोग गायत्री छंदवाले मंत्रीका उत्तम अध्ययन करेंगे, वे प्राणरक्षा करनेकी विद्या उत्तम रीतिसे जान सकते हैं। (त्रैष्टुभात्) त्रिष्टुप् छन्दमं (त्रै-प्टुभं) तीनोंका अर्थात् प्रकृति, जीवातमा और परमातमाका गुणवर्णन है, इस कारण जो लोग त्रिष्टुप् छन्दोंवाले मंत्रोंका उत्तम अध्ययन करेंगे उनकी प्रकृतिविद्या आत्मविद्या और ब्रह्मविद्याका ज्ञान हो सकता है और वे प्रकृतिविद्यासे ऐहिक सुख और आत्मविद्यासे अमृतत्वकी प्राप्ति कर सकते हैं। इस प्रकार यह वेदमंत्रोंकी विद्या इहपरलेकिक सुखका साधन होती है।

(जगित जगत्) जगित छन्दमें जगत् संबंधी अद्भुत ज्ञान भरा है। जो ज्ञान प्राप्त करनेसे मनुष्य इस जगत्में विजयी है। सकता है। इसीलिए इसी मंत्रमें आगे कहा है कि—

य इत् तत् विदुः ते अमृतस्वं आनशुः। ( मं॰ १ )

"जो ज्ञानी इस ज्ञानको-इस वैदिक ज्ञानको-यथावत ज्ञानते हैं, व अमृतको अर्थात् मोक्षको प्राप्त करते हैं।" उक्त प्रकार छदोविद्याको ज्ञाननेवाले मोक्षके अधिकारी होते हैं। इसका अर्थ यह नहीं है कि वे केवल मोक्षके ही अधिकारी हैं और इस जगत्त् की उन्नतिकों वे नहीं प्राप्त कर सकते, प्रत्युत वे जागतिक उन्नतिको जैसे प्राप्त होते हैं उसी प्रकार आत्मिक उन्नतिको भी वे प्राप्त होते हैं। जो मोक्षके अथवा अमृतत्वके अधिकारी होते हैं वे सामान्य मौतिक उन्नतिको प्राप्त कर सकते हैं यह कहनेकी भी कोई आवश्यकता नहीं। क्योंकि श्रीकृष्ण मगवान्, राजा जनक, श्रीरामचन्द्र आदि सुक्त पुरुष इह लोकका व्यवहार करनेमें भी उत्तम दक्ष ये और उन्होंने ऐहिक व्यवहार उत्तम तरह किये थे। और ये तो अमृतत्वके अधिकारी थे इस विषयमें किसीको भी संदेह वहीं है। इस प्रकार इस वेदमंत्रोंके ज्ञानको प्राप्त करनेवाले मनुष्य इह परलोकमें परमोच गतिको प्राप्त कर सकते हैं। प्रत्येक मनुष्य जो इस भूलोकमें देहधारण करके आया है वह अमरत्व प्राप्त करनेके लिये ही है। इसीलिए कहा जाता है कि वेदका ज्ञान प्रत्येक मनुष्यके लिये उन्नतिका मार्ग बतानेमें समर्थ है।

( गायत्रेण अर्क प्रतिमिमीते ) गायत्री छन्दर्से अर्चनीय देवकी शब्दरूपी प्रतिमा निर्माण की है। प्रत्येक मनुष्यकी जिस एक अद्वितीय देवकी अर्ची करनी अत्यंत आवश्यक है, उस देवकी वस्तुतः प्रतिमा तो नहीं है, परंतु उसकी शब्दमयी प्रतिमा 'गायत्री छंद' है। इस कारण पाठक यदि किसी स्थानपर परमात्म देवकी प्रतिमा देख सकते हैं तो वे इस छन्दमें ही देख सकते हैं।

( अर्केण साम ) इस अर्चनीय अर्थात् पूजनीय देवकी सहायतासे 'साम 'अर्थात् शान्ते प्राप्त होती है। इस शान्तिका ही दूसरा नाम ' अमृत ' है। अमृत और साम एक ही अवस्थाके वाचक शब्द हैं अस्तु। इसी तरह त्रिष्टुप् छन्दसे भी वर्णनीय देवता का वर्णन किया जाता है। त्रिब्टुभ छन्दकी वाणी उसीका वर्णन करती है। पूर्व मंत्रमें कहा है कि त्रिष्टुप् छन्दसे प्रकृति,जीव और परमात्माका वर्णन होता है, वहीं बात यहां इस मंत्रमें अनुसंघेष है। इस प्रकार-

#### सात छन्द।

द्विपदा चतुष्पदा सप्तवाणीः अक्षरेण मिमते । ( मं॰ २ )

"दो चरण और चार चरणोंबाले जो सात छन्द हैं, उनके प्रत्येक चरणमें अक्षर संख्याका परिणाम अक्षरोंकी संख्याकी गिनती करनेसे ही होता हैं।" जैसा अनुष्टुभूमें चरणमें आठ अक्षर, इसी प्रकार अन्यान्य छन्दोंके पादोंमें अन्य संख्या अक्षरोंकी होती है। इस प्रकार अक्षर संख्याकी न्यूनाधिकतासे ये छन्द होते हैं।

(गायत्रस्य तिसः समिधः) गायत्री छन्दके पाद तीन हैं। प्रत्येकमें अक्षर आठ होते हैं। जगती छद्से जगतका वर्णन है यह बात प्रथम मंत्रमें कही है, वही फिर इस तृतीय मंत्रमें दुहराते हैं भौर कहते हैं कि (जगता दिवि सिंधुं अस्कभावत्) जगित छन्दसे गानो युलोकमें महासागरका फैला रखा है। अर्थात जैसा महासागरका वर्णन होता है वैसा ही युलोकका वर्णन किया है। इस महासागर में ये नक्षत्र छोटे छोटे द्वीपोंके समान हैं इत्यादि आलंकारिक वर्णन यहां समझना उचित है।

इसी प्रकार ( रथंतरेण सूर्य पर्यपद्यत् ) रथन्तर से सूर्यका ज्ञान प्रत्यक्ष होता है । क्यों के उसमें यह वर्णन अतिस्पष्ट है । इसी प्रकार ( रथंतरेण सूर्य पर्यपद्यत् ) रथन्तर से सूर्यका ज्ञान प्रत्यक्ष होता है । क्यों के उसमें यह वर्णन अतिस्पष्ट है । इस ज्ञानकी ( महा महित्वा ) महता क्या कथन करनी है, यह ज्ञान तो मनुष्यको अन्तिम मंजलतक पहुंचा देता है । यह ज्ञान सबसे तो मनुष्यको इस जगत्में और उस खर्गमें और अन्तमें मोक्षतक उत्तम मार्गदर्शक होता है । अतः यही वेदमंत्रीका ज्ञान सबसे अधिक महस्वपूर्ण है ।

सुहस्त गोरक्षक।

जिस प्रकार ( सुद्दस्तः सुद्धां धेतुं उपह्नये ) उत्तम हाथवाला उत्तम दोइन करने योग्य धेनुको पुकारता है, उसी प्रकार मनुष्य इस वेदवाणीक्ष्मी कामधेनुको अपने पास बुलावे। गायका दूध निचोडनेवाला 'सुद्दस्त' अर्थात् उत्तम प्रेमपूर्ण हाथवाला होना मनुष्य इस वेदवाणीक्ष्मी कामधेनुको अपने पास बुलावे। गायको काहिये। 'दुईस्त' नहीं होना चाहिये। दुईस्त मनुष्य वह है कि जो गौको कष्ट पहुंचाता है, ऐसा दुईस्त मनुष्य अपने पास न बुलावे। परंतु जो हाथ सदा गायकी सेवाके लिये तत्पर रहता है, गायका प्रिय करनेमें जो दक्ष है, वही मनुष्य अपने पास न बुलावे। गौ अवध्य होनेसे गायके साथ किसी प्रकार भी 'दुईस्त'का संबंध नहीं आमा चाहिये। 'सुद्दस्त' होकर ही मनुष्य गायको बुलावे। गौ अवध्य होनेसे गायके साथ किसी प्रकार भी 'दुईस्त'का संबंध नहीं आमा चाहिये। 'सुद्दस्त' होकर ही मनुष्य गायके पास जावे, यह वेदका उपदेश स्पष्टतासे कहता है कि 'गोरक्षण' करना मनुष्यका वेदोक्त धर्म है। जो प्रेमसे गोपालन गायके पास जावे, यह वेदका उपदेश स्पष्टतासे कहता है कि 'गोरक्षण' करना मनुष्यका वेदोक्त धर्म है। जो प्रेमसे गोपालन करता है वही सच्चा वैदिकधर्मों है, क्योंकि गौ' नाम जैसा गायका वाचक है वैसा ही वह 'वेदवाणी' का भी वाचक है। अतः करता है वही सच्चा वैदिकधर्मों है, क्योंकि गौ' नाम जैसा गोका कोर इस वेदवाणीका दौहन करें। गौका दौहन करनेसे ( गोधुक् एनां दौहत ) गायका दौहन करनेवाला इस गौका और इस वेदवाणीका दौहन करें। गौका दौहन करनेसे

(गोधुक एनां दोहत ) गायका दाहन करनवाला इस गाका जार इस प्रपाणका पार्च कर गाका प्राप्त होता है। गायके दूधसे अमृत क्षि प्राप्त होता है शिर वेदवाणीहियी वाग्गोका दोहन करनेसे अमृत जैसा श्वान प्राप्त होता है। गायके दूधसे अमृत क्षि दूध प्राप्त होता है विद्यानिस भी होता है। यहां यज्ञ करनेके दोनों साधन हैं। इसीलिये कहा है कि (तत् धर्म: सप्रजेसा यज्ञ होता है, वैसा ही वेदवाणीहियों गो अपने ज्ञानसे यज्ञ का मार्ग बता रही है और यह गो अपने दूध से वोचत् ) यज्ञका ही वे मंत्र वर्णन करते हैं। वेदवाणीहियों गो अपने ज्ञानसे यज्ञ का मार्ग बता रही है और यह गो अपने दूध से यज्ञ करती है। इस तरह दोनों गोवांकी समानता है।

यश करता है। इस तरह दाना गावाका जनायता दें .
(वसूनां वसुपरनी) यह गौ-वेदवाणी और गोमाता-वसुओं की पालने हारी है। वसु नाम एश्वर्यका वाचक है। सब प्रकार के प्रिथ्य ज्ञानसे और बलसे ही प्राप्त होते हैं। वेदवाणी रूपी गौसे ज्ञान मिलता और गोमातासे पोषक अन्न मिलता है। इस प्रकार ये देनों गौने ऐश्वर्यों का प्रदान करती हैं। जिस प्रकार यह गोमाता अपने (वरसं इच्छन्ती) बछडे की इच्छा करती हुई घरमें आती है, उसी प्रकार यह वेदवाणी भी इस भूमंडलपर इसलिए अवतीण हो गई है कि ये अनन्त मानवजीव इस ज्ञानामतका पान

देनेवाला और इन दोनोंसे शक्तियां प्राप्त करके पुष्ट होनेवाला तीसर। मध्यम भाई है। यह वर्णन भी पूर्वोक्त जीवात्मा, परमास्मा और पोषक संसारका ही सूचक है। विद्युत्से मन और जीवात्माका भी वर्णन किया जाता है, क्षणमात्र चमकनेका धमें इनमें समान है। जिस तरह विद्युत् एकक्षणमें चमकती है पूबक्षणमें नहीं होती और उत्तर क्षणमें भी नहीं होती, उसी प्रकार जीवभी जनमसे मृत्युतक चमकता है और पूर्व तथा उत्तर कालमें छिपा रहता है। अस्तु। इस रीतिसे इस प्रथम मंत्रमें सूर्योदि तीन तेजोंके वर्णनके मिषसे जीवात्मा, परमात्मा कौर संसारका वर्णन किया है, सो पाठक देखें। इसी मंत्रमें और कहा है कि—

अत्रापद्यं विद्वति सप्तपुत्रम् । ( मं० १ )

"यहां सात पुत्रोंवाले प्रजापितका मेंने दर्शन किया " पूर्वीक्त वर्णनमें विद्यति अर्थात् प्रजापितका मणेन है यह बात इस मैत्रिसे स्पष्ट होती है। यहां विद्यति प्रजापित ये नाम सब जगत् के पालनेवालेके सूचक हैं। इसके सात पुत्र हैं, इसके सात पुत्र ये ही सात लोक हैं क्यों के इसीने इनकी उत्पक्ति की है। यह उन सात लोकोंका पिता है और ये उसके पुत्र हैं। जो " वाम पिलत " आदि नामों से प्रथम मंत्रमें वर्णित हुआ है, वही जगत्पालक सबका पिता और जिठा माई परमेश्वर है। उसके माई अथवा पुत्र सब जीव हैं और इन जीवोंको भोग देनेवाला यह सब संमार है। यह बात इस प्रथम मंत्र के मननेस स्पष्ट हो गई है। आगे कहा है कि—

सस युज्जन्ति रथमेकचक्रम् । एको अश्वी वद्दति सस नामा । ( मं० २ )

"एक रथको सात जोडे हैं।" अर्थात् इस शरीर रूपी रथको सात घोडे जोडे हैं परन्तु ये सात घोडे होते हुए भी वस्तुतः 'सिमनामक एक ही घोडा इसको चलाता है। अर्थात् इस रथको चलानेवाली गति एक ही है, परंतु वह सात प्रकारके क्षें में दीखती है। जैसा आंख, नाक, कान, रसना, स्वचा, सन ये सात शानिद्रिय हैं, ये शानिद्रियरूपी सात घोडे इस शरीरको जोते हैं, परंतु देखा जाय तो ऐसा स्पष्ट प्रतीत होगा कि आत्माकी एक चित् शाक्ति इन सातीं इंद्रियों निभक्त हो गई है अतः यहां कर सकते हैं कि यहां घोडे सात भी हैं और सात नामोंवाला एक ही घोडा है। एक कथनमें स्थून की ओर दूसरे कथनमें सूक्ष्म की ओर से देखा गया है।

इसी प्रकार दो द्वाथ दो पांव, मुख, गुदा और शिक्ष ये सात कमेंद्रियां थदापि सात हैं, तथापि आत्मा की कमैशाफि के ही ये सात विभाग हुए हैं इसिलिय स्थूल दृष्टिसे ये सात घोड़े इस शरीर रूपी रथको जीते हैं; ऐसा हम कह सकते हैं तथापि आत्मा की दृष्टिसे हम ऐसा भी कह सकते हैं कि एक ही आत्माकी कर्मशाक्ति यहां सात रीतिसे विभक्त होकर कार्य कर रही है।

कर्मेद्रिय, ज्ञानिदिय, आण, मन, चित्त अहंकार, बुद्धि ये भी सात घोडे इस शरीर के साथ जोते गये हैं परंतु आत्माकी ओरसे

देखनेसे ऐसा भी कह सकते हैं कि एक ही इन्द्रशक्ति इस सब इंद्रियोंन कार्य कर रही है।

इसी प्रकार अन्यान्य विषयों के संबंधमें समझना थोग्य है। जैया एक ही प्राण शरीरमें ग्यारह स्थानों में रहनेसे प्राण, अपान आदि नामों को प्राप्त करता है। यह भाव शारीरिक विषयों के संबंधमें हुआ, परंतु जैसा यह शरीर छोटा ब्रह्माण्ड है उसी प्रकार यह संपूर्ण जगत् भी एक बडा शरीर ही है। अतः दोनों स्थानों में नियम एक जैसा है, अतः 'एक रथको सात घोडे जोते है, परंतु सात नामों नाला एक ही घोडा इस रथको खीं बता है' इस बातको इस जगत्में भी देखना जाहिये।

यह जगत् पृथ्वी, आप,तेज, वायु, आकाश, तन्मात्र और महत्तत्व इन सातोंके द्वारा चलाया जाता है यह सत्य है, तथािप एक ही महत्तत्त्व इन सातोंके द्वारा चलाया जाता है यह सत्य है, तथािप एक ही महत्तत्त्व इन सातों में परिणत होकर इस जगत्को खगता है यह भी उतना ही सत्य है। सूर्यके किरणों सात रंगोंके सात किरण हैं यह बात जैसी सत्य है उसी प्रकार सूर्यका एक ही किरण उन सात प्रकाशाकिरणों विभक्त हुआ है यह भी उतना ही सत्य है। इसी कारण सूर्यको सप्ताव, सप्तरित्म इत्यादि नाम दिये गये हैं।

एक संवत्तर कालके सात ऋतु है, वयंत, श्रीव्म, वर्षा, शरत्, हेमंत शिशिर ये छः और अधिक मासका एक निल कर

सात ऋतु हैं। तथापि इन सातों ऋतुओं में एक ही काल व्यापता है और सात ऋतुओं में परिणत होता है।

बाल्य, कीमार्थ, तारूण्य, यौवन, परिहाण, वार्धक्य, जरा ये सात आयुके जैसे सात भाग हैं और इनमें एक ही जीवन की अवधि अर्थ त् आयु व्यतीत होती है; उसी प्रकार इस जगतकी आयुक्त भी सात भाग हैं और उनमें जगतकी आयु विभक्त होती है। इस दृष्टिंसे सर्वत्र देखना योग्य है। तात्पर्य यह है कि स्थूल दृष्टिंसे विभक्त अवस्था ज्ञात होती है और सूक्ष्म हिसे

एकावस्था किंवा साझ्यावस्था प्रतीत होती है। इसके लिये और भी एक उदाइरण देते हैं। मिट्टी एक है परंतु उसके पात्र अनंत होते हैं, सोना एक है परंतु उसके अनंत आसूषण होते हैं। यहां मिट्टी और सोनेकी दृष्टिसे सब पात्र और आसूषण एक ही हैं, तथापि व्यवहारके आकार भेदसे उनमें भेद भी है। इसी प्रकार 'एक रथकी ओढनेवाले सात घोड़े हैं तथापि उन सातौंदा नाम घारण करनेवाली एक ही खींचनेवाली शक्ति है,' इप मंत्रके कथनमें " एक ही शक्ति सात स्थानोंमें विभक्त होकर इस जगतमें कार्य कर रहा है" इतना ही विषय मुख्य है, फिर पाठक उसकी शरीरमें देखें अथवा जगत्में देखें।

जिस रथको ये सात घोडे जोते हैं उस रथको एक ही चक्र है । और वह चक्र-

त्रिनाभि चक्रमजरमनर्वम् । (मं० २)

'तिन नाभिवाला यह एक चक्र जरारिहित और अ ।तिबंधसे चलनेत्राला है।'' इसका विचार प्रथम हम जगत्में देखेंगे, कालचक एक है, और उसके भूत, भविष्य, वर्तमान ये तिन केन्द्र हैं। यह चक्र कदापि क्षीण नहीं होता और न इसकी कोई प्रतिबंध करता है। संवत्सरचक एक है और उसके शीत, उष्ण और वृष्टिके तीन केन्द्र हैं। इनमें यह घून रहा है। प्रकृतिचक एक ही है और उसके सत्व,रज और तम ये तीन केन्द्र हैं इनमें यह धूम रहा है। जगत् चक एक है और उसके उत्पत्ति, स्थिति और लय ये तीन केन्द्र हैं इनमें यह घूम रहा है, इस तरह सृष्टिके अन्दर इस एकचककी बातको पाठक देखें और अनुभव करें। इसी ढंग से मनुष्य के अन्दर भी इस चक्रको देखना उचित है। एक ही शरीरचक कफ, पित्त, वात इन तीन केन्द्रों पर

चल रहा है। यही प्रवृत्तिचक सत्व, रज, तमके ऊगर घूम रहा है। इसी तरह और कई नामियां यहां भी हैं।

यत्रेमा विश्वा भूवनाधि तस्थुः। ( मं० २ )

" इसके अन्दर सब भुवन ठहरे हैं।" यह जो चक पूर्वस्थानमें कहा है उसमें सब भुवन रहे हैं। जगत् के पक्षमें संपूर्ण भुवन रहे हैं यह बात स्पष्ट ही है। शरीरके पक्षमें शरीरान्तर्गत सब अंग और अवयव ही यहां सुवन लेनेसे मंत्रमें कहा तत्त्व शरीरमें अनुभव हो सकता है। शरीरमें कफिपत्तवात नामक तिना नाभियोंमें अमण करनेवाले चक्रमें ये सब अंग और अवयव कार्य करते हैं। इसी ढंगसे अन्यान्य चकों के विषयमें जानना योश्य है।

भगले तृतीय मंत्रमें (इमं रथं ये सप्त अधितस्थुः ) इस रथके आश्रयपर जो स्नात तत्त्व अधिष्ठित हुए हैं, ऐसा कहकर आगे सत्तवक रथ, सत अश्व, सात (स्वसार: ) बहिने तथा ( गर्वा सत ) सात गीवें 'हें ऐसा कहा है यह रथ सात चकोंवाला है, इसके सात गति—साधन हैं, येही सात गतियां इसके अश्व हैं, गो नाम वाणीका है इस शरीरमें इस वाणीके सात मेद हैं, इदियां सात सात विभक्तियां, सात, कालविभाग,( अयन, ऋतु, मास, पक्ष, दिन, रात्री, मुहूर्त ये सात कालविभाग हैं। सात बहिनें बहां शरीरमें सात मजा केन्द्रोंसे चलनेवाके प्रवाह हैं, सात इंद्रियोंमें चलनेवाले प्रव ह हैं। बाह्य जगत् में सप्त लोक, सप्त अवस्था, सात किरणे, सात नदियां आदिकी कल्पना करना योग्य है।

यह कूटमंत्र है और इसका अर्थ इस प्रकारके मनन से जाना जा सकता है। आगे चतुर्थ मंत्र देखिये-

अनस्था अस्थन्वन्तं विभर्ति (मं० ४)

'' (अन्- अस्था ) जिसमें हड्डी नहीं है ऐसा आत्मा (अस्थन्- वन्तं ) हड्डीवाले शरीरका धारण करता है।" यह महस्वपूर्ण कथन इस मंत्रमें कहा है। आध्माके लिए। अनस्था। शब्द है और शरीरके लिए अस्थन्वान्। शब्द है। इसी प्रकारका भाव निम्नालिखित यजुर्वेदके मंत्रमें है-

**अ**कायमञ्जामस्ताविरं शुद्धमपापविद्धम् । वा॰ यजु॰ ४० । ६

'' वह आत्मा शरीररहित, व्रणरहित, स्नायु-मांख-गहित है, अतएन शुद्ध और पापराहित है। '' यह ' अन् - अस्था ' ( अस्थिरहित ) शब्दका ही अधिक विवरण है, अधिक अर्थका विस्तार है । वह आत्मा हड्डारहित मासरहित शरीररहित व्रणरहि-त, रक्तरहित, धमनीरहित, चमैरहित है, इसी प्रकार और भी वर्णन हो सकता है। शरीर हड़ी, मांस, व्रण, रक्त, धमनी आदिसे युक्त है। इस शरीरका धारण उक्त प्रकार का आत्मा कर रहा है। जह शरीरका धारण चेतन आत्मा करता है। इसको कीन देखता है ? --

कः जायमानं प्रथमं ददर्श ? ( मं॰ ४ )

"इस प्रकट होनेवाळे आत्माका सबसे प्रथम किसने दर्शन किया ?" इसके अस्तित्वके विषयमें किसने प्रथमसे प्रथम अनुभव किया ? किसने निश्चित रूपसे इसको जान लिया ? किसने इसकी आर्थ्यमयी शक्तियोंका सबसे पृष्टिले अनुभव किया ? अर्थात् कीन इसको पूर्णतासे जानता है ? और—

भूम्याः असक् असुः जात्मा कांस्वत् ? ( ४ )

"इस भूमिक अन्दर अर्थात् स्थूल शरीरके अन्दर रक्त मांस, प्राण और आतमा कहां मला निवास करते हैं।" यह स्थूल शरीर पृथ्वीतत्त्वका बना है, उससे भिन्न जलतन्त्र है, वायुतत्त्व भी भिन्न है, तथापि इस शरीरके अन्दर ये पञ्चतत्त्व एक स्थानपर विराजमान हुए हैं और एक उद्देश्य कार्य कर रहे हैं ? इन विभिन्न तत्त्वोंको एक उद्देश्य चलानेवाला यहां कीन है ? यहां पृथ्वी तत्त्वसे हड्डी आदि कठीन पदार्थ, जलतत्त्वये रक्त रेत आदि प्रवाही पदार्थ, आग्ने तत्त्वसे पाचन शक्ति, उष्णता आदिकी स्थिति, वायुतत्त्वसे प्राण आदिकी स्थिति और परमात्मासे आत्मा का प्रकटीकरण इस शरीरमें हुआ है। परंतु ये कहां कैंसे रहते हैं ? कीन इनका संचालक है। इसी विषयका एक मंत्र अथवीवदमें है वह यहां देखिये—

को मस्मित्रापो ब्यद्धाद्विषूत्रृतः पुरुतृतः सिंधुस्थ्याय जाताः । तीत्रा भरुणा लोहिनीस्ताम्रधूम्रा जर्ध्वा अत्राचीः पुरुषे तिस्त्रीः ॥ मथर्वे. १०। २ । १ १

" किस देवताने इस शरीरमें शींघ्र गतिवाले, लाल रंगवाले और तिबंके धूम्रके समान रंगवाले, ऊपर, नीचे और तिरछे चलनेवाले जलप्रवाह ग्रुरू किए हैं ?"यह रक्तके अभिसरणके संबंधमें वर्णन है, इसी (१०।२) केन सूक्तमें शरीरके अन्यान्य अवयवोंके विषयमें भी पृच्छा की है। इस प्रकार किस देवताके द्वारा यह सब शरीर धारण हुआ है ? यह तत्त्व झानके विषयमें एक महस्वका प्रश्न है।

कः विद्वांसं प्रष्टुं उपगातु ? ( मं ४ )

" कीन शिष्य इसके विषयमें पूछनेके लिये विद्वान्के पास जाता है '' और कीन इसके विषयमें ज्ञान प्राप्त करना चाहता है और कीन इसके विषयमें निश्चित ज्ञान देता है ?

यः वेद इद ब्रवीतु । ( मं० ५ )

"जो इस आत्माक विषयमें ठीक ठीक ज्ञान जानता है वह यहां आवे, और हम सब शिष्योंसे उपदेश करें "और हमकी कराते कि यह आत्मा इस शरीरका धारण किस प्रकार करता है ? यह आत्मा अस्थिरहित होता हुआ अस्थिवाले शरीरको चलाता है, मूक शरीरसे यही वार्तीलाप करता है और पंगु शरीरको यही चलाता है। पांचोंसे चलना होता है, परंतु ये पांच शरीरके पास हैं और आत्मामें नहीं हैं, तथापि शरीर आत्माकी प्रेरणांक विना चल नहीं सकता। इसी प्रकार शब्दोंचार करने-वाला मुख है तो शरीरके पास, परंतु आत्माकी प्रेरणांक विना केवल शरीरसे शब्दोंचार हो नहीं सकते। इसीलिये-

अस्य वामस्य वेः निहितं पदं वेद् । ( मं॰ ५ )

'' इस परमित्रय गतिमान आत्माका इस शरीरमें रखा हुआ जो पद है, '' उसकी जानना चाहिये। यही पद प्राप्त करना चाहिये, यह ग्रिप्त है इसीलिये इसकी खोज करनी होती है। सब योगी मुनि, ऋषि, सन्त महन्त इसीकी खोज करते हैं, प्राप्ति करते हैं और आनन्दक भागी बनते हैं।

गावः अस्य शीर्णः श्लीरं दुहते। ( मं०५ )

" इंदियक्षी गौर्ने इसके सिरके स्थानसे दूध निचोडती है। '' आंख, नाक, कान, जिह्ना, खचा आदि इंदियक्षी गौर्ने रूप, गंध, शब्द, रस और स्पर्श रूपी दूध निकालती हैं और इन विषयक्षी दूधको यह प्राप्त करके सुखका भागी होता है। इसके विषयमें जिज्ञास पुरुषके मनमें बहुतवार अनेक प्रश्न पूछनेके लिये उपस्थित होते हैं और वह पूछता भी है-

पाकः मनसा अविज्ञानन् प्रच्छामि। देवाना पना निहिता पदानि॥ ( मं॰ ६ ) "(पाकः) पक वर तैयार होनेवाला मुमुख्य मनुष्य ( मनसा अविजानन् ) मनसे कुछ भी आस्मज्ञान नहीं जानता है इसलिये पूछता है कि इस देहके अन्दर ( देवानां पदानि ) अनेक देवों के स्थान कहां कहां रखे हैं।" मनुष्य पक कर परिपक्व अर्थात् पूर्ण होनेके लिये यहां रखे हैं,इनमें जिसको अपने अज्ञानका पता लगता है,वह मुमुख्य बनता है और वह सद्गुंठके पास जाकर उससे प्रश्न पूछता है कि 'हे गुरो ! जो अनेक देवताओं के पद इस शरीरमें रखे गये हैं वे कहां हैं ? किस देवताका पद यहां दिस स्थानपर रखा गया है है यहां सूर्यदेवने अपना पद चक्षस्थानमें रखा है, वायुदेवने अपना पद फेफडों में रखां है, जलदेवने अपना पद जिह्यस्थानमें तथा रक्तमें रखा है इसी प्रकार अन्यान्य देवोंने अन्यान्य स्थानों में अपने पद रखे हैं। इस तरह इस शरीरमें अनेक देवताओं के पद अर्थात् स्थान किंवा निवासथान हैं। पाठक इनका अनुभव करें और यह किस प्रकार देवमंदिर है इसका ज्ञान प्राप्त करें। यही बात अन्यत्र निम्न प्रकार कही है—

दश साकमजायन्त देवा देवेभ्यः पुरा ।
यो वै तान्विधात्मयक्षं स वा श्रद्य महद्भदेत् ॥ ३ ॥
प्राणायानी चक्षुः श्रोत्रमक्षितिस्र श्चितिस्र या ।
व्यानोदानी वाङ्मनस्ते वा शार्क्षातमावहृत् ॥ ४ ॥
ये त शासन् दश जाता देवा देवेभ्यः पुरा ।
पुत्रेभ्यो छोकं दस्वा किस्मिस्ते छोक शासते ॥ १० ॥
संसिचो नाम ते देवा ये संभारान्तसमभरन् ।
सर्व संसिच्य मर्स्य देवाः पुरुषमाविशन् ॥ १३ ॥
गृहं कृत्वा मर्त्य देवाः पुरुषमाविशन् ॥ १८ ॥
रेतः कृत्वाज्यं देवाः पुरुषमाविशन् ॥ १९ ॥
तसाद्वै विद्वान् पुरुषमिदं ब्रह्मेति मन्यते ।
सर्वी ह्यस्मिन्देवता गावो गोष्ट ह्वासते ॥ ३२ ॥

अथर्व, १९१८ (१०)

"दस देवांसे दस देवपुत्र उत्पन्न हुए, जो इनकी प्रत्यक्ष देखता है वह बड़ा तरवज्ञान कह सदता है। प्राण, अपान, चक्क, श्रांत्र, अमरस्व और नाज्ञ, व्यान, उदान वाणी और मन ये दस तरें संकल्पको चलाते हैं। दस देवोंसे जो दस देवपुत्र हुए, वे अपने पुत्रोंको स्थान देकर किस लोकम चले गये ? सिंचन करनेवाले देव हैं जो सब संभार इक्ट्रा करते हैं, सब मत्ये देहको सिंचन करके ये देव मनुष्य देहमें घुसे हैं। देह रूपी मर्थ घर करके इसमें देव रहने लगे हैं, रेतका घी बनाकर देव इस पुरुषमें आगये हैं। जो ज्ञानी है वह इस पुरुषको ब्रह्म करके मानता है, क्योंकि इसमें सब देवताएं रहती हैं, जैसी गोशालामें गौनें रहती हैं।"

इस प्रकार इस शरीरक्षि देवशालाक। वर्णन है। यहां आंखमें सूर्य, फेफडोमें प्राण किंवा वायु, इस प्रकार अन्यान्य देव अन्यान्य स्थानों विराजते हैं। बड़े सूर्य वायु आदि देव बाह्य विश्वमें हैं और उनके छोटे पुत्र नेत्रादि स्थानपर निवास करते हैं। यहीं मानों उनके पद रखे हैं अर्थात सूर्यने अपना पद नेत्रस्थानमें रखा है, वायुने अपना पद फेफडोमें रखा है, जलने अपना पद जिह्वापर रखा है इसी प्रकार अन्यान्य देवोंने अपने पद शरीरस्थानीय अन्यान्य अन्यान्य मागोंमें रखे हैं। इन्हींका वर्णन (देवानां निहिता पदानि) देवोंके पद यहां रखे हैं इन शब्दोंसे हुआ है। तथा—

कवयः ओतवे उ सप्त तन्तून् वितरिनरे । (मं॰ ६)

"किथ लोग जीवनका वस्न बुननेके लिये सात धागें को फैलाते हैं।" जिस प्रकार जीलाहा ताना फैलाता है और उसमें बानेके धागे रखकर उत्तम वस्न तैयार करता है, उसी प्रकार नेत्रसे रूपके, कानसे शब्दके, नाकसे गंधके, जिह्नासे आखाद-के, त्वचास स्पर्शके, मनसे झानके और बुद्धिसे विभानसे धागे फैलाकर इस तानमें कर्मयोग और ज्ञानयोगका बाना मिलाकर संदर जीवन का वस्न बनता है। यही पुरुषाया जीवनका वर्णन है। ये सात तन्तु हैं प्रायः हरएक मनुष्य की खुद्दीपर ताना फैलाया है, जो इसमें पुरुषार्थका बाना मिलायेगा वही उत्तम जीवनका बना सकता है। इस प्रकार सात तन्तुओं का वर्णन पाठक देखें और इससे पूर्व जो 'सात' संख्यावाले पदार्थों का वर्णन आया है उसके साथ इसका अनुसन्धान करें।

अचिकित्वान् न विद्वान्, चिकितुषः विद्वनः कवीन् पृच्छामि । ( मं० ७)

अज्ञानी अविद्वान में ज्ञानी विद्वान कवियें थे पूछता हूं। ये ज्ञानी लोग मेरी आशंका की दूर करें। अज्ञान ज्ञानीसे पूछे, अविद्वान विद्वान के पास जाय, साधारण मनुष्य कविके साथ रहे और अपनी आशंकाएँ पूछें और इस तरह ज्ञान प्राप्त करें। विद्वान थे पूछने योग्य प्रश्न यह है—

यः इमाः षट् रजांसि तस्तंभ ( मं० ७ )

ं किस एकने इन छः लोकोंको आधार दिया है?'' किस एकका आधार इस संपूर्ण जगतको प्राप्त होता है ? किसके आधार पर यह विश्व है और चल रहा है ? यह प्रश्न विद्वानको प्राप्त कर उसे पूछना योग्य है, और भी एक प्रश्न पूछना योग्य है—

अजस्य रूपे किं एकं स्वित् ? ( मं॰ ७ )

''अजन्मा आत्माके हपमें एक हप कीनसा है? अनेक अजन्माजीवात्मा हैं, इनकी संख्या अनन्त है। इन अनन्त जीवात्माओं में एक तत्त्व जो है वह कीनसा तत्त्व है। एक ही परमात्मा सर्वत्र व्याप्त है। यह एकरस और सर्वत्र अनुस्यूत है। जीवों में अनेकरव और अणुत्व है। इसमें अनेकरव नहीं और अणुत्व भी नहीं है। प्रत्युत इसमें एकरव और सर्वव्यापकरव है। यही एक तत्त्व सर्वत्र भरपूर है। कोई पदार्थ इससे खाली नहीं है। यह परमात्मा अपनी प्रकृतिक साथ रहता है, यह एक गृहस्थके समान है। प्रकृति उसकी धर्मरती है और वह उस प्रकृतिका धर्मपति है। ये किस प्रकार वर्तीव करते हैं देखिये—

माता पितरं ऋते आबभाजे। ( मं० ८ )

''माता पिताकी सत्यधर्ममें-यज्ञमें-सेवा करती हैं सहायता करती है।'' धर्मपत्नी अपने पतिकी सेवा करे और उसकी यज्ञ करनेमें सहायक बने। यह गृहस्थ धर्मका उपदेश यहां मिलता है सबकी माता प्रकृति परमिता परमान्ती सहायता करती है और सृष्टिकप यज्ञ सिद्ध करनेमें सहायक होती है। यह आदर्श गृहस्थाश्रम है। हरएक गृहस्थी इस प्रकार अपना व्यवहार करे।

धीती अग्रं मनसा सं जरमे। ( मं० ८ )

" यह गृहस्थाश्रमका धारण करनेवाली धर्मपत्नी पहिलेसे ही मनसे उसके साथ मिलती है। "वह केवल बाहरके दिखावेके लिये ही पतिके साथ मिलकर रहती है, ऐसी बात नहीं परंतु वह मनके आन्तरिक भावसे भी पतिके साथ मिलकर रहती है। गृहस्थाश्रमी खीपुरुष इसी प्रकार मनसे एक एप होकर अपना गृहस्थाश्रम चलावें और कृतकृत्य बनें। प्रकृतिमाता तो अपने मनसे प्रमात्माके साथ ऐसी मिलजुल कर रहती है कि कभी उसके विरोध नहीं करती। जो परमात्माकी इच्छा होती है वैसा विश्वरचना का कार्य करती है। यहां भी गृहस्थाश्रमियोंको बडा अनुकरणीय उदाहरण मिलता है।

सा बीमत्सुः गर्भरसा निविद्धा। ( मं ० ८ )

"वह माता गर्भका धारण पोषण करनेवाली गर्भके रससे रंगी गर्भके पोषणमें लगी रहती है।" दूसरा कोई कार्य उनको सूसता नहीं है। इरएक ल्ली जो गृहस्थाश्रममें है इसी प्रकार गृहमें रहनेवाले पुत्रादिकों की पालना करनेमें दत्तिचत रहे, गर्भधारण होनेपर गर्भके पालन में योग्य रीतिसे दत्तिचत हो और ऐसे किसी भी कार्यमें व्यप्न न हो कि जो गर्भके पोषण के प्रतिकृत हों। प्रकृतिमाता अपने गर्भका धारण पोषण और उत्पत्ति आदिके विषयमें कैसी दत्तिचत्त होती है और किसी भी प्रकार प्रमाद न करती हुई अपना कार्य तत्परतासे करती है।

नमस्वन्तः उपवाकं ईयुः( मं० ८ )

(नमस्वन्तः) नमस्कार करते हुए अथवा अन्न युक्त पुरुष उनकी प्रशंसा करते हुए उनके पास जाते हैं। ''उक्त प्रकारके यहस्यी जहां होते हैं वहां सब अन्य लोग उनकी नमस्कार करते हैं और उनके सरसंगमें रहना चाहते हैं । अथवा अन्न की भेट लेकर उनके पास उपस्थित होते हैं और उनका उस भेटसे सरकार करते हैं। आदर्श गृहस्थीका इस प्रकार सरकार होता है और आदर्श गृहस्थका घर कैया होता है, इस विषयमें प्रकृति पुरुषके दृष्टान्तसे ऊपर लिखा ही है। पाठक इसका विचार करें। और देखिये—

माता धुरि युक्ता भासीत्। (मं९)
" माता गृहस्थके कार्यकी धुरामें लगाई है।" माता पीछे रहनेवाली नहीं है। वह धुरामें रहकर कार्य करनेवाली है।

गृहस्थाश्रममें धर्मपत्नीका यही कार्य है। गृहस्थके सब कार्योंमें वह धुरामें रहकर दत्तचित्त होकर कार्यका भार उठाती है, इक्षीलिये उसको सहधर्मचारिणी गृहिणी कहते हैं। गर्भवती होनेपर भी वह इसी प्रकार धुरामें रहकर कार्य करती है।

गर्भो वृजनीध्वन्तः अतिष्ठत् ( मं॰ ९ )

' गर्भ अपने अन्दर अन्तःशक्तियों के आधारपर रहता है। '' गर्भका अन्दर धारण करती हुई गृहिणी धुरामें रहकर सब कार्यका भार उठाती है। इसी प्रकार गृहिणी अपने घरमें कार्य करे। पितके अनुकूल धर्मपरनी रही तो उनके बचे भी पिता माताके (अनु) अनुकूल होते हैं, जिस प्रकार (गां अनु वरसः) गौंक अनुकूल बल्ला होता है, ठीक उस प्रकार अदिनी गृहिणींके बालबचे उनके अनुकूल रहते हैं और इस प्रकार अपने पुत्रोंमें वे माता पिता (विश्वरूप्य अपस्यत्) सब अपना इप देखते हैं। माता।पिताका सब प्रकारका रूप पुत्रोंमें आता है। जैसे मातापिताके शरीर, मन और बुद्धिक भाव होते हैं वैसे ही पुत्र और पुत्रियोंमें होते हैं। अतः कहा है (त्रिष्ठ योजनेष्ठ) तीनों शरीर मन बुद्धिमें सब प्रकार की सारूप्यता दिखाई देती है। पूर्ण गृहस्थाश्रम का यह फल है। इसमें माता पिता, पुत्र और पुत्रियां एक विचारसे परिपूर्ण होती हैं और किसी प्रकार इनमें आपसी विरोध नहीं होता है।

एकः तिस्रः मातृः त्रीन् पितृन् बिश्रत् ऊर्ध्वः तस्था ॥ ( मं० १० )

" अकेला वह सुपुत्र तीन माताओं को और तीन पिताओं को अपने अन्दर धारण करता हुआ सीधा खडा रहता है।" अर्थात् तेडी चाल नहीं रखता। तीन माताएं ये हैं— " प्रकृतिमाता, विद्यामाता और अपनी माता।" तीन पिता ये हैं— 'परमात्मा, गुरु और अपना जनक।" इन तीनों को वह अपने अन्दर धारण करता है और सीधे व्यवहार करता है। और कभी (न अवग्लापयन्त) कभी ग्लानिको प्राप्त नहीं होता। इस प्रकार उपासना और आचरणसे इनकी उच्च योग्यता होती है। और ये स्वर्गमें जाते हैं और वहां—

अमुष्य दिवः पृष्ठे विश्वविदः अविश्वावज्ञां वाचै मन्त्रयन्ते । (मं० १०)

' उस युलोकके पृष्ठभाग पर विराजते हुए ये ज्ञानी लोग सबके ध्यानमें न आनेवाली बातोंका मनन करते हैं। '' वहां स्वर्गमें रहकर ऐसे तत्त्वोंका विचार करते हैं कि जिनका ज्ञान साधारण मनुष्यके ध्यानमें भी नहीं आसकता।

परिवर्तमाने पञ्चारे चक्रं विश्वा भुवनानि स्नातस्थुः ( मं० ११ )

" घूमते हुए पांच आरोंबाले चकमें संपूर्ण भुवन रहे हैं " अर्थात् इस चकके आधारसे सब भुवन रहते हैं। पञ्च प्राणोंका जो पांच आरोंबाला प्राणचक है उसके आधारसे संपूर्ण भुवन ठहरे हैं। यहां शरीरमें प्राणचकके आधारपर सब शरीरके अवयव रहते हैं। प्राण चला गया तो कोई रह नहीं सकता। इसी प्रकार यह संपूर्ण विश्व भी वृहत्प्राणचकपर रहा है, विश्वच्यापक महाप्राण जगतके सब भुवनोंका धारण करता है। यह चक अमण हीरहा है, तथापि इसका मध्यदण्ड (अक्ष: न तथिते) नहीं तपता है। अनादि कालसे यह विश्व घूमता रहनेपर भी इसका कोई भाग तपता नहीं। कोई चक जब घूमता है, तब उसका मध्यदण्ड न तपे, इसलिये तेल डालना पडता है, परंतु यहां तेल न डालते हुए ही स्वयं यह मध्यदण्ड नहीं तपता है, यह परमात्माका अञ्चत सामर्थ्य देखने योग्य है। ये जगतके सब लोकलोकान्तर एक गतिसे घूम रहे हैं, ये कभी ठहरते नहीं, न कभी इनकी गतिमें विन्न होता है। इस चकके मध्यदण्डपर (भूरिभार:) बहुत ही भार है। जो ये लोकलोकांतर है उनका भार बहुत ही है, इस भारकी कल्पना भी नहीं हो सकती। इतना भार होनेपर भी यह विश्वचक विलक्षण शान्तिसे और गतिसे चल रहा है। और अनादिकालसे घूमनेपर भी (सनात् एव सनाभि: न लिशते) नहीं लिजभिन्न होता है। इस प्रकार यह जगन्वक विलक्षण सामर्थ्यसे धारण किया है।

आगे बारहवें मंत्रमें "कालचक "का वर्णन है इसको यहां (हादश आकृति) बारह मासोंकी बारह अवस्थाओं वाला यह कालचक अथवा संवत्सरचक है। यह संवत्सरचक (षड्—अरे) छः अरों में विभक्त हुआ है, छः ऋतु येही इसके छः आरे हैं। अधिक मासका भौर एक ऋतु माना जाता है, इसके साथ सात ऋतु होते हैं, यहां दर्शानेके लिये (सप्तचके) शब्द आया है। अथवा संवत्सर, अयन, ऋतु मास, पक्ष, अहोरात्र, मुहूर्त, ये भी कालचकके अन्तगत सात छोटे चक हैं, यह भी भिष्क योग्य प्रतीत होता है। यह संवत्सर (पञ्चपाद) पांच पांच बाला है, शीतकाल, उष्णकाल और वर्षाकाल और ये

११ ( अ. सु. मा. कां. ९ )

तिन काल वर्षके हैं इनमें चान्द्रमान और धौरमान ये दो गणनात्मक विभाग माननेसे ये संवत्सरके पांच पांव होते हैं, क्योंकि इन्ही पांवोंसे यह सबका पिता चलता है और सबका (पिता-माता) संरक्षण करता है। इस प्रकारका यह कालचक एक वर्षमें घूमता है और सब संसार का कल्याण करता है। इस चकमें-

मिथुनासः पुत्राः अत्र सप्तरातानि विशतिः च कातस्थुः ॥ ( मं॰ १३ )

" मिथुन अर्थात् दो दो जुडे हुए पुत्र सातसीवीस हैं।" ये दिन और रात ही हैं। दिनके साथ रात्री और रात्रीके साथ दिन जुडे हैं। चान्द्रवर्षका और सीर वर्षका मध्य अर्थात् ३६० दिनोंका मध्यम वर्ष है। इसके दिन और रात्री ऐसे प्रत्येक दिन जे पुत्र माननेसे ७२० होते हैं। अर्थात् यह न चान्द्रवर्ष हैं और न सौर, परंतु दोनों वर्षोंके मध्यम परिमाणका यह वर्ष है। यह द्वादश महिनोंका (द्वादशारं चकं न दि जराय) बारह आरोंवाला चक्र कदाचित् भी जीर्ण नहीं होता है। यह जैसा पहिले था वैसा हीं आज भी चल रहा है, कभी जीर्ण (सनेमि अर्जरं चक्रं) अथवा क्षीण नहीं होता है। ऐसा यह सामर्थ्यवाला वालचक्र है, और इसमें (विश्वा भुवनानि आतस्युः) सब भुवन रहे हैं। सभी की आयु इस कालचक्रसे गिनी जाती है। जो जानी है (अक्षण्वान पर्यत्, न अन्धः) जिसके आंख उत्तम हैं, वह इस बातको देस सकता है, परंतु जो अन्धा होगा, वह कैसे देस सकेगा ?

यः कविः स आचिकेत, यः ता विजानात्,

सः पितुः पिता असत् । ( मं॰ ३५ )

" जो किव है वही यह सब ज्ञान प्राप्त करता है, और जो इस ज्ञानको यथावत् जानता है वह पिताका भी पिता होता है।" अर्थात् उसकी योग्यता बहुत ही बडी होती है। वह मानो मुक्त है। यहां एक आश्चर्य है कि—

स्त्रियः सतीः ताँ उ पुंसः भाहुः। ( मं॰ १५)

" कई क्षियां होती हुई उनको पुरुष कहा जाता है " ऐसा ही जगतमें व्यवहार हो रहा है। मनुष्योंमें भी कई योंको पुरुष और कई योंके क्षियां कहा जाता है, परंतु आत्माकी दृष्टिसे सब एक जैसे हैं और शरीरकी दृष्टिसे भी सब एक जैसे ही हैं। अतः न कोई खी है और न कोई पुरुष है। वस्तुतः आत्मा पुरुष है और सब प्रकृति खी है। जीवारमा तो खीशारीरमें भी जाता है । यह सत्य सिद्धांत होता हुआ भी जगतमें अमसे खीपुरुष व्यवहार चल ही रहा है। इस वर्णनके पश्चात् सोलहवे मंत्रमें पुनः कालचक्तका और एक प्रकारसे वर्णन करते हैं—

षड् यमाः एकः एकजः देवजाः ऋषयः । ( मं० १६ )

'देवतासे उत्पन्न हुए ऋषि हैं, उनमें छः जुड़े हैं और एक अकेला है।'' छः ऋतु प्रत्येक दो दो मासोंवाला होता है और तरहवें मासका ऋतु होता है वह अकेला ही एक होता है। ये सब ऋतु सूर्य देवसे उत्पन्न होते हैं और (ऋषयः = रइमयः) सूर्यिकरणोंके संबंग्धसे इनमें उष्णताकी न्यूनाधिकता होती है। अतः इन ऋतुओंको (सप्तयं) सात प्रकारके हैं ऐसा कहा जाता है। आगे सतरहवें मंत्रमें प्रकृतिरूपी गौका वर्णन है यह अद्भुत गौ अपने सूर्यादि बच्चोंको साथ लेकर कहा रहती, क्या करती, और अपने पदसे बच्चेको किस प्रकार धारण करती है, इत्यादि कहा है वह यद्यपि संदिग्धसा है, तथापि प्रवेश्यान के वर्णनका विचार और मनन करनेसे कुछ बोंध हो सकता है।

इसके आगेक मंत्रोंका विवरण सबसे प्रथम हो चुका है। अतः उनका अधिक विचार फिर करनेकी कोई आवश्यकता नहीं है। इस प्रकार इस सूक्त की संगति है। आत्मा परमात्मा, काल और विश्वके सब भूत इनका सुन्दर वर्णन यहां है। पाठक इन मन्त्रोंका मनन करें और आध्यात्मिक आश्य जानें। इस सूक्तका संबन्ध अगले सूक्तसे है, अतः उनका मनन अब करें—

### एक आत्माके अनेक नाम।

( ?0)

(ऋषिः ब्रह्मा । देवता-गौः, विराट् अध्यात्मम् )

१५ (१०)

यद् गांयत्रे अधि गायत्रमाहितं त्रेष्टुंभं ना त्रेष्टुंभानिन्रितंक्षत ।

यद्वा जगुज्जगृत्याहितं पृदं य इत् तद् निदुस्ते अमृत्त्वमानंशुः ॥ १ ॥

गायत्रेण प्रति मिमीते अर्कमुर्केण साम त्रेष्टुंभेन नाकम् ।

नाकेनं नाकं द्विपदा चर्तुष्पदाक्षरेण मिमते सप्त नाणीः ॥ २ ॥

जगता सिन्धुं दिन्यिस्क्रभायद रथन्तरे सर्यं पर्यपञ्यत् ।

गायत्रस्यं समिधस्तिस्र आंहुस्तती मुद्धा प्र रिरिचे मिहृत्वा ॥ ३ ॥

बर्य-( यत् ) जो ( गायत्रे ) गायत्रमें (गायत्रं भिष्ठ भादितं) गायत्र रखा है। भीर (त्रैन्डुभात् वा त्रैन्डुभं) त्रैन्डुभते क्रीन्डुभ की ( निरतक्षत ) रचना की है, (यत् वा ) अथवा जो ( जगत् जगित आदितं ) जगत् जगितमें रखा है, ( ये व् इत् ) जो ( यत् पदं विदु: ) इस पदको जानते हैं ( ते अमृतस्वं भानशः ) अमरस्वको प्राप्त करते हैं ॥ १ ॥

(गायत्रेण सर्क प्रतिमिमीते ) गायत्री छन्दसे सर्चनीय देवका प्रतिमापन सर्थात् गुणवर्णन करता है, (अर्केण साम ) सर्चनीय देवताके द्वारा साम सर्थात् शान्तिको प्राप्त करता है। (त्रैप्टुमंन वाक् ) त्रिष्टुप् छन्दसे वाणीका मापन करता है स्वार (वाकेन वाकं ) वाणीसे वर्णन करता है। इस प्रकार (द्विपदा चतुष्पदा सप्त वाणीः अक्षरेण मिमते ) दो चरणों स्वार परणोंवाले सात छन्दोंको अक्षरोंकी गिनतीसे गिनते हैं॥ २॥

(जगता सिन्धुं दिवि अस्कभायत् ) जगति छन्द द्वारा समुद्रको छुलोकमें थाम रखा है, छुलोकका समुद्रके समान वर्णन किया है। [रथन्तरे सूर्य परि अपश्यत् ] रथन्तरमें सूर्यका दर्शन किया है, सूर्यका वर्णन है। [गायत्रस्य तिस्नः सिम्नः आहुः ] गायत्री छन्द की तीन समिधायें—तीन पाद—हैं ऐसा कहते हैं। (ततः महा महिस्वा प्ररिरिचे ) उस-से बढी महिमासे संयुक्त होता है। ३॥

भवार्थ-गायत्री, त्रिष्टुप् और जगित आदि छंदीं में जो महस्वपूर्ण ज्ञान रखा है, उस ज्ञानको जो जानते हैं, वे अमृतस्व-मोक्ष-को प्राप्त होते हैं ॥ १ ॥

गायत्री छन्दसे पूज्य ईश्वरका वर्णन होता है, इसकी उपासनासे शान्ति प्राप्त होती है। त्रिष्टुप् छन्दसे भी उसी वर्णनीय देवका वर्णन होता है और इसी तरह दो चरण और चार चरणोंबाले सब छंदोंसे यही वर्णन होता है। ये सातों छन्द अक्षरोंकी गिनतीसे मापे जाते हैं।। २।।

जगित छन्दमें उसका वर्णन है कि जिसने इस युलोकको आधार दिया है। रथन्तर साम मंत्रसे सबके प्रकाशक सूर्यका वर्णन होता है। गायत्री छन्दमें तीन पाट होते हैं और उस छन्दमें महस्वपूर्ण ज्ञान भरा रखा है॥ ३॥

| उपं ह्वये सुदुघां धेनुमेतां सुहस्तां गोधुगुत दोहदेनाम् ।<br>श्रेष्ठं सुवं संविता सांविषन्नोऽमी∫द्धो घुर्मस्तदु खु प्र वीचत् | ı | 11 | 8 | 11 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|----|---|----|
| हिङ्कृण्बती वंसुपत्नी वस्नां वृत्साम्च्छन्ती मनसाभ्यागात्।                                                                  |   |    |   |    |
| दुहामुश्चिभ्यां पयों अध्नययं सा वंधतां महते सौभेगाय                                                                         |   | 11 | 4 | 11 |
| गौरमीमेदाभ वृत्सं मिषन्तं मूर्धानं हिङ्कंकुणोन्मात्वा उ ।                                                                   |   |    |   |    |
| सृक्वाणं घुर्ममाभ वावशाना मिमाति माथुं पर्यते पर्योभिः                                                                      |   | 11 | Ę | 11 |
| अयं स शिङ्क्ते येन गौरभीष्ट्रता मिमाति मायुं ध्वसनाविध श्रिता।                                                              |   | -  |   |    |
| सा चित्तिभिनिं हि चकार मत्यींच विद्युद्धवन्ती प्रति विविमीहत                                                                |   | 11 | 9 | Ü  |

( सुद्दस्तः एतां सुदुघां धेनुं उपह्नये ) उत्तम द्दाथवाला में इस सुखसे दोद्दने योग्य धेनुको खुलाता हूं। ( उत्त गो-धुक् एनां दोहत् ) कोर गायका दोद्दन करनेवाला इसका दोद्दन करे। [ सविता भ्रष्टं सर्व नः साविषत् ] सबका उत्पन्न करनेवाला साविता यद श्रेष्ट अन्न दुमें देवे। ( अभीदः धर्मः तत् छ सुप्रवोचत् ) प्रदीस वेजक्षी दूध यदी बता देवे ॥ ४॥

(इंक्रण्वती वसूनां वसुपरनी ) हीं "हीं करनेवाली ऐश्वरोंका पालन करनेवाली [ मनसा वत्सं इच्छन्ती ] मनसे बल्डकी इच्छा करनेवाली (नि जागात् ) समीप आगई है। ( इयं अध्या जिम्मां पयः दुहां ) यह अवध्य गौ दोनीं अश्विदेवोंके लिए दूध देवे। (सा महते सीभगाय वर्षतां ) जीर वह बढे सीभाग्य के लिए बढे। ५॥

(गौ: मिषन्तं वत्सं अभि अमीमेत्) गाय उत्सुक बछडेको चारों ओरसे प्रेम करती है। और (मात्रेव ट सूर्धानं हिल्कुणोत्) मान्यताके लिए अपने सिरको हिकारसे युक्त करती है। ( सृकाणं घम वावशाना ) उत्पादक उष्णताको चाहती हुई [ पग्रोभि: मायुं अभिमिमीते पयते ] दूधके साथ प्रकाशको चारों ओर फैस्टती और साथ साथ दूध भी देती है॥ ६॥

[ अयं सः शिङ्के ] यही वह शब्द करता है । [येन अभीवृता गीः] जिससे संयुक्त हुई गौ उसीमें [ ध्वसनो अधि | श्रिता ] प्रक्रयमें आश्रित होती हुई ( मायुं मिमाति ) प्रकाशका मापन करती है । [ सा विक्तिभिः मर्त्यान् नि चकार ] वह चिन्तनशक्तियोंके साथ मनुष्योंको युक्त करती है और [ विद्युत भवन्ती वार्ले प्रति औहत ] विजलीके समान चमकदार होकर उत्तम रूपको प्राप्त होती है ॥ ७ ॥

भावार्थ-में उत्तम खच्छ द्वायोंसे युक्त होकर इस अमृत-मोक्ष-रूपी दूधको देनेवाली ज्ञानमयी बाणीरूप घेनुकी प्रार्थना करता हूं। जो इस गायका दोहन करना जानता है वही इसका दोहन करे। सबका उत्पादक देव हमें यह ज्ञानरूपी अज देवे और इससे प्रकाशमय यज्ञरूपी धमें हमारे द्वारा सिद्ध होते॥ ४॥

हिंकारसे युक्त और मनसे शिष्यरूपी वृत्सकी कामना करती हुई यह दिव्यज्ञानपूर्ण वेदवाणी रूपी गी हमारे पास आगर्थी है। यह अवध्य गौ हमें अमृत जैसा ज्ञानरूपी दूध देवे और हमारा महान् सीमाग्य बढावे ॥ ५ ॥

यह गी उसी बचेको दूध देती है जो बडा उत्सुक है। उसीको यह अनुकूल रहती है। यह यहरूप धर्मको फैलाना चाहती/ है और जा यहरूप जीवन बनाता है उसीको अपने अमृतरसंधाराओं से पुष्ट करती है।। ६॥

यही वह एक शब्द है जिससे युक्त हुई यह वाणीहर्पा घेनु प्रलयकालमें भी अर्थात् मृत्युके अनंतर भी प्रकाश देती है। यह मननशक्तियोंसे मनुष्योंको युक्त करती है और विद्युत्के समान विशेष प्रकाश देकर मार्ग बताती है।। ७ ॥

| अनच्छेये तुरगांतु जीवमेर्जद् ध्रुवं मध्य आ पुस्त्या∫नाम् ।  |            |
|-------------------------------------------------------------|------------|
| जीवो मृतस्य चरति स्वधाभिरमत्यों मत्येना सयोनिः              | 11 3 11    |
| विधुं दें द्वाणं साठिलस्यं पृष्ठे युवानं सन्तं पिछतो जगार । |            |
| द्वेवस्य पश्य काव्य महित्वाद्या मुमार स हाः समान            | 11911      |
| य है चुकारू न सो अस्य वेंद्र य है दुदर्श हिरुगिकु तस्रोत्।  |            |
| स मातुर्योना परिवीतो अन्तर्वेहुश्रजा निर्ऋतिरा विवेश        | ॥ १०॥ (२६) |
| अपंदयं गोपार्मनिपद्यमानुमा च परी च पृथिभिश्वरेन्तम् ।       |            |
| स सुधीचीः स विषूचिर्वसांन आ वंरीवर्ति भुवंनेष्वन्तः         | 11 88 11   |

मर्थ—[पस्थानां मध्ये] कोगोंके बोचमें [ध्रुवं एजत् जीवं]स्थिर वाळक जीव [तुरगातु बनत् शये] तीव्र गतिमान प्राणद्याक्तिवाका होकर रहता है। यह [स्रतस्य जीवः] मरे मनुष्य का जीव [ बमर्थः ] स्वयं समर होता हुआ। भी [ मर्खेन सन्योनिः ] मर्थं शरीरके साथ समान योनिमें प्रविष्ट होकर [ स्व-धाभिः चरति ] अपनी धारक शाक्तियोंसे चक्रता है॥ ८॥

[सक्रिकस्य पृष्ठे ] प्रकृतिसमुद्रकी पीठपर [दद्राणं विश्वं ] गतिमान विश्वान-कर्मे कर्ता [ युवानं सन्तं ] युवा सत् पदार्थको [पछितः जगार] एक वृद्ध निगळता है। [देवस्य पश्य कान्यं ] ईश्वरका यह कान्य देख। (महित्वा) महिमासे जो [द्याः सं बान ] कछ प्राण धारण करताथा। [सः बद्य ममार ] वह बाज मरगया॥ ९॥

[ यः ई चकार ] जो करता है, [ सः अस्य न वेद ] वह इसको जानता नहीं। [यः ई ददर्श] जो देखता है [तस्मात् हिस्ग् इत् जु ] उसके नीचे ही वह है। (सः मातुः योनी अन्तः परिवीतः) वह माताकी योनिके अन्दर परिवेष्टित होकर [ बहुप्रजा निर्ऋतिः आविवेश ] बहुत संतान उत्पन्न करनेवाकी इस प्रकृतिमें प्रविष्ट होता है ॥ १०॥

(गो—पा जनिपद्यमानं ) इंद्रियोंका रक्षक पतनको न प्राप्त होनेवाळ (पथिभिः जा च परा च चरन्तं ) अपने मार्गोंसे पास और दूर जानेवाळको (जपद्यं ) मैंने देखा। (सः सधीचीः ) वह साथ विराजमान है, (सः विष्चीः ) वह सर्वत्र है, वह (भुवनेषु अन्तः वसानः ) भुवनोंके जन्दर वसवा हुजा (जा वरीवर्ति ) वारंवार जाक्ष्रिन करता है॥ १९॥

भावार्थ - मनुष्यों के शरीर में एक जीव है, जो स्थिर है तथापि चलानेवाला है यह शीव्रगति है, और प्राणकों भी अपने साथ शरीर-में रखता है। यही जीव इस शरीर में रहता है। मरे हुए मनुष्यका यह जीव स्वयं अमर है, इसलिए वह अपनी निज शिक्त से चलता है और दूसरे मर्ख देहको धारण करने के लिये किसी योनिमें देह धारण करता है। ८॥

इस प्राकृतिक संसारसागरमें यह जीव प्रगति करता है और विशेष कर्म भी करता है। यह जीवात्मा युवा होता हुआ। भी यह दूसरे बड़े दृद्ध परमात्माके अन्दर प्रविष्ठ होता है। यह उस देवकी काव्यमय शक्ति देखने योग्य है। जो जीव कल जीवित होता है बही जाज मरता है [ और पश्चात दूसरा शरीर भी धारण करता है ] यह सब उस देव की महिमा है ॥ ९ ॥

जो कर्ममागां कर्म करता है,वह इस देवके महत्त्वको नहीं जानता। परंतु जो ज्ञानमागां इस देवका साक्षात्कार करता है,उसके नीचे अर्थात् उसके अन्दर ही वह देव उसकी दीखता है। यह जीव दूसरा शरीर धारण करनेके लिये जब माताके गर्भमें प्रविष्ट होता है, तब बहुत संतान उत्पन्न करनेवाली प्रकृति उसको घरती है और इस प्रकार उसको नया शरीर मिलता है ॥ १० ॥

यह जीवारमा इंदियोंका रक्षक है और खयं पतनशील नहीं है । यह शरीरमें भाता है और शरीरसे दूर भी जीता है वह परमारमा इसके साथ हैं, सर्वत्र व्याप्त है और सब पदार्थोंमें विराजमान है ॥ ११ ॥

| द्यौनेः पिता जनिता नाभिरत्र बन्धुंनीं माता पृथिवी महीयम् ।               |          |
|--------------------------------------------------------------------------|----------|
| <u> जुत्तानयोश्चम्बो</u> र्द्रयोनिर्न्तरत्रा पिता दुंहितुर्गर्भेमार्थात् | 11 82 11 |
| पुच्छामि त्वा परमन्तै पृथिव्याः पृच्छामि वृष्णो अश्वस्य रेतेः।           |          |
| पुच्छामि विश्वंस्य भुवंनस्य नाभि पुच्छामि वाचः पर्मं व्योमि              | ॥१३॥     |
| इयं वेदिः परो अन्तंः पृथिव्या अयं सोमो वृष्णो अर्थस्य रेतः।              |          |
| अयं युज्ञो विश्वस्य भुवनस्य नाभिर्ब्रुह्मायं वाचः परमं व्योम             | 118811   |
| न वि जानामि यदिवेदमस्मि निण्यः संनेद्धो मनसा चरामि ।                     |          |
| यदा मार्गन् प्रथमुजा ऋतस्यादिद् वाचो अश्वेव भागमस्याः                    | ।।१५॥    |

भर्थ- ( यौ: नः पिता जनिता ) प्रकाशक देव हमारा रक्षक भीर उत्पादक है, बही ( नामिः ) हमारा मध्य है भीर (नः बन्धुः) हमारा बन्धु है। तथा (ह्यं मही पृथिवी माता) यह बही पृथिवी माता है। (उत्तानयोः चम्बोः योनिः भन्न ) ऊपर चौडे मुखवाले इन दो वर्तनोंका मूळ उत्पत्तिस्थान यहां ही है। यहां ( पिता दुहितः गर्भ भाधात् ) पाळक दूर स्थित प्रकृतिमें गर्भकी स्थापना करता है ॥ १२॥

( पृथिन्याः परं भन्तः त्वा पृच्छामि ) पृथ्वीका परला अन्त कै।नसा है यह मैं तुझे पूछता हूं। ( वृष्णः भश्वस्य रेतः पृच्छामि ) बळवान अश्वके वीर्यंके विषयमें में पूछता हूं। ( विश्वस्य भुवनस्य नामि पृच्छामि ) सब भुवनके केन्द्रके विष-यमें पूछता हूं। ( वावः परमं न्योम पुच्छामि ) वाणीका परम भाकाश अर्थात् उत्पत्तिस्थान पूछता हूं॥ १३॥

( इयं वेदिः पृथिन्याः परः अन्तः ) यह वेदी भूमिका परला अन्त भाग है । ( अयं सोमः बृष्णः अश्वस्य रेतः ) यह सोम बल्जवान अश्वका वीर्य है। ( अयं यज्ञः विश्वस्य सुवनस्य नाभिः ) यह यज्ञ सब सुवनोंका मध्य है। और ( अयं ब्रह्मा वाचः परमं न्योम ) वह ब्रह्मा वाणीका परम स्थान है॥ १४॥

(न विजानामि यत् इव इदं भस्मि) मैं नहीं जानता कि मैं किसके सहश हूं। (निण्यः संनदः मनसा चरामि ) अंदर बंधा हुआ मैं मनसे चलता हूं। (यदा ऋतस्य प्रथमजाः मा अगन् ) जब सत्यका पहिला प्रवर्तक मेरे समीप आगया, (आत् इत् अस्याः वाचः मागं अश्नुवे ) उसी समय इसके वाणीके भागको मैंने प्राप्त किया ॥ १५॥

भावार्थ-वह परमारमा यु अर्थात् सूर्यके समान प्रकाशमान है, वही हम सबका पिता, जनक, बन्ध, और केन्द्र है। यह पृथ्वी अर्थात प्रकृति हमारी बडी माता है। यह पिता इस दुहिता रूपी प्रकृतिमें गर्भका आधान करता है। जिससे सब सृष्टि उत्पन्न होती है। इन दोनों प्रकृति पुरुषमें सबका उत्पत्ति स्थान है॥ १२॥

इस पृथ्वीका परला अन्तिम भाग कौनसा है ? बलवान् अश्वका नीर्य कौनसा है ? संपूर्ण जगत्का केन्द्र कौनसा है ? और वाणीका परम उरपत्तिस्थान कौनसा है ? ॥ १३ ॥

यही यज्ञकी वेदी इस भूमिका परला अन्तमाग है। बलवान् अश्वका वीर्य यह सोम है। यज्ञ ही सब जगत् का केन्द्र है और यह ब्रह्मा-आत्मा-ही वाणीका परम उत्पत्तिस्थान है॥ १४॥

यह आत्मा किसके समान है यह विदित नहीं है। यह आत्मा इस शरीरमें बद्ध होकर रहा है परंतु मनसे बडी हलचल करता है। जिस समय सल्पधर्मका पहिला प्रवर्तक परमात्माको प्राप्त होता है, उसी समय इस दिन्ध मंत्रकी वाणीका भाग्य इसकी प्राप्त होता है। १५॥

| अपाङ् प्राङेति स्वधयां गृभीते। ऽमत्यों मत्येना सयोनिः।                |          |
|-----------------------------------------------------------------------|----------|
| ता श्वरवंन्ता विष्चीनां वियन्ता न्यंशन्यं चिक्युर्ने नि चिक्युर्न्यम् | ।।१६॥    |
| सप्तार्वेगुर्मा भवनस्य रेतो विष्णोस्तिष्ठन्ति प्रदिशा विधर्मणि ।      |          |
| ते धीतिभिर्मनेसा ते विपश्चितः परिभुवः परि भवन्ति विश्वतः              | ॥१७॥     |
| ऋचो अक्षरे परमे व्योमिन यस्मिन देवा अधि विश्वे निषेदुः।               | A Spring |
| यस्तम वेद्र किमुचा करिष्यिति य इत् तद् विदुस्ते अमी समांसते           | 118611   |
| ऋचः पदं मात्रीया कल्पयन्तोऽधेर्चेन चाक्लपुर्विश्वमेजेत् ।             |          |
| त्रिपाद नहीं पुरुरूपं वि तेष्ठे तेन जीवान्ति प्रदिश्यतसः              | 11 29 11 |

अर्थ— ( अमर्त्यः मर्त्येन सयोनिः ) अमर आत्मा मरणधर्मवाके शरीरके साथ एक उत्पत्तिस्थानमें प्राप्त होकर (स्वधया ग्रमीतः अपाङ् प्राक् पृति ) अपना धारणा शाकिसे युक्त होकर नीचे तथा उपर जाता है। [ ता शमन्ता विष्— चीना ) वे दोनों शाश्वत रहनेवाले, विविध गतिवाले परंतु ( वियन्ता ) विरुद्ध गतिवाले हैं उनमेंसे ( अन्यं निचिक्युः ) पुकको जानते हैं और ( अन्यं निचिक्युः ) दूसरेको नहीं जानते ॥ १६ ॥

( भुवनस्य रेतः सप्त मर्धगर्माः ) सब भुवनोंका वीर्य सात मर्ध गर्भमें परिणत होकर ( विष्णोः प्रीदिशा विधर्मणि विद्यत्ति ) व्यापक देवकी माज्ञामें रहकर विशेष गुणधर्मोंमें ठहरते हैं। (ते धीतिभिः मनसा ) वे बुद्धि मौर मनसे युक्त होकर तथा (ते विपश्चितः परिभवः ) वे ज्ञानी मौर सर्वत्र उपास्थित होकर ( विश्वतः परिभवन्ति ) सब मौरसे घरते हैं।। १७ ॥

(परमे ब्योमन्) परम आकाशमें उत्पन्न होनेवाले (यिस्मन् ऋचः अक्षरे) जिस मंत्रके अक्षरमें (विश्वे देवाः अधि-निषेदुः) सब देव निवास करते हैं, (यः तत् न वेद्) जो वह बात नहीं जानता वह (ऋचा किं करिष्यति) वेद् मंत्र लेकर क्या करेगा! (ये हत् तत् विदुः ते हमे समासते) जो निश्चय से उसको जानते हैं वे ये उत्तम स्थानमें कैं जैते हैं॥ १८॥

(ऋचः पदं मात्रया कल्पयन्तः ) मंत्रके पदको मात्रासे समर्थ बनाते हैं । ( अर्थचेंन एजत् विश्वं चाक्छपुः ) आधे मंत्रसे चलनेवाले जगतको समर्थ करते हैं । इस प्रकार ( त्रिपात् ब्रह्म पुरुरूपं वि तस्ये ) तीन पादौंवाला ज्ञान बहुतरूपोंसे उद्दर्श है। ( तेन चतसः प्रदिशः जीवन्ति ) उसीसे चारों दिशाएं जीवित रहती हैं ॥ १९॥

भावार्थ – यह भारमा अमर है। तथापि मरण धर्मवाले शरीरके साथ रहनेके कारण विविध योनियों में जन्मता है। यह अपनी धारक शक्तिके साथ ही शरीरमें भाता अथवा शरीरसे पृथक् होता है। ये दोनों शाश्वत हैं और गतिमान भी हैं, तथापि उनकी गतियों में अन्तर है। उनमेंसे एक को जानते हैं. परंतु दूसरे का ज्ञान नहीं होता है। १६॥

सम बने हुए पदार्थींका मूल बीज सात तत्त्वोंमें है । ये सातों मूल तत्त्व व्यापक परमात्माकी आज्ञामें कार्य करते हैं । ज्ञानी कोग मनसे इस ज्ञानको प्राप्त करके सर्वत्र उपस्थित होनेके समान ज्ञानवान् होते हैं । ॥ १७ ॥

इस बड़े आकाशमें शब्द उत्पन्न होता है, उस शब्दसे बननेवाली ऋचा के अक्षरमें अनेक देवताओं का निवास होता है। जो मतुष्य इस बातको नहीं जानता, वह केवल मंत्रको लेकर क्या करेंगा ? परंतु जो इस तत्त्वको जानते हैं, वे परम पदमें जाकर विराजमान होते हैं ॥ १८ ॥ सूयवसाद् भगवती हि भूया अधी वयं भगवन्तः स्याम ।

श्राद्ध तृर्णमध्नये विश्वदानी पिवं शुद्ध प्रदेकमाचरंन्ती ॥ २०॥ (२७)
गौरिनिममाय साल्लिलानि तक्षःयेकंपदी द्विपदी सा चतुंष्पदी।

श्रष्टापदी नवंपदी बभू वृषीं सहस्राक्षरा भुवंनस्य पृङ्क्तिस्तस्याः समुद्रा

श्रिष्ठा विश्वरंनित ॥ २१॥

कृष्णं नियानं हर्रयः सुपूर्णा अपो वसांना दिवृग्रुत्पंतन्ति ।

तं आवंवृत्रन्त्सदंनाद्दतस्यादिद् घृतेनं पृथिवीं व्यृद्धः ॥ २२॥

श्रुपादिति प्रथमा पृद्धतीं नां कस्तद् वां मित्रावरुणा चिकेत ।

गभीं भारं भेरत्या चिदस्या ऋतं पिपुर्त्यने तं नि पति ॥ २३॥

अर्थ-हे (अध्नये) न मारने योग्य गौ ! त् [ सु-यवस-अद् भगवती हि भूयाः ] उत्तम घास खानेवाली भाग्यशां-ि हो। [ अधा वयं भगवन्तः स्याम ] और हम भाग्यवान होंगे। [ विश्वदानी तृणं अदि ] सर्वदा तृण भक्षण कर और [ आचरन्ती शुद्धं उदकं पिब ] अमण करती हुई शुद्ध जळ पी ॥ २०॥

(गौ: इत् सिकलानि तक्षती) गौ निश्चयसे नलोंको दिलाठी हुई (मिमाय) शब्द करती है। (सा एक-पदी द्विपदी चतुष्पदी) वह एक पादवाली, दो पादवाली, चार पादवाली, ( अष्टापदी नवपदी) आठ पादवाली, नौ पादवाली ( बभूवृषी) बहुत होनेकी इच्ला करनेवाली [ सहस्र अक्षरा ] हजारों अक्षरोंवाली[ सुवनस्य पंक्तिः ] सुव-बकी पंक्ति है। ( तस्याः ससुदाः अधि विक्षरान्ति ) उससे सब ससुद्रके रस बहते हैं ॥ २१॥

[ अपः वसानाः ] जलको अपने साथ केते हुए [ सुपर्णाः हरयः ] उत्तम गतिशील सूर्यकिरण, ( कृष्णं नियानं दिवं ] सबका आकर्षण करनेवाले सबके यान रूप सूर्यको ( उत्पर्तति ) चढते हैं। ( ते ऋतस्य सदनात् ) वे जलके स्थान-रूप अन्तारिक्षसे ( आववृत्रन् ) नीचे आते हैं ( आत् इत् घृतेन पृथिवीं वि ऊदुः ) और जलसे मूमिको भिगाते हैं ॥ २२ ॥

(पद्वतीनां प्रथमा अपात एति) पांववाळी प्राकृत मूर्तियोंमें सबसे प्रथम स्थानमें रहनेवाळी शक्ति पादरहित है। हे मित्र और वरुणो! [बां कः तत् विकेत ] तुम दोनोंमेंसे कीन उसकी जानता है? (गर्भः अस्याः मारं आभरति चित्) गर्भमें रहनेवाळा इस प्रकृति का भार छठाता है। वही [ऋतं पिपितं ] सत्यकी पूर्णता करता है और [ अनृतं नि पांति ] असत्यका नाश करता है। २३॥

आवार्थ- मंत्रोंके पाद मात्राओंकी संख्यासे गिनते हैं । इस मंत्रके आधे भागसे भी संपूर्ण चेतन और विश्व सामर्थ्यवान् बनता है । यह त्रिपाद ब्रह्म अनेक रूपोंमें ठहरा है और इसीसे चारों दिशाउपदिशाओंका जीवन होता है ॥ १९ ॥

हे अवध्य वाक्र्यों गौ ! तू अर्थात् तुम्हारा प्रयुक्तकर्ता वक्ता उत्तम सात्विक अन्नेस उत्तम भाग्ययुक्त है।वे और तेरे भाग्य-से हम भी भाग्ययुक्त बनें । सर्वदा ग्रुद्ध अन्न और जलका सेवन कर ॥ २०॥

यह वाक्र्यों गौ अर्थात् काव्यमयी वाक् एक, दो,चार,आठ अथवा नौ पदांवाले छन्दों में विभक्त हुई है यह अनेक प्रकारकी है और हजार अक्षरांतक इसकी मर्यादा है। यह मानी सब भुवनीकी पूर्ण करनेवाली है और इससे विविध रस स्रवते हैं ॥ २१॥

सूर्यकिरण अपने साथ जलको उठाते हैं वह जल उनके साथ उत्पर मेघमंडलमें पहुंचता है, वहांसे फिर वृष्टिद्वारा वह नांचे आता है और भूमिको भिगाता है ॥ २२ ॥ विराष्ट्र वाग् विराद् षृथिवी विराह्नतारक्षं विराद् प्रजापितः ।

विराण्मृत्युः साध्यानामधिराजो वंभूव तस्यं भूतं भव्यं वशे

स में भूतं भव्यं वशे कृणोतु ॥२४॥

शक्षमयं धूममारादंपश्यं विष्वतां पुर एनावरिण ।

शक्षाणं पृश्तिमपचन्त वीरास्तानि धर्माणि प्रथमान्यांसन् ॥२५॥

त्रयंः केशिनं ऋतुथ वि चेक्षते संवत्सरे वंपत् एकंएषाम् ।

विश्वमन्यो अभिचष्टे शचीभिश्रीजिरेकंस्य ददशे न रूपम् ॥२६॥

चत्वारि वाक् परिमिता प्दानि तानि विदुर्शोद्धणा ये मनिषिणंः ।

गुह्य त्रीणि निहिता नेक्षयन्ति तुरीयं वाचो मनुष्यानिदन्ति ॥२७॥

बर्ध-विराट् वाणी, पृथिवी, अन्तरिक्ष, प्रजापित और मृत्यु है ! वही विराट् [ साध्यानां अधिराजः बभूव]साध्योंका अधिराजा है । (तस्य वर्ध भूतं भव्यं ) उसके आधीन भूत और भविष्य है । (सः मे वर्श भूतं भव्यं कृणीतु ) वह मेरे आधीन भूत और भविष्य करे ॥ २४ ॥

( विषुवता परः आरात् अवरेण ) अनेक रूपोंसे बहुत दूर और पास भी ( एना शकमयं धूमं अपश्यं ) इस शक्ति-बाळे धूमको मैंने देखा। वहां ( वीराः शृक्षि उक्षाणं अपचन्त ) वीर छोटे उक्षाको परिपक्ष बना रहे थे । [ तानि धर्माणि

प्रथमानि भासन् ] वे धर्म प्रथम थे ॥२५॥

(त्रयः देशिनः ऋतुथा विचक्षते) तीन किरणवाले पदार्थ ऋतुके भनुसार दिखाई देते हैं। [एषां एकः संवस्तरे वपते ) इनमें से एक वर्षमें एकवार उपजता है। [ भन्यः शचीभिः विश्वं भभिचष्टे ] दूसरा शाक्तियोंसे विश्वको प्रकाशित करता है (एकस्य धाजिः दृदशे ) एककी गति दीखती है परंतु उसका [रूपं न ] रूप नहीं-दीसता ॥ २६ ॥

[वाक् चत्वारि पदानि परिमिता ] वाणीके चार स्थान परिमित हुए हैं। ( ये मनीपिणः ब्राह्मणाः ) जो ज्ञानी ब्राह्मण हैं वे [तानि विदुः ] उनको जानते हैं। उनमेंसे ( त्रीणि गुहा निहिता ) तीन् गुप्त स्थानमें रखे हैं वे [न इंग-यन्ति ] नहीं प्रकट होते। [मनुष्याः वाचः तुरीयं वदान्ति ] मनुष्य साणीके चतुर्थ रूपको बोळते हैं॥ २७॥

भावार्थ-पांवताले शरीरोंका चालक पांवरहित आत्मा है। कीन इस चालक आत्माकी जानता है ? वह चालक आत्मा इस-स्थूल का सब भार सहन करता है और सखकी रक्षा करके असल्यका नाश करता है॥ २३॥

इस विराट आत्माका रूप वाणी, भूमि, अन्तरिक्ष, प्रजापालक, और प्रजासंहारक मृत्यु भी है। यह सबका राजाधिराज है और इस्रोंके आधीन सब भूत भविष्य वर्तमान है। वह मेरे आधीन सब भूत भविष्य वर्तमानको करे॥ २४॥

पास और बहुत दूर भी मैंने धूर्वेको देखा और उससे अग्निका अनुमान किया। उसी अग्निपर बीर लोग छोटे उक्षाको परि-एक बनाते हैं। ये यज्ञकर्म सबसे प्रारंभमें होते थे ॥ २५॥

तीन देव किरणोंवाले अर्थात् प्रकाशमान हैं । इनमेंसे एक वर्षमें एक समय प्रकाशता है, दूसरा अपनी निज शिक्तयोंसे सब विश्वको प्रकाशित करता है और तीसरेकी केवल गति प्रतीत होती है परंतु उसका रूप नहीं दिखाई देता ॥ २६ ॥

वाणीके चार स्थान हैं इनकी मननशील ब्रह्मज्ञानी जानते हैं, इनमेंसे तीन स्थान हृदयमें ग्रप्त हैं और जी मनुष्य बोलते हैं वह चतुर्थ स्थानमें उत्पन्न व्यक्त वाणी है ॥ २७॥

१२ (अ. सु. भा. कां० ९)

### इन्द्रं मित्रं वर्रणम्शिमांहुरथो दिन्यः स सुंपूर्णो गुरुत्मांन् । एकं सद् वित्रां बहुधा वंदन्त्य्विं यमं मात्विश्विनमाहुः ॥ इति पश्चमोऽनुवाकः ॥ ॥ नवमं काण्डं समाप्तम् ॥

11 26 11(26)

मर्थ- [एकं सत्] एक सत् वस्तु है उसीका [विष्राः बहुधा वदन्ति] ज्ञानी लोग अनेक प्रकार वर्णन करते हैं। उसी एकको इन्द्र, मित्र, वरुण, अग्नि, दिन्य सुवर्ण, गरुस्मान, यम और मातरिश्वा [अथी आहुः ] कहते हैं॥ २८॥

मावार्थ- सत्य तत्त्व केवल एक ही है, पांतु ज्ञानी लोग उधी एक सत्य तत्त्वका वर्णन गुणबोधक अनेक नामोंसे करते हैं। उसी एक सत्य तत्त्वको वे इन्द्र, मित्र, वहण आदि भिन्न भिन्न नाम देते हैं॥ २८॥

### छन्दोंका महत्त्व।

### वाणी और गोरक्षण।

गायत्री, त्रिष्टुप्, जगती आदि सात छंद मुख्य हैं। इनके भेद और बहुत ही हैं। इन सात छन्दोंमें वेदका ज्ञान भरा रखा है, इसीलिए कहा है कि अज्ञानका आच्छादन करके ज्ञानका प्रकाशन करनेवाले ये छन्द हैं। इन छन्दोंमें किस प्रकारका ज्ञान है इस विषयमें थोडासा विवरण प्रथम मंत्रमें है। उसमें कहा है-

(गायत्रे गाय-त्रं) गायत्री छन्दमं (गाय) प्राणांकी (त्रं) रक्षा करनेका ज्ञान है। जो लोग गायत्री छंदवाले मंत्रीका उत्तम अध्ययन करेंगे, वे प्राणरक्षा करनेकी विद्या उत्तम रीतिसे जान सकते हैं। (त्रैष्टुभात्) त्रिष्टुप् छन्दमं (त्रे-ष्टुभं) तीनोंका अर्थात् करेंगे, जीवातमा और परमात्माका गुणवर्णन है, इस कारण जो लोग त्रिष्टुप् छन्दोंवाले मंत्रोंका उत्तम अध्ययन करेंगे उनकी प्रकृतिविद्या आत्मविद्या और ब्रह्मविद्याका ज्ञान हो सकता है और वे प्रकृतिविद्यासे ऐहिक सुख और आत्मविद्यासे अमृतत्वकी प्राप्ति कर सकते हैं। इस प्रकार यह वेदमंत्रोंकी विद्या इहपरलेकि से सुखका साधन होती है।

(जगित जगत् ) जगित छन्दमें जगत् संबंधी अद्भुत ज्ञान भरा है । जो ज्ञान प्राप्त करनेसे सनुष्य इस जगत्में विजयी है। सकता है । इसीलिए इसी मंत्रमें आगे कहा है कि—

य इस तत् विदुः ते अमृतस्वं आनशुः। ( मे॰ १ )

"जो ज्ञानी इस ज्ञानको-इस वैदिक ज्ञानको-यथावत् जानते हैं, वे अमृतको अर्थात् मोक्षको प्राप्त करते हैं।" उक्त प्रकार छंदोवियाको जाननेवाले मोक्षके अधिकारी होते हैं। इसका अर्थ यह नहीं है कि वे केवल मोक्षके ही अधिकारी हैं और इस जगत् की ज्ञातिकों वे नहीं प्राप्त कर सकते, प्रत्युत वे जागतिक उन्नतिको जैसे प्राप्त होते हैं उसी प्रकार आत्मिक उन्नतिको भी वे प्राप्त होते हैं। जो मोक्षके अथवा अमृतत्वके अधिकारी होते हैं वे सामान्य मौतिक उन्नतिको प्राप्त कर सकते हैं यह कहनेकी भी कीई आवश्यकता नहीं। क्योंकि श्रीकृष्ण भगवान्, राजा जनक, श्रीरामचन्द्र आदि मुक्त पुरुष इह लोकका व्यवहार करनेमें भी उत्तम दक्ष थे और उन्होंने ऐहिक व्यवहार उत्तम तरह किये थे। और ये तो अमृतत्वके अधिकारी थे इस विषयमें किसीको भी संदेह नहीं है। इस प्रकार इस वेदमंत्रोंके ज्ञानको प्राप्त करनेवाले मनुष्य इह परलोकमें परमोच्च गतिको प्राप्त कर सकते हैं। प्रत्येक मनुष्य जो इस भूलोकमें देहधारण करके आया है वह अमरत्व प्राप्त करनेके लिये ही है। इसीलिए कहा जाता है कि वेदका जान प्रत्येक मनुष्यके लिये उन्नतिका मार्ग बतानेमें समर्थ है।

(गायत्रेण अर्क प्रतिमिमीते ) गायत्री छन्दसं अर्चनीय देवकी शब्दरूपी प्रतिमा निर्माण की है। प्रत्येक मनुष्यको जिस एक आद्वितीय देवकी अर्ची करनी अत्यंत आवश्यक है, उस देवकी वस्तुतः प्रतिमा तो नहीं है, परंतु उसकी शब्दमयी प्रतिमा 'गायत्री छंद' है। इस कारण पाठक यदि किसी स्थानपर परमात्म देवकी प्रतिमा देख सकते हैं तो वे इस छन्दमें ही देख सकते हैं। ( अर्केण साम ) इस अर्चनीय अर्थात् पूजनीय देवकी सहायतासे ' साम ' अर्थात् शान्ते प्राप्त होती है। इस शान्तिका ही दूसरा नाम ' अमृत ' है। अमृत और साम एक ही अवस्थाके वाचक शब्द हैं अस्तु। इसी तरह त्रिष्टुप् छन्दसे भी वर्णनीय देवता का वर्णन किया जाता है। त्रिष्टुम छन्दकी वाणी उसीका वर्णन करती है। पूर्व मंत्रमें कहा है कि त्रिष्टुप् छन्दसे प्रकृति,जीव और परमात्माका वर्णन होता है, वही बात यहां इस मंत्रमें अनुसंघेष है। इस प्रकार-

#### सात छन्द।

द्विपदा चतुष्पदा सप्तवाणीः अक्षरेण मिमते । ( मं० २ )

'दो चरण और चार चरणोंबाले जो सात छन्द हैं, उनके प्रत्येक चरणमें अक्षर संख्याका परिणाम अक्षरोंकी संख्याकी गिनती करनेसे ही होता है।'' जैसा अनुष्टुभूमें चरणमें आठ अक्षर, इसी प्रकार अन्यान्य छन्दोंके पादोंमें अन्य संख्या अक्षरोंकी होती है। इस प्रकार अक्षर संख्याकी न्यूनाधिकतासे ये छन्द होते हैं।

(गायत्रस्य तिसः समिधः) गायत्री छन्दके पाद तीन हैं। प्रत्येकमें अक्षर आठ होते हैं। जगती छद्से जगतका वर्णन है यह बात प्रथम मंत्रमें कही है, वही फिर इस तृतीय मंत्रमें दुहराते हैं और कहते हैं कि (जगता दिवि सिंधुं अस्कभायत्) जगित छन्दसे गानो युलोकमें महासागरकी फैला रखा है। अर्थात् जैसा महासागरका वर्णन होता है वैसा ही युलोकका वर्णन किया है। इस महासागर में ये नक्षत्र छोटे छोटे द्वीपिक समान हैं इत्यादि आलंकारिक वर्णन यहां समझना उचित है।

इसी प्रकार ( रथंतरेण सूर्य पर्यपद्यत् ) रयन्तर से सूर्यका ज्ञान प्रत्यक्ष होता है । क्यों कि उसमें यह वर्णन अतिस्पष्ट है । इस ज्ञानकी ( महा महित्वा ) महता क्या कथन करनी है, यह ज्ञान तो मनुष्यको अन्तिम मंजलतक पहुंचा देता है । यह ज्ञान तो मनुष्यको इस जगत्में और उस खर्गमें और अन्तमें मोक्षतक उत्तम मार्गदर्शक होता है । अतः यही वेदमंत्रीका ज्ञान सबसे अधिक महस्वपूर्ण है ।

### सुहस्त गोरक्षक।

जिस प्रकार ( सुहस्तः सुदुर्घा धेतुं उपह्नियं ) उत्तम हाथवाला उत्तम दोहन करने योग्य धेनुको पुकारता है, उसी प्रकार मनुष्य इस वेदवाणीरूपी कामधेनुको अपने पास बुलावे। गायका दूध निचोडनेवाला 'सुहस्त' अर्थात् उत्तम प्रेमपूर्ण हाथवाला होना चाहिये। 'दुईस्त' नहीं होना चाहिये। दुईस्त मनुष्य वह है कि जो गौको कष्ट पहुंचाता है, ऐसा दुईस्त मनुष्य कभी गायको अपने पास न बुलावे। परंतु जो हाथ सदा गायकी सेवाके लिये तत्पर रहता है, गायका प्रिय करनेमें जो दक्ष है, वही मनुष्य गायको बुलावे। गौ अवध्य होनेसे गायके साथ किसी प्रकार भी 'दुईस्त'का संबंध नहीं आमा चाहिये। 'सुहस्त' होकर ही मनुष्य गायके पास जावे, यह वेदका उपदेश स्पष्टतीसे कहता है कि 'गोरक्षण' करना मनुष्यका वेदोक्त धर्म है। जो प्रेमसे गोपालन करता है वही सचा वैदिकधर्मी है, क्योंकि गौ' नाम जैसा गायका वाचक है वैसा ही वह 'वेदवाणी' का भी वाचक है। अतः 'गोरक्षा' का अर्थ 'गायकी रक्षा' और 'वेदशानकी रक्षा' है इसिल्ये कहा जाता है कि गोरक्षक हो वैदिक धर्मी हो सकता है।

(गोधुक् एनां दोहत ) गायका दोहन करनेवाला इस गीका और इस वेदवाणीका दोहन करें। गौका दोहन करनेसे अमृत क्यी दूध प्राप्त होता है और वेदनाणीक्यी वाग्गोका देविन करनेसे अमृत जैसा शान प्राप्त होता है। गायके दूधसे जैसा यह होता है, वैसा ही वेदशानसे भी होता है। यहां यश करनेके दोनों साधन हैं। इसीलिये कहा है कि (तत् धर्म: सुप्रवोचत् ) यशका ही वे मंत्र वर्णन करते हैं। वेदवाणीक्यी गौ अपने शानसे यश का मार्ग बता रही है और यह गौ अपने दूध से यश करती है। इस तरह दोनों गौवाकी समानता है।

(वस्नां वसुपरनी) यह गी-वेदवाणी और गोमाता-वसुओं की पालने हारी है। वसु नाम एश्वर्यका वाचक है। सब प्रकार के ऐश्वर्य ज्ञानसे और बलसे ही प्राप्त होते हैं। वेदवाणी रूपी गीसे ज्ञान मिलता और गोमातास पोषक अज्ञ मिलता है। इस प्रकार ये देनों गीनें ऐश्वर्यों का प्रदान करती हैं। जिस प्रकार यह गीमाता अपने (वस्सं इच्छन्ती) बछडे की इच्छा करती हुई घरमें आती है, उसी प्रकार यह वेदवाणी भी इस भूमंडलपर इसलिए अवतीण होगई है कि ये अनन्त मानवजीव इस ज्ञानामृतका पान

करें और अमर वनें। इस प्रकार दोनों गीवोंमें अपने बछडों के पालन पोषणकी इच्छा है। ये गीवें (महते सीअगाय वर्धतां) हमारा बड़ा सीआगय बढ़ावें। ये तो बढ़ातीं ही हैं। परंतु मनुष्योंको उचित है कि वे उन गीवों के पास जावें और उनका अमृत रस पीवें और पुष्ट होवें। ये गोवें तो हमारा कल्याण करने के लिए तैयार हैं, परंतु मनुष्य ही ऐसे मंदमती हैं, कि वे गौका दूध नहीं पीते और भेंसके पीछ लगते हैं, इसी तरह वेदवाणीकी शरण नहीं लेते, प्रत्युत किसी अन्य मतवाले प्रंथोंकी शरणमें जाते हैं और अममें फंसते हैं। अतः यहां उपदेश सब मनुष्योंको लेना चाहिये कि जो मनुष्य उन्नति चाहता है वह गौका दूध पीवें और वेद-का उपदेश ग्रहण करे।

गाय भी ( गोः मिषन्तं वत्सं अमीमेत् ) अपने उत्सुक बछडेपर ही प्रेम कर सकती है। यदि प्रेमने बचा माताके पास न गया अथवा कुछ पेट की अख्छातांस वह दूध न पीता रहा, तो माता क्या करेगी ? इसिलये बच्चों उत्सुकता चाहिये। जिसं बच्चोंका पेट ठीक है, भूख अच्छी लगती है और जिसकी पाचनशक्ति ठीक है उसी बच्चोंको माताके दूधसे लाभ होता है। इसी प्रकार वेदवाणीरूपी गौभी उत्सुक शिष्यको ही लाभ पहुंचा सकती है। जो मनुष्य वेद न पढे, पढनेपर उसके समझनेका कष्ट न उठावे, समझनेपर अनुष्ठान न करे, अनुष्ठान करनेके समय तत्पर न होवे, उसको बेदवाणीरूपी गौसे क्या लाभ होगा। इस प्रकार सुमुख्य होना भी आवद्यक है। यह गौ ( पयोभिः मायुं अभिमिमीते ) अपने दूधके साथ प्रकाशको फेलाती है, यह कात स्पष्ट है क्योंकि सेवेरे गोदोहन होते ही सूर्योदय होता है और विश्वम सर्वत्र प्रकाश हो प्रकाश होता है। वेदवाणीरूपी गौभी अपना ज्ञानामृत देती है और ज्ञानका ही प्रकाश उपासकके मनमें फैलाती है। इस प्रकार दोनों स्थानमें दूधको देना और प्रकाशको फैलाना समान है।

### गौकी सहायता।

यह गौ ( ध्वसनी अधिश्रिता ) विनाशके समय आश्रय करने योग्य है। रोग क्षीणता अपचन आदिके समय गायका दूध ही अमृतके समान है। रोगी होनेके समय अथवा बालक होनेके समय भी गायका दूध ही लाभप्रद है। इसी तरह उदासी होनेसे जगत्का नाश होनेके पश्चात जो मोक्षमार्गका मार्ग आक्रमण करना है, उस समय वेदरूपी गी ही आश्रय की जाती है। वहां वेदके मंत्र ही (मायुं मिमाति ) मार्गमें दीप जैसे सहायक होते हैं। (सा चितिभिः मर्लान् निनकार ) वह गौ मनुष्योंमें चिन्तन मनन शिक्तियोंसे सहायक होती है। अर्थात् गायके दूधसे मनुष्योंकी बुद्धि तीव्र और स्क्षम होती है और मनुष्य बुद्धिमान होता है। वेद रूपी गीसे भी मनुष्य मनन कर सक्ता है। मनन शिक्त बढ़ोनेके कारण ही छन्दको मंत्र कहा जाता है। इस प्रकार दोनें स्थानोंमें गौ मनन शिक्तियोंसे मनुष्य से सक्ता है। (विद्युत् भवन्ती ) वह बिजली जैसी होती है। जिस प्रकार बिजली वेग बढ़ाती है, उसी प्रकार गौके दूधसे भी मनुष्यमें फूर्ती आती है और वेदज्ञानसे बुद्धिकी तिव्रता बढ़ती है। विद्युत्क समान प्रकाश किंवा तेज बढ़ानेका कार्य दोनों गौवोंसे होता है।

यहांतक सात मंत्रोंमें भी और वेदवाणीका एक जैसा वर्णन किया है और आगे २० और २१ इन दो मंत्रोंमें ऐसा ही वर्णन

है। अतः विषय सादश्यके कारण वे दो मंत्र यहां देखते हैं --

यह गी ( सु—यवस—अद् ) उत्तम जी खानेवाली होनेसे ( भगवती भूयाः ) भाग्यवानी होती है। यदि वह अन्यान्य पदार्थ खाने लगी तो उसका दूध वैसा हितकर नहीं होता। वैदवाणीरूपी गौके पक्षमें भी जी भक्षण करनेसे भी वर्णोचार उत्तम शुद्ध होता है। यहां भी देखा गया है कि जी और चावल खानेवाले वर्णोच्चारण ठीक कर सकते हैं और उत्तम सूक्ष्म कुशाम बुद्धिवाले भी होते हैं। इसी रीतिसे हम-

अधा वयं भगवन्तः स्याम । ( मं ३० )

'' इससे इम भी भाग्यवान् बनें। '' अर्थात् इम भी जीका अन्न खाकर खुद्धिमान बनें और गौ भी जीका भक्षण करके उत्तम दूध देनेवाली हो। जी का घास गौ खाय और मनुष्य जीका आटा अर्थात् धत्तू खावें। श्रावणी उत्सवके समय सत्तु भक्षण आवश्यक कहा है और सूचित किया है कि यह ग्रुद्ध और सात्विक अन्न है। वेदमें भी (सक्तुमिव तितजना पुनन्तः ऋ॰ १०। ७९। २) इत्यादि मंत्रों में सत्तुका अन्न ही निर्दिष्ट है। इससे इस अन्नका महस्व स्पष्ट हो जाता है। गौ जीका घास ( तृणं भादि ) खावे और (शुद्धं उदकं पिब) शुद्ध निर्मल जल पीवे । मनुष्यको भी शुद्ध सत्तु खाना और छाना हुआ वस्नपूत जल पीना योग्य है। इस प्रकार गी और वाणीका एक ही पथ्य है। मनुष्यका खानपान सात्विक होनेसे उसकी वाणी पिवत्र होती है, यह यहां तात्पर्य है। मनुष्य जिस गौका दूध पीते हैं वह गो भी उक्त पदार्थ ही खावे और अन्य अमेध्य पदार्थोंका सक्षण न करें। इस विचारसे पता लग सकता है कि बाजारों में जो दृध प्राप्त होता है वह दूध अमृत नहीं है, प्रत्युत घरमें गो पाली जाय, उसको मेध्य पदार्थे. खिलाये जाय और शुद्ध उदक पिलाया जाय, तब उसका दूध 'अमृत ' पदवीको प्राप्त हो सकता है। वेद जिस प्रकार गोरक्षण करना चाहता है वह विधि यह है। पाठक विचार और समझें कि वेदमें गोरक्षणका विधि कैसा है।

भागे मंत्रमं (गी सिललानि तक्षति) गी जलों हिलाती है ऐसा कहा है, गी शुद्ध जलमें प्रविष्ट होने से जल हिलने लगता है वह शुद्ध जल गी पीती है और तृप्त होती है। यह सामान्य वर्णन करके यह गी (एकपदी, दिपदी, चतुष्पदी, अष्टापदी, नवपदी सहस्राक्षरा) एकं दो चार आठ नी पाववली है और सहस्र अक्षरोंसे युक्त है ऐसा जो कहा है वह स्पष्टतया वेदवाणा का ही केवल वर्णन है। वेदके छंद एक चरणवाले, दो चरणोंवाले, आठ चरणोंवाले नी चरणोंवाले और सहस्र अक्षरोंवाले हैं। क्योंकि गाय सदा चतुष्पाद अर्थात् चार चरणोंवाली ही होती है, और कभी आठ नी पाववाली नहीं होती। चरण और पाद ये नाम मंत्रोंके भागोंके हैं। इसलिये यह मंत्रभाग वेदवाणी रूपी गौका ही वर्णन कर रहा है। यह वेदवाणी रूपी गी (सहस्र अक्षरा) हजारों अक्षय अमृत धाराओंकी प्रदान करती है और (भुवनस्य पंक्तः) सब भुवनोंकी पूर्णतया पावन करती है। और (तस्याः समुद्राः अधि विक्षरन्ति) इससे समुद्रके समान रसप्रवाह पर्याप्त प्रमाणमें लोगोंको प्राप्त होते हैं। इसलिये मनुष्यों को उचित है कि वे इस वेदवाणी रूपी गौका ज्ञानामृत प्राज्ञान करें और मोक्षमार्गप चलकर अमरत्व प्राप्त करें।

यहौतक गौके वर्णनके मिषसे— अर्थात् गौरक्षणके मिषसे वेदज्ञानका महत्त्व वर्णन किया है। आगे यह ज्ञान मनुष्यको उन्नतिके पथमें चलानेमें किस तरह सहायक होता है यह देखिए-

#### जीवातमा ।

प्राणियोंके शरीरमें जीवात्मा है और वही यहांका जीवनका कार्य करता है इस विषयमें अष्टममंत्रका विधान देखिए— पर्त्यानां मध्ये ध्रुवं एजत् जीवं तुरगातु अनत् शये। ( मं॰ ८ )

" प्राणियोंके शरीरमें जीवारमा है अर्थात् स्थिर,चालक,वेगवान, प्राणको चलानेवाला है और वह इस शरीरमें रहता है।" यह शरीरमें शयन करनेवाले जीवारमाका वर्णन है। " पुरुष " शब्दके अर्थका " पुरि शेते इति पुरुषः " शरीरह्यी नगरीमें शयन करता है इसलिए इस अरमाको 'पुरुष ' (पुरिश्य ) कहते हैं ऐसा कहा है वही अर्थ यहां है। इस जीवारमाके विशेषण " प्रुष, एजत, जीव,तुरगातु,अनत्"ये विचार करने योग्य हैं। ये विशेषण अन्यत्र भी आगये हैं। जवतक शरीरमें यह जीवारमा रहता है तबतक उक्त कार्य शरीरमें दिखाई देते हैं। यह शरीरसे भिन्न है अतः शरीर क्षीण और विकम्मा होनेपर शरीरको यह छोड देता है इस विषयमें इसी मंत्रमें कहा है—

मृतस्य जीवः समर्त्यः स्वधाभिः चरति मर्त्येन सयोनिः ( मं० ८ ) समर्त्यः मर्त्येन सयोनिः अपाङ् प्राङ् पृति । ( मं० १५ )

"मृत मनुष्यका जीव वास्तिविक रीतिसे अमर है, वह अपनी निज शक्तियोंसे कार्य करता है और इस देहके छोड़ देनेके बाद दूसरे मर्स्य देहके साथ संयुक्त होता है।"मनुष्यदेह मरनेवाला है, परंतु उपका आत्मा अमर है, अर्थात् देह भिन्न है और आत्मा भिन्न है। इन दो परस्पर भिन्न पदार्थोंका संयोग किसी कारण वश होगया है। इसी संबंधके कारणका विचार करना इस तत्त्वज्ञान का मुख्य प्रयोजन है। ( मृतस्य जीव: अमर्थः ) मरे हुए प्राणीका जीवात्मा अमर है, यह महासिद्धान्त सदा त्मरण रखना चाहिये। यदि जीवात्मा अमर है तो वह देहप्राप्तिक पूर्व और देहपातके पश्चात् भी रहेगा। देहके मरनेसे न मरेगा और देहके जन्मसे न जन्मगा। यह जीव अपनी निजशक्तियोंसे रहता है। इसकी यह ( स्व-धा ) निजशक्ति है अतः यह सदा इसके साथ रहती है और कभी दूर नहीं होती। परंतु शरीरकी शिक्त अन्नादि पदार्थों पर अवलंबित है। इसलिये शरीरकी शक्तियोंको 'स्वधा' नहीं कहते। आत्माकी शक्तिका नाम 'स्वधा' है क्योंकि किसी बाह्य कारणपर यह अवलंबित नहीं है। शरीर मिला या न

मिला तो भी बृह इसके साथ एक जैसी रहती है। पूर्व शरीर छोडनेपर और दूसरा शरीर प्राप्त होनेतक जैसा भारमा अपनी निज शक्तियों के साथ विचरता है, उसी प्रकार शरीरमें आनेपर भी उन्ही शक्तियों के शरीरमें नियुक्त करके कार्य लेता है। यहां अमर होता हुआ भी (मरेयेन स्थोनिः) मर्त्य शरीरके साथ समान योनिमें आता है। अर्थात जिस योनिमें जिस जातीके प्राणीमें आत्मा जाता है उस जातिकी ये नीमें जाकर उस शरीरको प्राप्त होता है। इस मृत्युलोकका जीवन क्षणभंगुर होता है। क्योंकि शरीर कितनी भी रक्षा करनेपर किसी न किसी समय मर ही जायगा, अतः कहा है—

ह्यः सं नान, सः अद्य ममार । ( मं० ९ )

"जो कल उत्तम प्रकार जीवित था, वह आज मर जाता है।" आज संवर जो जीवित होता है वह शामके समय मर जाता है। इस प्रकार पिता,माता, पुत्र, भाई आदि मर रहे हैं, यह देखकर अपनेको भी किसी न किसी समय मरना अवश्य है ऐसा प्रतीत होता है। यद्यपि यह अपना शरीर मरेगा, तथापि इस शरीरका आधिष्ठाता कदापि मरनेवाला नहीं है, यह अमर है, यह न कभी बाल होता है, और न युद्ध। यह सदा एक अवस्थामें रहता है इसीलिये इसको ( युवानं सन्तं ) युवा है ऐसा कहते हैं। इस जीवात्माको युवा कहा जाय, तो परमात्माको युद्ध। किंवा पुराण पुरुष कहना योग्य है। इसीका नाम इस मंत्रमें "पालित " अर्थात् श्वेतवाल हुआ युद्ध कहा है। यह पालित पूर्वोक्त युवाको निगल जाता है। परमात्मा सर्वव्यापक है इसिलिये इस एकदेशीय जीवात्माको चारों ओरसे घरता है इसिलिये कहा जाता है कि वह परमात्मा इस जीवात्माको निगल जाता है, अपने पेटमें रखता है। ( युवानं संतं पलित। जगार) तरुण को युद्ध निगल जाता है, इस विधानसे दोनोंके आकारका प्रमाण स्पष्ट होता है। तरुण जीवात्माको युद्ध पस्मात्मा निगल जाता है, अतः वह युद्ध तरुणसे कई गुणा बडा है यह बात स्पष्ट है।

यह जीवात्मा ' विधु है ' अर्थात् कर्मशील है। कर्म करनेवाला है और विविध कर्म करनेके लिये ही शरीर धारण करता है और सब शरीर जीर्थ होनेके कारण कर्म करनेमें असमर्थ होजाता है उस समय यह शरीरको छोडता है और दूसरे समर्थ

शरीर धारण करता है। शरीर धारण करनेका हेतु यह है-

सः मातुः योनौ अन्तः परिवीतः बहुप्रजा निर्ऋतिः बाविवेश । ( मं० १०)

'' वह जीवात्मा जब माताकी योनिमें-गर्भाशयमें-होता है उस समय प्राकृतिके शरीरसे परिवेष्टित होता है, और पश्चात् अनुकूल समयम बहुत प्रजा प्रसवनेहारी इस भूमिपर अथवा इस प्रकृतिमें आविष्ट होकर पृथ्वीपर अवतीर्ण होता है। '' यहां विवाहादि द्वारा यह अपने संतानादि बहुत बढाता है, वंशका विस्तार करता है और समय आनेपर मर जाता है। फिर इसका ऐसा ही नवीन शरीर मिल जाता है। यह कम वारंवार होता है। यह इसका आना और जाना नियमके अनुसार करनेवाला जो कोई है, उसके नियमको यह नहीं जानता--

यः ई चकार अस्य सः न वेद । ( मं० १० )

' जो यह सब करता है, उसके उस कर्तृत्व को यह नहीं जानता। '' प्रत्येक मनुष्य इसका विचार करके जान सकते हैं। अपने आपको यहां किसने लाया, भवितव्य कीन नियत करता है, इत्यादि विषय हरएक मनुष्य जान नहीं। सकता। परंतु—

यः ई ददर्श तस्मात् हिरुग् इत् नु। (मं० १०)

" जो इसको देखता है अर्थात् इसका साक्षात्कार करता है, उसके नीचे ही -उसके अतिसमीप ही-वह विद्यमान रहता है। " उसके लिये वह समीपसे समीप है। परंतु अन्य मनुष्योंके लिये यह बहुत दूर होता है। अर्थात् इसकी दूरता और समीप-ता मनुष्यके प्रयस्तपर निभैर है।

यह जीवात्मः ( गो-पां ) इंद्रियोंका पालन करनेवाला है, अपने शारीरमें जीवनशिक्तका संचार करके सब शारीरकी जीवित रखनेवाला है अतः यह ( अनिपद्यमानं ) गिरानेवाला है, शारीर जीवित रखनेके कारण यह शारीरकी न गिरानेवाला है । शारीर उठानेवाला और चलानेवाला यही जीवात्मा है । '' तनू-न-पात् '' यह नाम भी इसी अर्थका सूचक है। (तनु ) शारीरको ( न ) नहीं (पात् ) गिरानेवाला आत्मा है, वही भाव '' आने-- पद्यमान '' शब्दमें हैं। इतना होनेपर भी-

पांधिभिः आ च परा च चरन्तं। ( मं० ११ )

" निश्चित मार्गोंसे पास और दूर जानेवाला ''अर्थात् इस शरीरके पास और शरीरसे दूर जानेवाला यह अत्मा है। जनम लेनेके समय शरीरके पास आता है और शरीरकी मृत्यु होते ही यह शरीरसे दूर जाता है इस प्रकार इसका पास आना और दूर जाना जिन मार्गोंसे होता है, उन मार्गोंका ज्ञान हमें नहीं हो सकता। हे अट्ट्य मार्ग हैं, और परमात्मा ही इसको उन मार्गोंसे चलाता है। यह परमात्मा—

स सधीचीः विषूचीः भुवनेषु बन्तः वसानः। ( मं० ११)

" वह परमात्मा इस जीवात्माके साथ रहता है, सर्वत्र विराजमान है और संपूर्ण पदार्थमात्रमें भी वसनेवाला वह है। '' षद्द किसी स्थानपर नहीं ऐसा कोई स्थान नहीं है। प्रत्येक पदार्थ के अन्दर, बाहर और चारों ओर वह विराजमान है, इसलिये वह इस जीवारमाको अपने अन्दर लेकर-जहां जानेसे इसका कल्याण होगा वहां इसके। पहुंचा देता है।

यही देव (न: पिता जिनता नाभिः बन्धः) हम सबका पिता, जनक, संबंधी और भाई है। (पृथ्वी माता) यह भूमि हमारी मातृभूमि है। इन पिता और माताकी उपासना हमकी करनी चाहिये। उक्त देवसे जो इस प्रकृतिमातामें गर्भैका आधान होती है, उससे सब सृष्टिकी रचना होती है।

### प्रश्लोत्तर ।

आगे तेरहवें और चौदहवें मंत्रमें क्रमशः कुछ प्रश्न और उनके उत्तर आगये हैं, यह मनोरंजक प्रश्नोत्तरका विषय अब देखते हैं—

> प्रश्न - पृथिब्याः परं भन्तः पृच्छामि ( मं॰ १३ ) उत्तर — इयं वेदिः पृथिब्याः परः भन्तः । ( मं॰ १४ )

"पृथ्वीका परला अन्तिम भाग कीनसा है १ यह वेदी ही पृथ्वीका परला अन्तिम भाग है। " यज्ञवेदीके पास खड़ा हांकर एक प्रश्न पूछ रहा है कि पृथ्वीका परला अन्त वह है कि जिसपर हम खड़े हैं, परंतु इसका परला अन्त कीनसा है १ यह भूमि कहां समाप्त होगई है १ इस प्रश्नका उत्तर, यह अपने पासका वेदीका भाग ही भूमिकी अन्तिम सीमा यह है । उस उत्तर वेदनेसे पता लगता है कि वेदके अनुसार भूमि गोल-गेंदके समान ही है। यदि यह भूमि फलकके समान होती तो यह उत्तर आना संभव ही नहीं है। यदि भूमि गेंदके समान गोल होगी तभी तो जिस बिंदुमें प्रारंभ होगा उसी बिंदुमें अन्त होनेकी संभावना होगी। पृथ्वी गेंदके समान गोल होनेसे यदि किसी स्थानके सीधी लकीर खींची जायगी तो उस रेषाका आन्तिम बिन्दु प्रारंभिक बिन्दुमें ही मिल जायगा। इसी नियमकी ध्यानमें रखकर उक्त मंत्रमें कहा है इस पृथ्वीका प्रारंभ इस वेदीमें है और अन्तिम भागभी यही वेदी है। पृथ्वीको गेंदके समान गोल माननेपर ही यह बात सिद्ध हो सकती है।

सृष्टिका प्रारंभ यज्ञमें और अन्तभी यज्ञमें हो सकता है। परमेश्वरके यज्ञसे इस सृष्टिका प्रारंभ हुआ है,यज्ञपर ही यह सृष्टि निभार है और अन्तमें भी इसकी समाप्ति यज्ञमें ही होगी। इस प्रकार कर्मभूमिका प्रारंभ वेदीमें और अन्त भी यज्ञमें होता है। इस दिख्यें भी यह प्रश्लोत्तर विचार करने योग्य है। अब दूसरा प्रश्ल देखिये—

### अश्वशाक्ते।

प्रश्न- वृष्णः अश्वस्य रेतः पृच्छामि । ( मं॰ १३ ) उत्तर— अयं सीमः वृष्णः अश्वस्य रेतः । ( मं॰ १४ )

" बलवान अश्वका वीर्य कौनसा है ? यह सोम ही बलवान अश्वका वीर्य है। " अश्ववाचक शब्द वीर्य प्राक्रम और बलके सूचक हैं। ' वाजीकरण ' शब्दका अर्थ वीर्यवर्धक उपाय है। अश्वशक्ति, अश्ववल, अश्वरेत, अश्ववीर्य शब्द एक ही अर्थ के वाचक हैं। बलवती अश्वशक्ति कि क्षेत्र प्राप्त होती है यह प्रश्नको आशय है। इसका उत्तर यह है कि " सोम वनस्पति ही अश्वशक्ति है '' सोमका अर्थ सोमवल्ली, किंवा वनस्पति है। ये वनस्पति ही अश्ववीर्य देनेमें समर्थ हैं।

यहां वेदने स्पष्ट शब्दों में कहा है कि, शरीर में अश्ववीर्ध बढ़ाने की इच्छा है तो वनस्पतिके सेवन से ही वह बढ सकता है। क्यों कि सोमादि औषधियों में ही (अश्वस्य रेतः) अश्ववीर्थ है। जो लोग मांसभक्षणके पक्षमें हैं वे यहां वेदके उपदेश से सोध लें। वेदमें "सोम " को ही अश्व कहा है, मांसको नहीं। सोमको ही अश्ववीर्थ कहा है, मांसको नहीं। जिस वाजीकरणके लिये मनुष्य प्रयत्न करता है वह (वाजी) घोड़। केवल घास अर्थात् वनस्पति खाकर ही वाजी बना है, मांस खाकर नहीं बना। अतः स्पष्ट कहा है कि जो बल औषिय वनस्पतिके अत्रमें है, वह मांसमें नहीं है। अतः जो अपना बल बढ़ाना चाहते हैं, वे मांसमक्षण न करें और योग्य वनस्पतियोंका सेवन करके अपना वीर्ध बढ़ावें। जो लोग पूछते हैं कि वेदमें मांसभक्षणके लिये अनुकूल संमति है वा प्रतिकूल ? उनको इस प्रश्लोत्तर का विचार करना चाहिये और जानना चाहिये कि, सोमादि औषिधयोंका रस्कप अन्न ही वेदानुकूल मनुष्योंको मक्ष्य अन्न ही वेदानुकूल मनुष्योंको मक्ष्य अन्न करके भी कहीं कहा नहीं है।

प्रश्न— विश्वस्य भुवनस्य नाभि पृच्छामि। (मै॰ १३) उत्तर — अयं यज्ञः विश्वस्य भुवनस्य नाभिः। (मं० १४)

"सब अवनीं को केन्द्र कीनसा है। यज्ञ ही सब अवनीं को केन्द्र है। "केन्द्र कहते हैं मध्यबिंदुको, इस मध्यबिंदुपर सब बाह्य रचना रची जाती है। मध्यबिंदुपर ही संपूर्ण चककी स्थिति होती हैं, यदि मध्यबिंदु अपने स्थानसे च्युत होगया, तो चककी शाफी नष्ट होजाती है। इसिलिये इस प्रश्नमें पृच्छा की है कि इस विश्वका केन्द्र कीनसा है अर्थात् किस केन्द्रपर यह विश्व रहा है ? उत्तरमें कहा है कि इस विश्वका केन्द्र यज्ञ है। अर्थात् यज्ञपर यह सब विश्व स्थिर रहा है। यज्ञ कम हुआ तो यह विश्व नहीं रहेगा। यज्ञ विधिद्दीन हुआ तो विश्वकी रचना बिघड जायगी। यह बताने के लिये यहां कहा है कि इस संपूर्ण विश्वकी स्थिति यज्ञपर है। श्रीमद्भगवद्गीतामें

अनेन प्रसविष्यध्वमेष वोऽस्विष्टकामधुक्। ( भ० गी० ३।१० )

इस यज्ञद्वारा तुम वृद्धिको प्राप्त होवो। वह यज्ञ तुम्हें सब कामना देनेवाला होवें। ऐसा जो कहा है उसका कारण यही है कि वह विश्वकी उन्नतिका केन्द्र है। संपूर्ण वेदोंमें 'यज्ञ ' विषय ही कहा है, इसका भी कारण यह है कि यज्ञ सब विश्वका केन्द्र है, उस केन्द्रको जाननेके लिये सब उरपन्न हुए हैं। अब अन्तिम प्रश्न देखिय—

प्रश्न-- वाचः वरमं न्योम पृच्छामि। (मं १३) उत्तर-- अयं ब्रह्मा वाचः परमं व्योम। (मं० १४)

"वर्णीका परम आकाश अर्थीत् उत्पत्तिस्थान कहां है ? यह ब्रह्मा ही वाणीका परम उत्पत्तिस्थान है। " आकाश का गुण शब्द हं और शब्द आकाशसे उत्पन्न होता है। यहां केवल (वाचः व्योम) वाणीका आकाश पूछा नहीं है, प्रत्युत (वाचः परमं व्योम) वाणीका परम आकाश पूछा है। आकाशका भी जो आकाश होगा इसके। परम आकाश कहना योग्य है। अप्रिका आफ़ी, वायुका वायु, और आकाशका आकाश वह परमात्मा ही है। देवका भी देव वही है। उस आत्मासे आकाश की उत्पत्ति है—

तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशः संभूतः। (तै॰ उ० २।१।१)

" उस आत्मासे आकाश उत्पन्न हुआ है " और उस आकाशसे शब्द उत्पन्न होता है। अतः शब्दके आकाशका जो उत्पत्तिस्थान है उन्नका नाम " परम ब्योम " है। यह वाणीका मूल उत्पत्तिस्थान और परम आकाश परमात्मा है। इसीलिय कहते हैं कि वेद परमात्माका निश्चिति है, अर्थात् उसीका यह शब्द है। इसी तरह सामान्य शब्द भी आत्माका शब्द है और यही ब्रह्मा वाणीका परम आकाश है। आत्मा बुद्धिसे मिलकर बोलिनेकी कामना करता है, व मनको प्रेरणा करता है, मन शारीरिक उष्णताको हिलाता है, वह अपि वायुको चलाता है, वह उरसे मुखमें आकर स्थानोंमें आधात करता हुआ अनेक शब्द उत्पन्न होता है। इस प्रकार आत्मासे शब्द उत्पन्न होता है। इसीलिये यहां ब्रह्मा को शब्दका महा आकाश कहा है। यह बात स्मरण में रखना चाहिये और शब्दमें आत्माकी शाक्ति है ऐसा मानकर, पवित्र भावना ही शब्दहारा उच्चारित करना

चाहिये । और कदापि व्यर्थ शब्दे।चार करके आत्माकी शाक्ति क्षीण नहीं करनी चाहिये । अस्तु । इस प्रकार प्रश्नोत्तरसे ज्ञान इन दो मंत्रोंमें दिया है । इसके अगले मंत्रमें कहा है कि--

न विजानामि यत् इव इदं मस्मि। (मं० १५)

"में नहीं जानता कि किसके समान यह में हूं। " प्रत्येक मनुष्य जानता है कि में हूं। परंतु में कैसा हूं, कि उके समान हूं, मेरा गुण धर्म क्या है, मेरा स्वरूप क्या है, इत्यादि बात कोई नहीं जानता। पढ़े लिखे और शास्त्र देखनेवाले यह कहते हैं कि श्रीर भिन्न है और आत्मा भिन्न है, परंतु यह आत्मा कैसा और कमसे कम किसके सहश है यह कांचेत कोई जानते हैं, प्रायः कोई नहीं जानते । इसीलिये इस आत्माको अज्ञेय, अतक्ये ऐसे शब्द प्रयुक्त किये जाते हैं। यह आत्मा जब शरीरमें आता है, उस समय वह—

निण्यः संनद्धः। (मं॰ १५)

" अन्दर गुप्त है और बंधा है।" यही इसका बंधन है और इस बंधनसे मुक्ति प्राप्त करने के लिये प्रयत्न करना चाहिये। यह आत्मा (निण्यः) गुप्त है, छिपा है, ढंका है, अव्यक्त है और बद्ध है। यह इस आत्माकी स्थिति है। हरएक पाठकको इसका विचार करना चाहिये।

इस आत्माको बंधन कैसा होता है, इसकी मुक्ति कैसी होती है और कौन इसकी मुक्ति कर सकता है, यह विषय तस्व -

ज्ञानका है। यह विषय इसी मंत्रके उत्तरार्धने इस प्रकार कहा है-

यदा ऋतस्य प्रथमजा कागन् । कात् इत् कस्याः

वाचः भागं अश्रुवे ॥ ( मं॰ १५ )

'' जिस समय सत्यका पहिला प्रवर्तक परमारमा मेरे सन्मुख हुआ, जब मुझे उसका साक्षास्त्रार हुआ, उस समय उसकी इस वाणिका—देववाणीका—भाग्य मुझे प्राप्त हुआ। यह एक नियम यहां कहा है। जिस समय परमेश्वर साक्षास्त्रार होता है, अथवा परम ऋषिका उपदेश होता है, उस समय उसके अन्तःकरणमें सत्य ज्ञानका प्रकाश होता है। यहां विद्याका भाग्य है। यह आत्मसाक्षास्त्रारके विना नहीं हो सकता।

यहां आत्मा शरीर धारण करता है यह ' मर्त्य और अमर्त्य 'का संबंध है । अर्थात् ये दो पदार्थ यहां हैं । मर्त्य अमर्त्य

नहीं हो सकता और अमर्स्य मत्ये नहीं हो सकता।

ता शहबन्ता विषुचीना वियन्ता । अन्यं नि चिक्युः ।

मन्यं न निचिक्युः॥ (मं १६)

"ये दोनों मर्थ और अमर्थ अर्थात् जड और चेतन ये दोनों सनातन शाश्वत हैं, ये सर्वत्र हैं, परस्पर विरुद्ध गुणकमें स्वभाववाल हैं। इनमेंसे एकको जानते हैं, परंतु दूसरे का ज्ञान नहीं होता । "मर्थ पदार्थोंका ज्ञान कुछ अंशमें होता है, इस ज्ञानको मौतिक ज्ञान, पदार्थज्ञान किंवा विज्ञान कहते हैं ! मनुष्य इसको प्राप्त कर सकते हैं। परंतु दूसरा जो चेतन आत्मा है, जिसमें आहमा और परमात्मा संमिलित हैं, वह अतक्ष्य, अज्ञेय और गृढ हैं।

### जगत्की रचना।

पूर्वोक्त प्रकार जड और चेतन मिलकर इस जगत्की रचना होगई है। इस विषयमें अगले ही मैत्रमें इस तरह कहा है--

भुवनस्य रेतः सप्त अर्थगर्भाः विष्णोः प्रदिशा विधर्मेणि

तिष्ठन्ति। (मं०१७)

' सब सृष्टिके हो येसे सात मूलतत्त्व विविधगुण धर्मोंसे युक्त होकर व्यापक परमारमाकी आज्ञामें रहते हैं। '' सृष्टि उत्पन्न करनेवाले ये सात मूलतत्त्व हैं, उनके गुणधर्म परस्पर भिन्न हैं और ये व्यापक ईश्वरकी आज्ञामें कार्य करते हैं। इन सात तत्त्वों को जानना तथा आत्माको जानना इतना ही ज्ञान है, और यह ज्ञान मनुष्यके उद्धारका हेतु है। इस ज्ञानके विना मनुष्यका उद्धार हो नहीं सकता। ऐसे--

१३ ( अ. सु. मा. को. ९ )

### संकल्पशक्ति ।

इस स्केम ' काम'अन्य है। बह स्त्री संबंधके विषयका वाचक नहीं है, परंतु संकल्पशक्तिका बाचक है। वह काम सबसे प्रथम उत्पन्न है। केल इस कुक्के विस्वलिखित संत्रमें कहा है--

काओं अहे त्रधनाः। (मं० १९)

"काम सबसे पहले प्रकारहुआ । " यही बात वेदमें अन्यत्र कही है-

काश्रीकृष सम्मक्षीताथि भनसो रेतः प्रथमं यदासीत्। ऋ०१०। १२९। ४

" आरं मार्ग अन्यक्त अधिवानिवास्त्र काम सबसे प्रथम उत्पन्न हुआ। इस प्रकार कामकी उत्पत्ति सबसे प्रथम कही है। उप क्तिपदोंमें भी देखिने।—

काम एक प्रकार विविधित्य अद्वाऽअद्वा धृतिरधित हीं भीं मीरित्येतत्सर्व मन एव ॥ हु० डु० १ । ५ । ६ काम एक प्रकारक हुद्यं स्थेको मनो उयोतिः ० य एवायं काममयः पुरुषः ० ॥ हु० ड० ६ । ९ । ११ कामि काम करोति, कामः करीति, कामः करीयता ॥ महानारा • ड० १८ । २

"काम, ह्लंकाल, विकित्ताल, अश्रद्धा, यृति, अधृति, व्ही (कड़जा), थी: (बुद्धि), भी: (भय) यह सब बनमें रहता है। इन हर बीमें जो कहती लहरी है वह कामकी लहरी है। काम सबका आधारस्थान है, उसका तेज मन है और हरवा लोक है। यह स्थुक्त ब्लाबर है अर्थात् जिस प्रकार के इसके काम होते हैं वैसा यह बनता है। काम ही सबका कती है के काम अर्थि, के कहा है। यह सब वलाया जाता है। "इस रीतिसे छपनिषदों में काम के विषय में कहा है। यह काम अर्थि, के कहा है। कह जात हमा हो गई है। यह संकल्ए अच्छा हुआ तो मनुष्यका भला होता है और बुरा हुआ तो बुरा होता है। यह अर्थि होता है। यह संकल्प अच्छा हुआ तो मनुष्य इसीकी प्ररणासे प्ररित किर बुरा मला काम कह रहे हैं। यह मानवीका व्यवहार देखनेसे कहना पड़ता है कि इस काम-संकल्प-की शक्ति बहुत ही बड़ी है, इसी शक्तिका वर्धन इस सक्तें किया है।

जात्के प्रारंभी आत्माके अन्यर 'काम किंवा संकल्प ' उत्पन्न हुआ, इसका दर्शक उपनिषद्भवन यह है— 'सोऽकामवत' वृ० उ०.१।२, ४, ते० उ० २।६।१) उस आत्माने कामना की और उसकी कामना सिद्ध हुई जिससे यह सब जात्न निर्माण हुआ है। प्रशासमाने संकल्प शुद्ध ये अतः वे सिद्ध हो गये। जिसके संकल्प शुद्ध होते हैं उसके सब संकल्प पिद्ध सेते हैं, अतः कहा है—

यं यं कामं कामयते, सोऽस्य संकल्पादेव समुत्तिष्ठति । छां छ ८ । २ । १०

ं जो काबना करता है वह संकल्प होते ही सिद्ध हो जाती है।" यह संकल्पका बल है। इस संपूर्ण स्ष्टीकी उत्पत्ति भी इसी प्रकार हो मई है। मनुष्यकी कामनामें भी यह बल अल्प अंशसे है। इसीका वर्णन इस सूक्तमें किया है। यह इस काममें इतनी प्रचण्ड शाक्ति है तो अवश्य ही उसकी सुशिक्षासे युक्त करना चाहिये, अतः कहा है—

सप्तनहने ऋषभं कामं इविषा शिक्षामि । (मं० १)

" शतुका नाश करनेवाला बलवान काम है, इसको यज्ञसे शिक्षित करता हूं। "इस कामनामें— इस कंकल्पमें— वडी शिक्त है, परंतु वह यदि अशिक्षित रही, तो हानि करेगी, अतः उसको शिक्षा देकर उत्तम नियम व्यवस्थामें चलनेवाली करनी चाहिये। अतः शिक्षाको अश्वर्यकता है। शिक्षा यज्ञसे—हिवसे अर्थात् आत्मसमर्पणसे— होती है। हिव जैसा जगत् की नकाई के लिये स्वयं जल आहा है, पूर्णतया समर्पित हेता है वैसा मनुष्यको आत्मसमर्पण करना चाहिये। आत्मसमर्पण की शिक्षासे अपने संकल्प की शिक्षित करना चाहिये। इस रीतिस सुशिक्षित हुआ यह काम [ महता वीर्येण ] बढे वीर्य-पराक्रमसे युक्त होता है और मनुष्य इसके प्रशासने अपने सब शत्र दूर कर सकता है।

यन्से प्रनक्षी न प्रियं न चक्षुषः यन्से नाभिनन्दति । [ मं॰ १ ]

वेदकी परंपरासे मिलना चाहिये और उससे मनन द्वारा वह आत्मसात् होना चाहिये और अन्तमें देवताका साक्षात्कार होना चाहिये। साक्षारकारके पश्चात् उस ज्ञानसे पूर्वोक्त लाभ होसकता है, केवल शब्दज्ञानसे नहीं। सारांशरूपसे ज्ञानना हो तो इतनी मात पाठक म्यानमें भारण करें—

त्रिपाद् ब्रह्म पुरुष्पं वि तस्थे, तेन चतस्रः प्रदिशः जीवन्ति । ( मं १९ )

''त्रिपाद ब्रह्म विविध रूपसे जगत्में विशेष रीतिसे ठहरा है, और इसके जिवनसे चारों दिशाओं में रहनेवाले पदार्थ ''त्रिपाद ब्रह्म विविध रूपसे जगत्में विशेष रीतिसे ठहरा है, और इसके जिवनसे चारों दिशाओं में रहनेवाले पदार्थ जीवित रहते हैं। '' यह ब्रह्म अथवा परमारमा सर्व पदार्थों के अन्दर व्यापक है और उसकी अगाध शक्तिसे यह सब जगत् जीवित रहा है। यदि उस ब्रह्मकी शक्ति इस जगत् की आधार न देगी, तो इस जगत्में से कोई पदार्थ जीवित नहीं रहेगा। सबका जीवनाधार वहीं श्रेष्ठ ब्रह्म है।

जगत्का चक्र।

जगत का चक किस तरह घूमता है यह बतानेके लिये बाईसवें मंत्रमें गृष्टिका उदाहरण दिया है, पृथ्वीपर के पानिकी भांप सूर्यिकिरणोंसे होकर ऊपर जाती है, वहां उसके मेघ बनते हैं और योग्य समयमें गृष्टि होकर पृथ्वीपर जल होता है, किर भांप सूर्यिकिरणोंसे होकर ऊपर जाती है, वहां उसके मेघ बनते हैं और योग्य समयमें गृष्टि होकर पृथ्वीपर जल होता है, किर भांप मेघ और गृष्टि ऐसा यह जल चक्र सनातन चल रहा है। इसी प्रकार अनेक चक्र हैं और उसमें जगचक भी एक है। परार्थ मेघ और गृष्टित और लयके पश्चात् किर उस्पत्ति इस प्रकार यह जगचक चल रहा है। चक्रका एक बिन्दु एक की उस्पत्ति, स्थिति और लयके पश्चात् किला है, इसी प्रकार जिसका जन्म होता है वहीं योग्य कालमें युवा होता है, और समय ऊपर होता और दूसरे समय वहीं नीचे आता है, इसी प्रकार जिसका जन्म होता है वहीं योग्य कालमें युवा होता है, और समय ऊपर होता और दूसरे समय वहीं नीचे आता है। इस तरह जगत् के सब चक्र चल रहे हैं। प्रवाहसे जगत सनातन पश्चात् नाशको प्राप्त होता है और पश्चात् नवीन बनता है। इस तरह जगत् के सब चक्र चल रहे हैं। प्रवाहसे जगत सनातन किना अनादि अनन्त है,ऐसा जो कहते हैं उसकी कारण यहीं है, परंतु प्रथेक पदार्थकी हिन्दसे देखा जाए तो जगत उस्पत्तिवाला किना अनादि अनन्त है,ऐसा जो कहते हैं उसकी कारण यहीं है, परंतु प्रथेक चला आता है और भविष्यमें भी रहेगा। इसी सौर नाशवान है। मनुष्य व्यक्तिशः मरता है तथापि मानव समाज अनादि कालसे चला आता है और भविष्यमें भी रहेगा। इसी तरह जगत् के विषयमें जानना योग्य है।

इस जगत् में एक विलक्षण बात है, वह यह है कि-

पद्धतीनां प्रथमा अपात् प्रित । (मं॰ २३)

" पांचवालोंके पिहले पांचरहित दौडता है। " वस्तुतः पांचवाल की दौड तेजीसे होना योग्य है, परंतु यहां पांचवाल की दौड तेजीसे होना योग्य है, परंतु यहां पांचवाल की दौड तेजीसे होना योग्य है, परंतु यहां पांचवाल चलनेमें असमर्थ है और पांचरहित दौड लगाता है, इतना ही नहीं, प्रस्तुत पांचवालकों ही यह पांचरहित चलाता है। यहां अपने चलनेमें असमर्थ है और पांचरहित दौड लगाता है, इतना ही नहीं, प्रस्तुत पांचवाले शारीरमें ही देखिये, शरीरको पांच हैं परंतु वह इस पांचवाले शरीरमें ही देखिये, शरीरको पांच हैं परंतु वह इस पांचवाले शरीरको चला सकता है, कितना यह आश्चर्य है। इशिलिये एक सुमाधितमें कहा है-

मूकं करोति वाचाळं पंगुं लंघयते गिरीन् ॥ "मूक शरीरको यह आत्मा वाचाल करता है और पंगुको पहाडों की सैर कराता है। '' ऐसी अद्भुत शक्ति इस आत्मामें

है। इस बातको यथावत्-

कः तत् चिकेत ? (मं० २३)
"कीन इस बातको जानता है ? "बहुत लोग तो शितिसे जानते हैं, परंतु साक्षात्कारके समान जानना कठिन है। यह
"कीन इस बातको जानता है ? "बहुत लोग तो शितिसे जानते हैं, परंतु साक्षात्कारके समान जानना कठिन है। यह
ज्ञान यद्यपि हरएकको प्राप्त करना आवश्यक है, तथापि मनुष्य ऐसे भ्रमचक्रमें गोते खाते हैं कि उनमेंसे बहुत ही थोड़े मनुष्य इस
सस्य ज्ञानको यथावत जान सकते हैं। इस आत्माकी शक्तिके विषयमें देखिये—

गर्भाः अस्याः भारं आभरति । (मं० २३)

"मध्यमें स्थित आत्मा-प्रत्येक का केन्द्र-इस प्रकृतिका सब भार नठाता है। " इस जड शरीरका भार वह चेतन आत्मा जठा रहा है। यही इस शरीरको कुदवाता है, दौडाता है, छलांगें मरवाता है, यह सब इस शरीरसे होना प्रविधा असंभव है, परंतु ये सब बातें इस शरीरसे हो रहीं है, यह इस आत्माकों शाक्तिसे ही हो रहीं हैं। जडको चेतनवत् चलानेका कार्य करना यह इसकी अद्भुत शाक्तिका खोतक है। इतना करता हुआ यह आत्मा—

ऋतं पिपर्ति, अनृतं निषाति । ( मं॰ २३ )

'' सत्यकी पूर्णता करता है और असत्यको नीचे दबाता है।'' जगत् में इसकी हलचल इसीलिये ही रही है। सत्यका विजय हो और असत्यका विजय न हो, इसीलिये इसकी सब हलचल हो रही है, यही बात भगवदीतामें इस प्रकार कही है—

परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् ।

धर्मसंस्थापनार्थाय संभवामि युगे युगे ॥ भ॰ गी॰ ४।८

" सत्य मागायोंकी रक्षा करनेके लिये और असत्यमागीयोंका नाश करनेके लिये अधीत् सत्यधर्मकी स्थापनाके लिये आस्मा सत्य और असत्यके संयुग अधीत् युद्धके समयमें प्रकट होता है। " सत्य और असत्य का युद्ध चलरहा है, यह हमेश चलता है। और यह आत्मा अपनी शाक्ति इस प्रकारके युद्ध छिडनेपर सत्यकी रक्षा करनेके लिये प्रकट करता है। और अपनी शाक्ति से सत्य धर्मका संस्थापन करता है।

इसी आत्माका नाम विराद है और यह पृथ्वी, आप आदि जगतमें जगदूप बना है और यह (अधिराज: बभूव) सबका राजाधिराज है। यही सबका ईश्वर है और इसके (वशे भूते भव्यं) आधीन भूत, भविष्य और वर्तमानका संपूर्ण जगत है। सब पर इसीका शासन चल रहा है। यही सबका एक ईश्वर है और इसीके शासनमें सब जगत् चल रहा है। इसकी प्रसन्नता हुई तो वं ( में वशे भूत भव्यं ) मुझ जैसे मनुष्य के वशमें भी भृत भविष्य वर्तमान करता है। उसकी कृपा होनेकी ही देवल आवश्यकता है। इसकी कृपा यशीय जीवन करनेसे ही है। सकती है दूसरा कोई मार्ग नहीं है। पिहले समयमें यझ इसी ईशकुपा संपादन करनेके लिये किये जाते ये (तीन धर्माण प्रथमानि आसन्) यही पिहले शुद्ध आत्माओं के धर्म थे। (वारी: पृश्चि उक्षाणं अपचन्त) ये वीर लोग छोटे उक्षाकी परिपक्त बनाते थे। अर्थात् इन शज्जकमों से छोटे उक्षाकी परिपक्तता होती है। यहां (पृश्चि उक्षाणं ) छोटा उक्षा कीन है इसक विचार करना चाहिये। वेदमें अन्यत्र कहा है कि-

उक्षास द्यावाष्ट्रियवी बिभिति ॥ ऋ० १।३१।८ अग्रिय उक्षा बिभिति भुवनानि वाजयुः॥ ऋ० ९।८३।३ बनड्वान्दाधार प्रियवीमुत द्यामनद्वान्दाधारोर्वन्तरिक्षम् । बनड्वान्दाधार प्रदिशः बहुवरिनड्गन्विश्वं भुवनमाविवेश ॥ अथवै ४।११।९

'उक्षा युलोकका और पृथ्वी का भरण पेषण करता है। बड़ा भाई उक्षा अन्न देता हुआ सब भुवनोंका धारण पोषण करता है। अनड्वान पृथ्वी, अन्तरिक्ष, यु, सब दिशाओं, छः पृथ्वीयों और सब भुवनोंका धारण पोषण करता है।" यहां उक्षा और अनड्वान एक ही है यह सब जानते हैं। भाषामें इन शब्दोंका अर्थ '' बैल '' है और इनका यौगिक अर्थ ''उठानेवाला, खींचने-वाला, शक्ट चलानेवाला'' है। उक्त मंत्रोमें त्रिभुवनका चलानेवाला सब भुवनोंका चलानेवाला, सबका अधार उक्षा है ऐसा कहा

है। इस लिए यहां का उक्षा या अनज्वान् शब्द निश्रयसे बैलवाचक नहीं है।

उक्त ऋग्वेदके मंत्रमें 'अप्रिय उक्षा' शब्द है, इनका अर्थ 'बडा माई सक्षा' है। अर्थात् जो सब भुवनोंका आधार है वह बडा भाई उक्षा है। इससे सिद्ध होता है कि इस बडेमाई उक्षाका कोई दूसरा छोटो भाई उक्षा है। निःसंदह ही इस छोटे भाई के बाचक ही यहां ' प्राक्ष उक्षाणं ' ये शब्द हैं। प्राक्षिका अर्थ ''छोटा'' है।

षिणियः उक्षा । ऋ० ९।८३।३

पृक्षिः उक्षा । अधर्व ९।५० (१५ )।२५

ये दो मंत्रीक्त शब्द स्पष्ट बता रहे हैं कि इनमेंसे एक माई और दूसरा छोटा माई है। बढाभाई पहिलेसे परिपक है परंतु दूसरा भाई परिपक्त बनानेवाला है। इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि यह परिपक्त होने— वालेका वर्णन जीवात्माका है। परमात्मा शुद्ध बुद्ध शुक्त स्वभाव अत एवं परिपक्त है और जीवात्मा अबुद्ध और अमुक्त होनेसे अपरिपक्त है। अपरिपक्त को परिपक्त बनाना होता है, यही कार्य वीर अर्थात् बलवान

लोग करते हैं, क्योंकि ( नायमाध्मा बलहोनेन लभ्यः । कठ उ. १।२।२२ ) बलहीन मनुष्यसे इसके परिपक्त बनानेका अनुष्ठान नहीं हो सकता है। इस हेतुसे कहा है कि वीर लोग ही इस छोटेभाई उक्षाको परिपक्क बनानेका कार्य करते हैं। अर्थात् यह (पृश्चि उक्षा ) छोटाभाई ा, जीवारमा है । दो सुवर्ण, दो उक्षा ये वैदिक वर्णन जीवारमा परमात्माक ही वाचक हैं । अस्तु । यहां छोटे उक्षा--जीवात्मा-के परिपक्क बनानेका साधन 'यज्ञ 'कहा है।

विषूत्रता आरात् शकमयं धूमं अपइयं ( मं॰ २५ )

'' सर्वत्र दूर और समीप शक्तिमान यज्ञाभिका धूवां में देखता हूं। '' और इस यज्ञामिद्वारा ही वीर लोग इस छोटे उक्षा-को परिपक्क बनाते हैं। यज्ञसे दी इसकी परिपक्कता होती है। अग्निमें इवन करना यह यज्ञका उपलक्षण है। यज्ञका मुख्यार्थ 'देव पूजा, संगतिकरण और दान' है। इस मुख्यार्थ को लेकर और उपलक्षण को सूचक मानकर ही इसका अर्थ करना अचित है, कई लोग यहां 'उक्षा, धुम और पचन्ति, शब्द देखकर प्राचीन लोग बैलको अग्निपर पकाते थे, ऐसा भाव निकालते हैं। परंतु यहां किसी को ऐसा संदेह न है। इसलिय इस मंत्रका इतना स्पष्टीकरण करना पड़ा है। आशा है कि इस स्पष्टीकरणसे किसी वाचकके मनमें इस विषयमें कोई शंका नहीं रहेगी।

किरणवाले तीन देव।

( त्रयः केशिनः ) किरणवाले अर्थात् प्रकाशमान तीन देव हैं। ये तीनों देव ( ऋतुथा विचक्षते ) ऋतुके अनुसार प्रकाश-ते हैं। यहां इस प्रकारके कई देवोंके गण हैं, पहिला सूर्यगण है, इसमें सूर्य, विद्युत और अग्नि ये तीन देव कमशः द्यु, अन्तरिक्ष

और भू स्थानमें हैं। तीनों प्रकाशमान होनेसे 'केशी ' अर्थात् किरणोंसे युक्त किंवा बालोंवाले हैं।

( एषां एक: संवस्तरे वपते ) इनमेंसे एक वर्षमें एकवार अलादि का बीजारीपण करता है, सूर्यके कारण वर्षमें एकवार भूमिम बीजक्षिप करके धान्य उत्पन्न होता है। ( अन्यः शर्वाभिः विश्व अभिवष्टे ) दूसरा तेजस्वी देव अपने किरणोसे सबकी प्रकाशित करता है। यह अग्नि अपने तेजसे रात्रीके समयमें भी जगत्में प्रकाश करता है। तीसरा देव वियुत् है (एकस्य प्राजिः दहरों ) उसकी गति दिखाई देती है परंतु (न रूपं) उसका रूप नहीं दीखता, क्योंकि यह क्षणमात्र प्रकाशता है और पश्चात किस स्थानपर जाता है इसका पता भी नहीं लगता। यंत्रद्वारा दीप आदि जलानेका कार्य करनेवाली बिजली भी दिखाई नहीं देती, परंतु उसका वेग अनुभवमें आता है।

इसी प्रकार अग्नि, वायु और सूर्य ये तीन देव उक्त तीन स्थानोंमें हैं जिनमें बीचका नहीं दीखता है और अन्य देव दीखते हैं। शरीरमें भी वाणी, प्राण भौर नेत्र हैं जिनमें प्राण मध्यस्थानीय देव नहीं दीखता, परंतु वेगसे अनुभव धोता है। इस प्रकार तीन तीन देवोंके अनेक गण हैं। पाठक इस प्रकार विचार करेंगे तो उनको इन गणोंका ज्ञान होगा। यहां स्मरण रखना अधिये

कि ये तीन यद्यपि स्थूल दृष्टिसे विभिन्न प्रतीत होते हैं तथापि एक के ही ये तीन रूप हैं।

चतुष्पाद गौ।

''गी'' का अर्थ 'वाचा' है। यह वाकू चतुष्पाद अर्थात् चार पादवाली है। ( वाक् चस्वारि पदानि परिमिता) नाभि, उर भीर कण्डमें तीन पाद गुप्त हैं, और मुखमें जो चतुर्थ पाद है वह व्यक्त है। इस प्रकार ये वाणीके चार पाद हैं। इन चार पादों अर्थात् स्थानों में यह वाणी उत्पन्न होती है, परंतु ये वाणीके स्थान साधारण मनुष्य जान नहीं सकते, क्योंकि ये योगी लोग ही ध्यानधारणासे जान सकते हैं। ये (मनीषिण: ब्राह्मणा: विदुः ) ज्ञानी ब्रह्मको जाननेवाले ही इस बातको जान सकते हैं। अर्थात् वःशीकी वस्पत्तिका इस प्रकार विचार करनेसे मनुष्य आत्मातक पहुंच सकता है।

पाठक इस तरह मनन करके आत्मज्ञान प्राप्त कर सकते हैं।

### अथर्ववेदके नवम काण्डका मनन।

### सात मधु।

इस काण्डमें ३०२ मंत्र हैं और इनमें कई मंत्र विशेष ही मनन करने योग्य हैं। इनमें सबसे प्रथम सूक्तका "सात मधु " अर्थात् सात मीठे पदार्थीका वर्णन करनेवाला मंत्र पाठक विशेष स्मरण रखें—

बाह्मणश्च राजा च घेनुश्चानड्वांश्च बीहिश्च यवश्च मधु सप्तमम् ॥ कां॰ ९।१।२२

'' ब्राह्मण, राजा, घेनु, बैल, चावल, जो और मध ( शहद) ये सात मधु इस जगत् में हैं। '' प्रत्येक मनुष्य मिठास चाहता है, मधुरता चाहता है, मीठे पदार्थ खानेकी इच्छा करता है। वेद कहता है कि ये '' सात मधुर पदार्थ हैं '' जो मनुष्य मिठाई सेवन करना चाहे वह इनका सेवन करें। यहां प्रत्येकका सेवन करनेका विधि भिन्न भिन्न है। प्रथम इम इन सात मधु- ऑका स्वरूप देखेंगे-

" ब्राह्मण " पहिला मधु हैं। इसके पास ज्ञान का मीठा रस रहता है। यहीं साक्षात् असत है, ज्ञान और विज्ञान इसमें सैमिलित है। अभ्युदय और निःश्रेयस की सिद्धि इस ज्ञानपर अवलंबित है। ब्राह्मणके आधीन राष्ट्रका अध्ययन अध्यापन है। अर्थात् यहीं राष्ट्रकी भावी संतान उदयोग्सुख करता है। यह " ज्ञानमधु" है। हरएक मनुष्य और प्रत्येक युवा इसका सेवन करे।

'राजा दूसरा मधु है। (रञ्जयित इति राजा) प्रजाका रंजन करनेवाला राजा होता है। जो प्रजाके उत्साहको कुचलता है उसका नाम राजा नहीं। राजा शब्दसे सब क्षत्रियोंका प्रहण हो जाता है। दुःखसे प्रजाकी रक्षा करना और उसका रञ्जन करना, यही राज्यकासन का कार्य है। यहां प्रजारक्षनरूप मधु देनेवाला राजा होता है। राष्ट्रका प्रत्येक मनुष्य इस रक्षाका कार्य करनेमें समर्थ चाहिये, तभी यह मधु प्रजाको प्राप्त होता है। जहां बाह्मण और क्षात्रिय मिलजुलकर राष्ट्रकी उन्नाति करनेमें तत्पर होते हैं वही राष्ट्र उन्नत होता है।

इसके पश्चात् तीसरा मधु " गों " है। ज्ञान और रक्षा होनेके पश्चात् गायका दूध रूपी अमृत प्रत्येक मनुष्यको प्राप्त होना चाहिए। यह अमृत है और यही जीवन है। चतुर्थ मधु 'वैल 'है। उत्तम गौकी उत्पत्ति उत्तम बैलके नीर्थ पर अवलंबित है इसले लिये बैलकी गणना मधुमें की है। इसके अतिरिक्त हमारी खेती भी बैलपर ही निर्भर है। आगेके तीन मधु चावल जो और शहद हैं। ये उत्तम भक्ष्याज है ये चावल और जो बुद्धिवर्धक हैं और शरीर की स्वस्थताके लिये यह अन उत्तम है। मधु अर्थात् शहद तो सर्वीत्तम स्वादु पदार्थ है। वनस्पतियोम उत्तम भूल और फूलोम मधु उत्तम। ऋषियों का यही चावल जो और शहद अन था, इसीलिये उनकी बुद्धि अत्यंत कुशाग्र होती थी। इस प्रकार यह सात मधुओंका विषय है। इसका विचार पाठक करें।

### स्र्यकिरण।

अध्यम सूक्तमें सूर्यिकरणोंका महत्त्व वर्णन किया है । सूर्यिकरणसे शारीरके रोग दूर होते हैं जो ऐसा कहा है वह प्रस्येक मनुष्यको विशेष रीतिसे स्मरण रखेना चाहिये—

सं ते शीर्थाः कपालानि हृदयस्य च यो विधुः।

उचनादित्य रहिमभिः शीव्णा रोगमनीनशोऽङ्गभेदमशीशमः॥ अथर्व० ९।८।२२

''उदयको प्राप्त हुआ सूर्य अपने किरणोंके द्वारा सिरका दर्द, अंगोंके रोग हृदयके रोग, तथा अन्य रोग दूर करता है।'' यह मंत्रका कथन सब लोगोंको सदा स्मरण करना आवश्यक है। आजकल रोग'बढ रहे हैं, जो रोग पूर्व समयमें नहीं थे, वे इस समय चारों ओर फैल रहे हैं। ऐसी अवस्थामें सूर्यिक रणोंके इस रोगनाशक धर्मका हमें विशेष उपयोग हो सकता है। आजकल प्राय: प्रश्येक मनुष्य सिर्द्दसे पीडित है, पेटके रोग अपचन आदि बहुतोंको सता रहे हैं। शरीरकी दुवैलता तो प्रमाणसे भी अधिक बढ रही है। ऐसी अवस्थामें सूर्यिक रणों का उपयोग मनुष्य करेंगे तो निःसंदेह अधिक लाभ होगा। सूर्यके पास टकटकी लगाकर देखनेसे नेत्ररोग और

हृष्टिके दोष दूर होते हैं यह अनुभवसिद्ध नात है। जो लोग धूपमें अपने शरीरकी चमडीको तपायेगे, उनकी जनरादि की बाधा नहीं होगी, इसी प्रकार सूर्यं किरणों के द्वारा भनंत लाभ होना संभव है। इसका विचार पाठक करें।

### एक देव।

सूक्त नवम और दशम बडे महत्त्वके हैं। ऋग्वेदमें इन दोनों सूक्तीका मिलकर एक ही सूक्त है। इन दोनों सूक्तीका विषय प्रायः एक ही है। आरमा और जगत्का ज्ञान देना यहीं मुख्यतया इसका विषय है। यह विषय इन सूक्तों में अनेक प्रकारसे समझाया है। वेद पढते पढते एक बात पाठकों के मनमें खटकती है वह यह है कि ये भिन्न भिन्न देवताएं विभिन्न ही हैं कि इनकी एक देवतामें परिणति होती है। अर्थात् वेदमें "ऐकदेवतावाद" है वा "बहुदेवतावाद" है। इसका उत्तर दशमसूक्त ने उत्तम रीतिमे दिया है-

इन्दं मित्रं वरुणमित्रमाहुरथो दिव्यः स सुपर्णो गरुत्मान् ।

एकं सत् विप्रा बहुचा बदन्स्यप्ति यमं मातरिबानमाहुः॥ अथ० ९।१०)२८ यह मंत्र ऋरग्वेदके प्रथम मंडलमें भी है। इस मंत्रका कथन है कि (एकं सत् ) एक ही सत्य सरव है, एक ही आत्मा, परमात्मा, ब्रह्म, परब्रह्म, देश्वर किंवा परमेश्वर है। जिसका केई नाम नहीं है, परंतु जिसके सब नाम भी हैं। उसके ं सत् ' इतना ही यहां कहा है। 'सत्' का अर्थ है 'ओ है '। अर्थात् ऐसी कोई विलक्षण शक्ति है कि जो इस जगत्के पीछे रहकर सब जगतके कार्य चला रही है। जिसकी शक्तिसे अप्नि जलता, सूर्य प्रकाशता, विद्युत् चमकती, वासु बहता, और जल प्रय हित होता है। अतः उस अनाम सत्य तत्त्वको अभि, सूर्य आदि नाम दिये गये हैं।

वेदका पाठ करनेके समय इस सत्य सिद्धान्तकी मनमें स्थिरता करना चाहिये। वेदका भत्य ज्ञान होनेके लिये इस सिद्धान्तके जानने और समझनेकी अत्यंत आवश्यकता है । जो लोग इस मंत्रकं उपदेशको नहीं मानते, वेदका अर्थ समझने के अधिकारी ही नहीं हो सकते । अतः वेदने स्वयं इन्ही सूक्तोंमें कहा है कि जो इस तरवको नहीं जानते वे

कि ऋचा करिष्यति ।

" वेदके मंत्र लेकर क्या करेंगे ?' अर्थात् उनको इससे कोई लाभ नहीं होगा। लाभ तो उनको होगा कि जो वेदकी प्रितिया स्वीकार करके वेदकी पढते हैं। दुदेंव से आजकल ऐसे भी कई लोग हैं, कि जो इस मंत्रकी ही-अप्रमाण मानते हैं। वस्तुतः वेदमें यही प्रधान मंत्र है । क्योंकि इसी के आधारसे वेदमंत्रोंका अर्थ स्पष्ट होना है । अतः पाठकोंसे प्रार्थना है कि वे इस मंत्रका अच्छी प्रकार मनन करें और सब वैदिक देवताओं के नाम एक ही सदस्तु के हैं ऐसा मानकर वेदका अर्थ करने लग जांय। इस प्रकार कुछ महत्त्वकी बातें इस नवम काण्डमें हैं जो विशेष महत्त्वकी होनेसे यहां पाठकींके सन्मुख दुबारा रखी हैं।

### अथर्ववेदका स्वाध्याय।

### नवम काण्डकी विषयस्रची।

|                              | पृष्ठ      |                                               | पृष्ठ        |
|------------------------------|------------|-----------------------------------------------|--------------|
| वेर्मंत्रोंमें देवींका निवास | ₹          | गोका माहास्म्य                                | <b>£3</b>    |
| नवमकाण्ड                     | 1          | ८ यस्मानिवारण                                 | 11.          |
| स्कोंके ऋषि-देवता छन्द       | 8          | सिरदर्द                                       | ६६           |
| ऋषिकमानुसार सूक्तविभाग       | •          | ९ एक वृक्षपर दो सुपर्ण                        | ६७           |
| देवताक्रमानुसार ,            | 19         | जीवात्मा, परमात्मा भौर                        |              |
| १ मधुविद्या और गोमद्वित्रा   | Ġ          | संसार अधिक अधिक अधिक अधिक अधिक अधिक अधिक अधिक | ७२           |
| सात मधु                      | 18         | १० एक आत्माके भनेक                            |              |
| अमृतका कलश                   | <b>१</b> २ | नाम किंदी के किंदी के किंदी के किंदी के कि    | \$2          |
| २ काम                        | 14         | छन्दोंका महत्त्व                              | 90           |
| संकल्पशक्ति                  | 16         | वाणी और गोरक्षण                               | Was a second |
| परमारमा जीवातमा (कोष्टक)     | 83         | सात छन्द                                      | ९१           |
| कामका कवच                    | 20         | सुद्दस्त गोरक्षक                              | Ja Villering |
| ३ गृहनिर्माण                 | 2.8        | गौकी सहायता                                   | ९२           |
| घरकी प्रसन्नता               | 24         | जीवास्मा 💮 💮 💮 💮                              | ९३           |
| ४ बैक                        | 26         | प्रश्लोत्तर क्षा कर्म कर्म                    | ९५           |
| बैंद्रकी महिमा               | 13         | अश्ववाक्ति 💮                                  | .,,          |
| ५ पद्मीदन अज                 | રૂંહ       | 🥌 जगत्की रचना 🌭 🍌                             | ९७           |
| पञ्चीदन अज                   | ४५         | जगत्का चक्र                                   | ९९           |
| व भतिथि सरकार                | પર         | छोटा और बढा उक्षा                             | ₹00          |
| मतिथिका भादर                 | Ęo         | किरणवाले तीन देव                              | 101          |
| ७ गौका विश्वरूप              | 4.8        | चतुष्याद गौ                                   | "            |
|                              |            | नवस काण्डका मनन                               | 908          |

THE SECRETARY OF THE SECRETARY SECRE

# अथवंवेद

का

सुकोध माष्य ।

दशमं काण्डम्।

### 8

### बसज्ञानका फल।

यो वै तां ब्रह्मणो वेदामृतेनावृतां पुरम्। तस्मै ब्रह्मं च ब्राह्माइच चक्षुः प्राणं प्रजां दर्दुः ॥ ( अथवै० १०।२।२९ )

ひかかかかかい かかかか かかかかん かんかん かんかん ''(यः वै) जो निश्चयपूर्वक (अमृतेन आवृतां) अमृतसे विष्टित (तां पुरं) उस नगरीको (वेद) जान लेता है, (तस्में) उस ज्ञानीको ( ब्रह्म च ब्राह्माः च ) परमाध्मा और उसके आश्रयसे रहनेवाले सब अग्न्यादि देव ( चक्षुः ) नेत्र आदि इंद्रियां, ( प्राणं ) जीवन, दीर्घ आयु और ( प्रजां ) उत्तम संतानको (दुः) देते हैं। "

のかなかないのかのかのからないからい अर्थात् जो ब्रह्मका ज्ञान प्राप्त करता है, उसकी उत्तम नीरोग शरीर, दीर्घ आयु और उत्तम संतर्ति प्राप्त होती है।

88



## अथर्ववेदका सुबोधभाष्य।

### प्रस्तावना

### दशम-काण्ड।

अवर्षेद्के दूसरे महाविभागमें यह दशम काण्ड तीसरा है। इसमें दस सूक्त हैं, पर्शयवाले स्कृत इसमें नहीं हैं। इन दम स्कृतोंके ५ अनुवाक हैं और स्कृतमें मंत्र-संख्या इस प्रकार है—

| अनुवाद स्क | <b>मैत्रसंख्या</b>                                 | दशतिविभाग                                                                                                                                                             |
|------------|----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | 32<br>33<br>24<br>26<br>40<br>24<br>88<br>38<br>84 | 2 (90+90+92) 2 (90+90+92) 3 (90+90+4) 3 (90+90+4) 4 (90+90+90+90) 8 (90+90+90+90) 8 (90+90+90+90) 8 (90+90+90+90) 2 (90+90+90) 3 (90+90+90) 3 (90+90+90) 3 (90+90+90) |

38-88

वसा

अब इन सुक्तोंके ऋषि-देवता-छंद देखिये-

|     |                                               |                       | ऋषि-दे                                                            | यता-छन्द् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-----|-----------------------------------------------|-----------------------|-------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | प्रथमोऽनु                                     | वाकः।                 |                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| स्क | The Art 22 1 12 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | ऋषिः                  | देवता                                                             | छन्दः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 8   | <b>३</b> २                                    | प्रत्याङ्ग <b>रसः</b> | <b>कृ</b> त्यादूषणं                                               | अनुष्टुप्; १ महाबृहती; २ विराण्नाम्नी गायत्रीं, ९ पथ्यापांक्तः; १२पंक्तिः; १३ उरोबृहती; १५चतुष्पदा विराङ्जगती; १७,२०, २४प्रस्तारपांक्तिः २० (विराट्); १६,१८ त्रिष्टुभौ; १९ चतुष्पदा जगती; २२ एकावसाना द्विपदानी उष्णिक्; २३ त्रिपदा भूरि-पिनवमा गायत्री; २८ त्रिपदा गायत्री; २९ सध्ये ज्योतिष्मती जगती; ३२ द्वजनुष्टुब्गभी पञ्चपदातिजगती। |
| ર   | 33                                            | नारायणः<br>३१-३       | पुरुषः<br>पार्धिणसूक्तं,<br>ब्रह्मप्रकाशनम्<br>२ साक्षास्परब्रह्म | अनुष्टुप्; १-४, ७-८ त्रिष्टुभः; ६, १५ जगत्यौ;<br>२८ भूरिग्वृहती।                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | द्वितीयोऽनु                                   |                       |                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ą   | २५                                            | पापाः ।<br>अथर्वा     |                                                                   | - C- Frence and By portraits                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     |                                               | ખવવા<br>-             | वरणभणिः<br>वनस्पतिः,<br>चन्द्रमाः                                 | अनुष्टुप्। २-३, ६ मुरिक् त्रिब्टुमः; ८, १३-१४ पथ्यापंकिः;<br>११, १६ मुरिजा, १५, १७-२५ षट्पदा जगस्यः।                                                                                                                                                                                                                                      |
| 8   | <b>२६</b>                                     | भथर्वा                | तक्षकः                                                            | अनुष्टुप् । १ पथ्यापंकिः, २ त्रिपदायवमध्या गायत्री; ३,४ पथ्यात्रहत्यौः, ८ उष्णिगमभः परा त्रिष्टप्, १२ भुरिग्गायत्री;१६ त्रिपदा प्रतिष्ठागायत्री; ११ ककुंमती; २३ त्रिष्टप्, २३ त्र्यव-धाना षट्पदा बृहती गर्भा वकुम्मती भुरिक् त्रिष्टुप्।                                                                                                  |
|     | <b>त्रतीयोऽनु</b> व                           | ाकः।                  |                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ч   | <b>१-२४</b>                                   | સિંધુદ્વીવઃ           | क्षापः<br>चन्द्र <b>नाः</b>                                       | धनुष्टुप्। ५-५ त्रिपदा पुरोभिकृतयः ऋकुंमतीगभा पंत्तयः; ६<br>चतुष्वदा जगतीगभी जगती; ७-१०, १२, १३ व्यवसाना<br>पञ्चापदा विपरीतपादलक्ष्मा बृहत्यः; ११, १४ पथ्यापांक्तः; १५-१८,२१ चतुरवसाना दशपदा त्रैष्टब्गभी अतिधृतय ; १९-२०<br>कृती; २४ त्रिपदा विराद्गायत्री ।                                                                             |
|     | २५-३५                                         | कौशिकः                | विष्णुक्रमः<br>मंत्रोक्ताः                                        | २५ — ३६ त्र्यसाना षट्पदा यथाक्षरं शव योऽतिशक्तर्यश्चः<br>३६ पञ्चपदा अतिशक्तर अतिजागतगर्भाष्टिः ।                                                                                                                                                                                                                                          |

मंत्रोक्ताः

३७ विराट् पुरस्ताद्बृहतीः, ३८ पुरोध्गिक्, ३९,४१ आर्था गायत्रथोः, ४० विराङ् विषमा गायत्री ।

| ę  | 512<br>85-40      | विहब्यः<br>बृह्दस्पतिः          | प्रजापतिः<br>फालमाणिः<br>वनस्पतिः<br>३ आपः | ४४ त्रिपदा गायत्रीगर्भानुष्टुप्, ५० त्रिष्टुप्। अनुष्टुप्। १, ४, २१ गायत्रयः; ५ षट्पदा जगती; ६ सप्तपदा विराद्र शक्करी; ७-९ त्र्यवसाना अष्टपदा अष्टयः; १० नवपदा धृतिः; ११, २०, २३-२७ पथ्या पंकत्यः; १२-१७ त्र्यवसाना सप्तपदा शक्कर्यः; ३१ त्र्यवसाना षट्पदा जगती; ३५ पंचपदानुष्टुव्यभी जगती।                                                                                                                                                                                               |
|----|-------------------|---------------------------------|--------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| S  | चतु<br>४४         | र्थोऽनुवाकः ।<br>जयर्वा (श्चदः) | स्कंभः<br>अध्योत्मं<br>मेत्रोक्ताः         | त्रिष्टुभः। १ विराड् जगती; २,८ मुरिजों; ७, १३ परोध्णि हो; ११, १४, १६, १८, १९ उपरिष्टाद्वृह्स्यः; ११-१२,१५, २०, २२, ३९ उपरिष्टाज्ज्योतिर्जगस्यः, १७ व्यवसाना षट्पदा जगती; २१ वृह्तीगर्भानुष्टुप्; २३-३०,३७,४० अनुष्टुभः; ३१ मध्ये ज्योतिर्जगती; ३२,३४,३६उपरिष्टाहिराड् वृह्स्यः; ३५ चतुष्पदा जगती; ४१ आर्षी त्रिपाद् गायत्री; ४४ आर्षी अनुष्टुप्।                                                                                                                                          |
| c  | 88                | <b>कु</b> त्सः                  | झध्यात्मं                                  | त्रिष्टुमः। १ उपरिष्ठादिराड् बृहतीः २ बृहती गर्भानुष्टुपः ५ मुश्गिनुष्टुप्। ६, १४, १९ २१, २३, २५, २९, ३१-३४, ५ मुश्गिनुष्टुप्। ६, १४, १९ २१, २३, २५, २९, ३१-३४, ५ मुश्गिनुष्टुपः, ७ पराबृहतीः, १० अनुष्टुब्गर्भां इ०,३८,४१, ४३ अनुष्टुमः, ७ पराबृहतीः, विष्टुब्गर्भार्षां पोक्तःः वृहतीः, १९ ज्ञालिम् पोक्तःः १५ ह्यालिम् प्रिन्दुर्यौः, २२ पुरोध्मिक्ः, २६ ह्यालिम्मिन् १५, २७ मुश्कः, ३९ बृहती गर्भा विष्टुपः, ४२ विसङ् नुष्टुप्, ३० मुश्कः, ३९ बृहती गर्भा विष्टुपः, ४२ विसङ् गायत्री। |
| Q  | <b>पं</b> ∓<br>२७ | प्रमोऽनुवाकः ।<br>अथर्वा        | शतौरना                                     | अनुष्टुमः । १ विष्टुप्; १२ पथ्यापंक्तिः, २५ व्यनुष्टुब्गर्भा-<br>नुष्टुप्; २६ पंचपदा वृहत्यनुष्टुयुष्णिग्गर्भा जगतीः, २७ पञ्च-<br>पदातिजगत्यनुष्टुब्गर्भा शक्वरी ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| १० | <b>3</b> 8        | च इयपः                          | <b>বুহা</b> ।                              | पदातिकार उ<br>अनुष्टुमः। १ वक्तम्मती अनुष्टुप्; ५ स्कंघो ग्रीवी बृहती; ६,<br>८,१० विराजः; २३ बृहती; २४ उपिरष्टाद्बृहती; २६ आस्तार-<br>पंक्तिः; २७ शंकुमती; २९ त्रिपदा बिगाड् गायत्रा; ३१ उपिन-<br>गर्मा; ३२ विराट् पथ्याबृहती ।                                                                                                                                                                                                                                                           |

इस दशम काण्डमें आंगिरस ऋषिका १, नारायण ऋषिका १, बृहस्पातिका १, बृहस्पातिका १, क्रस्य ऋषिका १, क्रयप ऋषिका १, अथर्वा इस दशम काण्डमें आंगिरस ऋषिका १, नारायण ऋषिका । मिलकर १ ऐसे दस सूक्त हैं। इस तरह ऋषिविभाग है। ऋषिके ४ और सिंधुद्वीप-कौशिक- ब्रह्मा-विह्रुय इन चार ऋषियोंका मिलकर १ ऐसे दस सूक्त हैं। इस तरह ऋषिविभाग है। तथा कृत्यादूषण देवताका १, पुरुष-ब्रह्मदेवताके ४, मिलकर कुळ दस सूक्त हैं।

अब इन मंत्रीका अर्थ भावार्थ और विवरण देखिये

B

| ( ? ) | 10 | 32 | 1,                                      | १, त्रिपदा साम्री अनुष्टुप्। २ डिन्गिरमर्भा चतु० उप० विराद्वृहती।<br>३ एकप० यज्ञघो गायत्रो। ४ एकप० साम्रो पंक्तिः। ५ विराद्<br>गायत्री। ६ आर्घी अनुष्टुप्। ७ साम्रो पंक्तिः। ८ आसुरी गायत्री। |
|-------|----|----|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (1)   | ,c | 19 | 93                                      | ९ साम्नी जनुष्टुप् । १० साम्ना वृहती । १<br>(१) चतुष्पदा नि० जनुष्टुप् । २ (२) जार्ची त्रिष्टुप् ।<br>३, ५, ७ (१) चतुष्पदः प्राजापत्याः पंक्तवः । ४, ६, ८                                     |
| (8)   | 94 | n  | <b>,</b> ,                              | (२) बार्ची मृहत्यः।<br>१, ५ साम्नां जनत्यो। २, ६, १० साम्नां बृहत्यः। ६, ४, ८<br>बार्च्यंनुष्टुसः। ९, १६ चतुष्पादुष्णिही। ७ बासुरी गायत्री।                                                   |
|       |    |    |                                         | ११ प्राजापत्यानुष्टुप् । १२, १६ बाच्यों त्रिष्टुसी । १४, १५<br>विराद् गायण्यो ।                                                                                                               |
| (4)   | 14 | >9 | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | १, १६ चतुष्वादे साम्नां जगत्यो । १०, १४ साम्नां बृहत्यो ।<br>१ साम्नी उद्यिम् । ४, १६ जार्च्यनुष्टु भौ । ९ उद्याक् । ८<br>जार्ची त्रिष्टुप् । १ साम्नी उद्याक् । ७, ११ विराड् गायम्यो ।       |
|       |    |    |                                         | ५ चतुष्पद्वा प्राजापस्या जगती । ९ साम्नां बृहती त्रिष्टुप् । १५<br>साम्भी सनुष्टुप् ।                                                                                                         |
| ( 4 ) | 8  | ,, |                                         | १ द्वियदा विराङ्गायत्री । २ द्विपदा साम्नी त्रिष्टुप् १ ३ द्वि०<br>प्राजापत्या अनुष्टुप् । ४ द्वि० आर्ची उष्णिग् ।                                                                            |

इस प्रकार इस सप्तम काण्डके ऋषि-देवता-छन्द हैं। जब इनका ऋषिक्रमानुसार सूक्तविभाग देखिये—

### ऋषिक्रमानुसार स्काबिभाग।

| 3 | त्रश्चा     | ऋषिके |    | 3,8 | ये सो | स्क हैं | 1 |
|---|-------------|-------|----|-----|-------|---------|---|
| 2 | चातन        | ,,,   |    | 2,8 | ,,    | ,,      |   |
| 1 | भयवी        | "     |    | 9,9 | ,,    | 99      |   |
| 8 | मधर्याचार्य | ऋषिका | 10 | af  | पुक   | स्क है  | 1 |
| 4 | <b>गु</b> क | 11    | પ  |     | 19    | ,,      |   |
| 4 | मातृनामा    | 3.3   | •  |     | "     | 9,      |   |
|   | भृगवंगिराः  | 99    | 6  |     | "     | 5.7     |   |
|   | कर्यप       | ,,,   | 9  |     | 19    | 37      |   |
| 9 | सर्वे ऋषयः  | . ,,  | 9  |     | ,,    | ,,      |   |

इस प्रकार नी ऋषियों के देखे मंत्र इस शहम काण्डमें हैं। तथापि इनमें अथर्वाचाय नामक एक अकग ऋषि सर्वानुक्रमणीकारने माना है। वस्तुत: देखा जाय तो 'आधार्य ' शब्द कभी ऋषिके साथ नहीं आता। अतः यह अथर्वा ऋषि ही होगा। यदि इसे अथर्वा ही माना जाय तो एक ऋषि कम हुआ और आउदी शेष रहे। 'सर्वे ऋषयः ' यह एक स्का ऋषि माना है। एरंतु यह अकग ऋषि नहीं है। क्योंकि इस काण्डके 'झह्मा, चातन, अथर्वा, शुक्त, मातृनामा, भृग्वंगिरा और कश्यप ' ये सस ऋषिही 'सर्वे ऋषयः ' का यहां इस काण्डमें तात्पर्य है, अतः यह एक नाम कम करना युक्त है। अर्थात् शेष सात ऋषि रहे, जिनके देखे हुए मंत्र इस काण्डमें हैं। 'अथर्वा ' और ' अथर्वाचार्य ' को यह एकही माना जाय, तो इस काण्डमें अथर्वा ऋषिके स्काही अधिक हैं। इस विषयमें समग्र काण्डकी भूमिकामें किसा केस पाढक अवश्य देखें।

#### अब देवताक्रमानुसार स्कविभाग देखिये-

### देवताक्रमानुसार स्काविभाग।

| , | मंत्रोका देवताके | 8—4   | बे    | 1          | वृक   | ₹1  |
|---|------------------|-------|-------|------------|-------|-----|
| ? | मायु ,,          | 1, 2  | ,,    | 2          | ,,    |     |
| 3 | विशट् देवताके    | 9, 90 | वे    | २ वो       | . स्क | है। |
| 8 | अग्नि देवताका    |       | यह एक | बुक्त है।  |       |     |
| 4 | कृत्याद्षण ,,    | 4     | ,,,   | ,,         |       |     |
| Ę | जोवभयः ,,        | 9     | 1.0   | <b>J</b> ) |       |     |
| 9 | वनस्पति ,,       | 8     | , ,,  | 79         |       |     |
| 6 | इन्द्र ,,        | 6     | 1)    | ,,         |       |     |
| 9 | परसेनाइनम्,,     | ٥     | ,,,   | 1,         |       |     |

इस प्रकार नी देवताके स्वत इस काण्डमें हैं, तथापि 'मंत्रोक्तदेवता 'यह अनेक देवताओंका सामान्य नाम है। इस किये इन्द्राहि जो अनेक देवताएँ इसमें आगर्यों हैं, इन सबको मिकानेसे कई देवताओंका वर्णन इस काण्डमें है, यह बात सिद्ध हो जायगी। इसी प्रकार 'ओषिश और वनस्पति ' ये दोनों संभवतः एकही देवता हैं। देवताओंकी संस्था निश्चित करनेमें इन बातोंका विचार करना आवश्यक है। इस काण्डमें निश्चकिखित गर्णोंके मन्त्र हैं—

- १ मायुष्यगणके १, २ वे दो स्कत हैं।
- २ स्वस्त्ययनगण का भ वां स्वत है।
- ३ पृष्टिक मंत्र ५ वें स्कतमें हैं।
- ४ महाशान्ति और रौद्री शान्तिके मंत्र ५ वें स्कामें हैं।

इस प्रकार इन गणोंके मंत्र इस काण्डमें हैं। इन गणोंके अनुसंधानसे पाठक इन सब नंत्रोंका विचार करें।

अन्याहमोर्षध्या स्वीः कृत्या अदृदुषम् ।

यां क्षेत्रे चुकुर्या गाषु यां वां ते पुरुषेषु ॥ ४ ॥

अघमस्त्व्यकृते ग्रप्याः शपथीयते ।

प्रत्यक् प्रतिप्रहिण्मो यथां कृत्याकृतं हनते ॥ ५ ॥

प्रतीचीनं आङ्गिरसोऽध्यक्षो नः परोहितः ।

प्रतीचीः कृत्या आकृत्याऽम्न् कृत्याकृतो जिह ॥ ६ ॥

यस्त्योवाच परेहीति प्रतिक्लंग्रदायम् ।

तं कृत्येऽभिनिवंतस्य माऽसानिच्छो अनागसः ॥ ७ ॥

यस्ते पर्रूषि संदुधो रथस्येव्रभृषिया ।

तं गच्छ तत्र तेऽयंन्मज्ञातस्तेऽयं जनः ॥ ८ ॥

ये त्वां कृत्वाऽऽलिभिरे विद्वला अभिचारिणः ।

शंभ्वीदेदं कृत्याद्पेणं प्रतिवृत्मे पुनःस्रं तेनं त्वा स्नपयामसि ॥ ९ ॥

षर्थ—( यां क्षेत्रे ) जिस कृत्या-घातक प्रयोग-को खेतमें (यां गोषु) जिसकी गौओमें करते हैं, (यां वा ते पुरुषेषु चकुः) अथवा जिसको तेरे पुरुषोमं- पुरुषोपर करते हैं, ( सर्वाः ताः कृत्याः ) वे सब घातक प्रयोग ( शहं अनया अोपध्या \* अद्रुषं ) इस ओपधिसे असफल बनाता हूं ॥ ४ ॥ ( अथर्व ॰ ४।१८।५ \* अपामार्ग औषिषि )

(अंघकुंते अर्थ अस्तु) पापाचरण करनेवालेको पाप लग जाये, (शपथीयते शपथः) शाप देनेवालेकोही शाप लग जाये, (शपथीयते शपथः) शाप देनेवालेकोही शाप लग जाये, (श्रत्यक् प्रति प्रहिण्मः) हम सब बुराई वापस भेज देते हैं, (यथा कृत्याकृतं हनत्) जिससे घातक प्रयोग करनेवालेका नाश करे।। पा।

(प्रतीचीनः आंगिरसः) घातक प्रयोगको वापिसं भेजनेमें समर्थ आंगिरसी विद्यासे प्रवीण ( अध्यक्षः नः पुरोदितः ) अध्यक्ष ही हमारा मुखिया नेता है। वह ( कृत्याः प्रतीचीः आकृत्य ) घातक प्रयोगीको लौटा देता है और वह इस साधनसे ( असून् कृत्याकृतः जिहे ) उन घातपात करनेवालोंका नाश करे ॥ ६॥

हे (कृत्ये) घतिक प्रयोग ! (यः त्वा 'परा इहि' इति उवाच ) जिस प्रयोगकर्ताने तुझे 'आगे बढ' ऐसा कहा, (तं प्रातिकूकं उदार्ट्यं माभिनिवर्तस्व ) उस विरोधकर्ता शत्रुके पास पहुंच जा, और (स्वनागृद्धः सस्मान् मा इच्छः ) निरपराधी इस, जैसोंभी इच्छा मत कर अर्थात् हम पर स्वाक्रमण न कर ॥ ७ ॥

हे कुछे (ऋमुः धिया स्थस्य परूंषि) जैसा शिल्पी अपनी बुद्धिसे स्थके अवयवींकी बनाता है वैसाही (यः ते परूंषि संदर्धों) जो तेरे—घातक प्रयोगके- अवयवींकी बनाता है, उसी निर्माताके पास (तं गच्छ) वापिस जा, (तत्र ते अयनं ) बहांही तुझे बापिस पहुंचना हैं, (अयं जनः ते अज्ञातः) यह मनुष्य तुझे अज्ञात ही रहे, अर्थात् इसपर हमला न होकर घातक प्रयोगकर्ताके पास वापिस चला जावे॥ ८॥

(ये विद्वला:= विद्वराः अभिचारिणः) जो धूर्त घातक प्रयोग करनेवाले (त्वा क्रःवा) हे कुसे, तुझको बनाकर (झालेभिरे) घारण करते हैं, उस घातक प्रयोगका (क्रस्यातूषणं इदं) प्रतिकार करनेवाला यह (शं-सु) ग्रुभ साधन है (पुनःसरं प्रतिवर्ध्म) यह पुनः घातक प्रयोगकी लीटानेवाला है, अतः (ते वा स्नपयामः) इससे तुझे स्नान कराते हैं, जिससे सब दोष दूर हो जावें ॥ ९ ॥

यह दुर्भगां प्रस्निपतां स्तवंत्सामुपेयिम ।
अपैतु सर्व मत् पापं द्रविणं मोपं तिष्ठतु ॥ १० ॥ (१)
यते ते पितृभ्यो दर्दतो यज्ञे वा नामं जगृहुः ।
संदेश्यादेत् सर्वसात् पापादिमा मुंञ्चन्तु त्योपंधीः ॥ ११ ॥
देवैनसात् पित्र्यांन्यामग्राहात् संदेश्यादिभिनिष्कंतात् ।
सुञ्चन्तं त्वा वीरुधी वीर्यिण ब्रह्मण ऋग्भिः पर्यस् ऋषीणाम् ॥ १२ ॥
यथा वार्तश्च्यावयंति भूम्यां रेणुम्नतिरक्षाच्याश्रम् ।
एवा मत् सर्वे दुर्भूतं ब्रह्मनुत्तमपायित ॥ १३ ॥
अपं काम् नानंदती विनद्धा गर्दभीवं ।
कर्तृन् नेक्षस्वेतो नुत्ता ब्रह्मणा वीर्याविता ॥ १४ ॥
अयं पन्थाः कृत्येति त्वा नयामोऽभित्रहितां प्रति त्वा प्र हिण्मः ।
तेनाभि योहि भञ्जत्यनस्वतीव वाहिनी विश्वरूपा कुरूटिनी ॥ १५ ॥

अर्थ-( यत् दुर्भगां प्रस्तिवितां सृतवन्सां ) जो दुर्भाग्ययुक्त, न्हाई हुई, मरे हुए पुत्रवार्ळाको ( उप द्दिम ) प्राप्त करता आदिका प्राप्त होना है, यह ( मत् सर्व पापं अप एतु ) मुझसे सब पाप दूर हो जाने और ( द्रविणं मा उप तिष्टतु ) देव्य मेरेपास आजावे ॥ १०॥

हे मनुष्य (यत् पितृभ्यः दृद्तः ) जो पितरोंको देनेके समय, तथा (यज्ञे वा ) यज्ञमें (ते नाम जगृहुः ) तेरा नाम लेने, तो (हमाः कोषधीः ) ये श्रीषाधियां उस (संदेश्यात् सर्वस्मात् पापात् ) होनेवाले सब पापसे (त्वा मुज्जन्तु तेरी सुक्तता करें ॥ ११ ॥

हे मनुष्य! (वीरुधः ) औषधियां (त्वा) तुझे (देव-ऐनसात् पिज्यात्) देवता संबंधी पापसे, पितरोके संबंधके पापसे (नाम-प्राहात् संदेश्यात् ) निंदित नाम लेने और बुरा कहनेके पापसे (अभिनिःकृतात् ) अपमान करनेके पापसे (ब्रह्मणः वीर्येण ) ज्ञानक बलसे, (ऋग्मि: ) मंत्रोंकी शिकिसे और (ऋषीणां पयसा ) ऋषियोंके अमृतसे तेरी (मुझन्तु) मुक्तता करे ॥१२॥

( यथा वात: ) जैसा वायु (सूम्याः रेणुं अन्तरिक्षात् अम्रं) भूमिसे घूली और अन्तरिक्षसे मेघको ( च्यावयित ) उडा देता है ( एवा सर्वं दुर्भूतं ) बैसा सब दुष्टभाव ( ब्रह्मनुत्तं अपायित ) ज्ञानद्वारा निवारित होकर दूर हो जावे ॥ १३॥

हे कृत्ये! (विनद्धा गर्दभी इव ) बंधनसे छूटी गर्दभीके समान (नानदती अप काम) शब्द करती हुई दूर चली जा। (वीर्यावता ब्रह्मणा) वीर्ययुक्त ज्ञानसे (नुक्ता) वायस फेंकी हुई (इतः कर्तृन् नक्षस्व ) यहांसे कर्ताओं के पास भाग जा॥ १४॥

हे कृत्ये ! (अयं पन्था त्वा आति नयामः) यह मार्ग है, इससे दूर तुझे ले जाते हैं ( आमि प्रहितां त्वा प्रति प्रहिण्मः ) हमारे जपर फेंकी हुई तुझकी हम वापस फेंक देते हैं। ( तेन मआती आमि याहि ) उससे तोडती हुई आगे बढ ( अनस्वती विश्वरूपा कुरूटिनी वाहिनी इव ) रथयुक्त अनेक रूपोंसे युक्त भयंकर शब्द करती हुई सेना जैसी जाती है ॥ १५॥

२ (अ. सु. भा. कां॰ १०)

इह तेसुंिह प्राण इहायुंिह ते मनीः ।

उत त्वा निर्मित्याः पार्शेभ्यो देव्यां वाचा भेरामि ॥ ३॥

उत कामातः पुरुषः मार्व पत्था मृत्योः पद्वीशमवमुश्चमानः ।

मा विद्यत्था अस्माल्लोकाद्योः सूर्यस्य संहर्शः ॥ ४॥

तुभ्यं वार्तः पवतां मात्रिश्वा तुभ्यं वर्षन्त्वमृतान्यापः ।

सूर्यस्ते तुन्वेर् शं तपाति त्वां मृत्युद्देयतां मा प्र मेष्ठाः ॥ ५॥

उत्थानं ते पुरुष नाव्यानं जीवातुं ते दक्षताितं कृणोिम ।

आ हि रोहेमम्मृतं सुखं रथमथ जिविविद्यमा वदािस ॥ ६॥

अर्थ— ( इह ते असुः ) यहां इस शरीरमें तेरा जीवन, ( इह प्राणाः, इह आयुः ) यहां प्राण, यहां आयु और ( इह ते मनः ) यहां तेरा मन स्थिर रहे। ( दैट्या वाचा ) दिव्य वाणीके द्वारा ( निर्ऋत्याः पादोभ्यः ) अधोगितके पाशोंसे ( त्वा उत् भरामिस ) तुझे अपर उठाकर मुक्त करते हैं।। ३।।

है (पुरुष) सनुष्य! (अतः उत् क्राम) यहांसे क्रपर चढ, (मा अवपत्थाः) नीचे मत गिर। (मृत्योः पर्वीशं अवसुश्चमानः) मृत्युकी बेडीसे अपने आपको छुडाता हुआ (अस्मात् लोकात्) इस लोकसे तथा (अग्नेः सूर्यस्य संदशः) अग्नि और सूर्यके दर्शनसे अपने आपको (मा छित्थाः) दूर मत रख।। ४।।

( मातिरिश्वा वातः तुभ्यं पवतां ) अन्तिरिक्षमं रहनेवाली वायु तेरे लिये पवित्र होकर बहती रहे। (आपः तुभ्यं अमृतानि वर्षन्तां) जल तेरे लिये अमृतकी वृष्टि करें। (सूर्यः ते तन्वे द्यां तपाति ) सूर्यं तेरे शरीरके लिये मुखदायक होकर तपता रहे। (मृत्युः त्वां दयतां ) मृत्यु तुझपर दया करे इसप्रकार तू (माप्र मेष्ठाः ) मत मरा। ५।।

है (पुरुष) पुरुष! (ते उत् यानं) उन्नतिकी ओरही तेरी गति हो। (न अव-यानं) अवनतिकी ओर गति न हो। इसलिये में (जीवातुं ते दक्षताितं कृणोमि) वीघं जीवनके लिए तुन्ने बलशाली बनाता हूं। (इमं अमृतं सुखं रथं आरोह) इन अमरत्व वेनेवाले सुखकारक शिरीर रूपी रथपर चढ, (अथ जिर्विः) और जब तू वृद्ध होगा, तब (विद्धं आवदािस ) विज्ञानका उपवेश करेगा।। ६।।

भावार्थ — हे मनुष्य ! इस शरीरमें तेरा प्राण, आयुष्य, मन और जीवन स्थिर रहे । अनारोग्य कपी हुर्गतिके पार्शीसे हम सब तुझे ऊपर उठाते हैं ॥ ३॥

हे मनुष्य । तू ऊपर चढ, नीचे मत गिर । मृत्युके पाश्चोंसे अपने आपको छुडा । दीर्घायु प्राप्त कर और इस छनुष्य लोकसे तथा इस सूर्यके प्रकाशसे अपने आपको दूर न कर ॥ ४ ॥

बायु, जल और सूर्य तेरे लिये पवित्रता करें और तुझे शान्ति प्रवान करें। मृत्यु तेरे अपर वया करे अर्थात् तू वीर्घायु प्राप्त कर और शीझ मत मर ॥ ५ ॥

है मनुष्य ! तू अपर चढ कभी नीचे मत गिर । इसी कार्यके लिये तुझे जीवन और बल विये हैं । तेरा शरीर एक सुख वेनेवाला उत्तम रथ है, इससे अमरपन भी प्राप्त किया जा सकता है। इममें रहता हुआ मनुष्य दीर्घजीवन प्राप्त करता है और जब वह वृद्ध होता है तब उसको बहुत अनुभव प्राप्त होनेके कारण वह दूसरोंको योग्य उपवेश देने में समर्थ होता है ॥ ६॥

मा ते मन्दतर्त्र गान्मा तिरे मून्मा जीवेभ्यः प्र मंद्रो मानुं गाः पितृन् ।
विश्वे देवा अभि रक्षन्तु त्वेह ॥ ० ॥
मा गृतानामा दींधीथा ये नर्यन्ति परावर्तम ।
आ रोह तर्मसो ज्योतिरेह्या ते हस्तौ रभामहे ॥ ० ॥
स्यामश्चे त्वा मा श्वाबलेश्च पेषितौ यमस्य यो पंथिरक्षी श्वानौ ।
अर्वाङेहि मा वि दींध्यो मात्रं तिष्ठः परांङ्मनाः ॥ ९ ॥
भैतं पन्थामन् गा भीम एष येन पूर्व नेयथ तं न्वीमि ।
तमं एतत् पुंरुष मा प्र पंत्था भ्यं प्रस्ताद्भंयं ते अर्वाक् ॥ १०॥ (१)

अर्थ—(ते मनः तत्र मा गात्) तेरा मन उस निषिद्ध मार्गमें न जावे और वहां (तिरः मा भूत्) स्तीन न होवे। (जीवेभ्यः मा प्रमदः) जीवोंके संबंधमें तू प्रमाद न कर। (पितृन् मा अनुगाः) पितरोंके पीछे मत जा अर्थात् मर मत। (इह विश्वे देवाः त्वा अभि रक्षन्तु) यहां सब वेव तेरी रक्षा करें॥ ७॥

(गतानां मा आदिथीथाः ) गुनरे हुओंके लिए बिलाप न कर क्योंकि (ये परावतं नयन्ति ) वे तो दूर ले जाते हैं। अतः (आ इिह ) यहां आ और (तमसः ज्योतिः आरोह ) अधकारको छोडकर प्रकाशपर चढ, (ते हस्ती रभामहें ) तेरे हाथोंको हम पकडते हैं।। ८॥

( इयामः च शबलः च ) काला और इवेत अर्थात् अंधकार और प्रकाशवाले ( श्वा-नो ) कल न रहनेबाले दिन रात ( यमस्य पथिरश्ची प्रेषितो ) नियामक देवके दो मार्गरक्षक बनाकर भेजे गए हैं। ( अर्वाङ् एहि ) इधर आ। ( मा विदीध्यः ) विलाप मत कर। ( अत्र पराङ्मनाः मा तिष्ठ ) यहां विरुद्ध दिशामें मन रखकर मत रह।। ९॥

( पतं पन्थां अनु मा शाः ) इत बुरे मार्गका अनुसरण मत कर, ( पषः भीमः ) यह मार्ग भयंकर है। ( येन पूर्व न ईयथ ) जिससे पहिले नहीं जाते हैं। ( तं अत्रीभि ) उस विषय में कहता हूं। हे ( पुरुष ) मनुष्य ! ( पतत् ( तमः ) यह अन्धकारका मार्ग है, उस मार्गि ( मा प्र पत्थाः ) मत जा। ( ते परस्तात् भयं ) तेरे लिये दूसरी तरफ भय है ( अत्रीक् अन्यं ) और इस तरफ अभय है।। १०॥

भावार्थ — तेरा मन कुमार्गमें न जावे और यदि गया तो वहां कभी न स्थिर रहे। अन्य जीवोंके विषयमें जो तेरा कर्तव्य है उसमें तू प्रमाद न करके शोध्र भरकर अपने पितरोंके पीछे शीध्रतासे मत जा। ये सब देवता तेरी रक्षा करें ॥ ७॥

गुजरे हुओं का शोक न कर, उससे तो मनुष्य दूर चला जाता है। यहां कार्यक्षेत्रमें आ, अन्धकार छोड और प्रकाशमें विचर। इस कार्यके लिये हम तेरा हाथ पकड़ते हैं।। ८।।

सबका नियमन करनेयाले ईश्वरके दिन (प्रकाश) और राजी (अंश्वकार) ये वो मार्गदर्शक हैं। ये दोनीं अशाश्वत हैं, परंतु ये तेरे मार्गकी रक्षा करेंगे। अतः तू अशो बढ, विलापमें समय न गंवा, तया विरुद्ध दिशामें अपना मन कदापि न जाने है।। ९।।

भावार्थ— इस भयानक घोर बुरे मार्गसे न जा। जिससे जाना घोष्य नहीं है, उस मार्गपरसे न जाने के विषयमें में वुझे यह आदेश दे रहा हूं। अर्थात् तू इस अन्यकारके मार्गमें कदापि न जा, इससे जाने में आगे बडा भय है। अतः तू इस ओर रह, यदि इस मार्गपर तु चला तो तेरे लिये यहां अभय होगा॥ १०॥

अनागोहत्या वै श्रीमा कंत्ये मा नो गामश्रं पुरुषं वधीः ।

यत्रेयत्रासि निहिता तत्रस्त्वोत्थापयामसि पूर्णाछधीयसी भव ॥ २९ ॥

यदि स्थ तमसाऽऽर्श्वता जालेनाभिहिता इव ।

सवीः संछुप्येतः कृत्याः पुनंः क्रत्रे प्र हिण्मसि ॥ ३० ॥

कृत्याकृतो वल्रिनिडिभिनिष्कारिणः प्रजाम् ।

मृणीहि कृत्ये मोच्छिपोऽमून् कृत्याकृतो जिह ॥ ३१ ॥

यथा स्यी मुच्यते तर्मसम्परि रात्रि जहात्युपसंश्र केत्रन् ।

एवाहं सवे दुभूतं कत्री कृत्याकृतां कृतं हस्तीव रजी दुरितं जहामि ॥३२॥ (३)

अर्थ- है इसे ! तू (अनागः-हत्या भीमा) निरपरार्धाका वध करनेवाली भयंकर है (नः गां अर्थ पुरुषं मा वधीः) हमारे गौ घोडे और मनुष्योंका वध न कर । (यत्र यत्र निहिता असि ) जहां जहां तू रखी गयी है (ततः स्वा उत्थापयामासि ) वहांसे तुसे उसाड देते हैं । (तू पर्णात् लघीयसी भव ) तू पत्तेसे भी छोटी हो जा ॥ २९ ॥

( यदि तमसा आवृताः स्थ ) यदि तुम अंघेसे आच्छित हुए है जैसे ( जालेन आभिहिता इव ) जालसे घरे जाते हैं तो तुमसे ( सर्वाः कृत्याः इतः संलुप्य ) सब घातक प्रयोग यहांसे छप्त करके उनकी में ( पुनः कर्त्रे इतः प्र हिण्यासि ) फिर कर्तिके

प्रति यहांसे में वापिस मेजता हूं ॥ ३०॥

है कृत्ये ! (कृत्याकृतः वलगिनः) घातक प्रयोग करनेवाले बलशाली दुष्ट (प्रजां अभि निः कारिणः स्रुणीहि) जो प्रजाका नाश करते हैं उनकाहों तू नाश कर । (असून् कृत्याकृतः उच्छिपः) उन घातकों मेंसे एक भी न बचे। उन सबको (जिहि) मार ॥ ३१॥

( यथा सूर्यः तमसः परि सुच्यते ) जैसा सूर्य अन्धकारसे छूटता है, ( राभ्रिं उपसः केत्न् जहाति ) रात्री तथा उषाके ध्वजींको त्याग देता है, ( एव अहं इत्याकृता कृतं ) इस तरह में घातकेक द्वारा किया हुआ, ( दुर्भूतं कर्त्र जहामि । ) दुष्ट कृत्य त्याग देता हूं। जैसा ( इस्ती रजः इव ) हाती धूलीको फेंकता है, उतने सहज भावसे में शत्रुके दुष्ट घातक प्रयोगको दूर करता हूं॥३२॥

कृत्या-प्रयोग।

' कृत्या ' नाम उस प्रयोगका है कि जिसके द्वारा किसीका मारण किया जाता है। किसीके घरमें, खेतमें, खानपानके वस्तुमें, कपडोंमें अथवा किसी अन्य स्थानमें कुछ मारक वस्तु रखी जाती है जिसके परिणामसे वह मर जाता है। इस प्रयोग-को कृत्या प्रयोग, अथवा मारण प्रयोग कहते हैं।

यह कुछ आंख नाक कानवाली मूर्ति करते हैं, बड़ी शोभावाली मूर्ति बनाते हैं, जो हाथमें पकड़े वह मर जाता है। मूर्तिके अतिरिक्त कुछ अन्य वस्तु भी निर्माण की जाती है जिससे मारण हो जाता है।

इस प्रयोगमें क्या होता है, इसका विधि क्या है, इसका किसीको भी आज पता नहीं है, आज इसके प्रंथ भी उपलब्ध नहीं हैं। अतः इस प्रयोगके विषयमें निश्चित रूपसे हम कुछ कह नहीं सकते।

इस प्रकारके प्रयोगोंका परिणाम अपने लोगोंपर न हों और यह घातक प्रयोग अपने लोगोंसे वापिस चला जाय, इस कार्यके लिये यह सूक्त है। इस सूक्तिक इच्छाशाकिपूर्वक पठणसे जो एक मानसिक बल पैदा होता है, उस बलसे उक्त कुला-प्रयोग पीछे हटता है और जिसने उस कुलाका निर्माण किया था उसपर जाकर परिणाम करता है।

सब मंत्रोंका आशय यही है और वह आशय स्पष्ट है। अब इसको बनाना कैसा, और वापिस छौटाना कैसा यह तो एक बड़ा खोजका विषय है। मंत्रशास्त्रज्ञ कोई सच्चा जानकार हो वही इस विषयमें कह सकता है। अतः इस विषयमें हम कुछ भी नहीं लिख सकते, ऐसा कहते हुए इस इस सूक्तका विवरण यहांही समाप्त करते हैं।

### (२) केन-स्क्रम्।

### स्थूल शरीरमें अवयवोंके संबंधमें प्रश्न।

केन पार्णी आर्रुते प्र्रंषस्य केन मांसं संशृंतं केन गुल्की।
केन जिल्लीः पेशंनीः केन खानि केनें च्छ्ल ख्वी मंध्यतः कः प्रांतिष्ठाम् ॥ १॥ कस्मान्न गुल्फानधरावकण्वन्न द्वीवन्तावुत्तरे प्र्रंषस्य । जङ्घे निर्म्हत्य न्य दिधुः क सिव् ज्ञान्ते गोः संधी क उ ति केत ॥ २॥ चतुंष्टयं युज्यने संहितानं जानुंभ्यामूर्ध्वं शिथिरं कर्वन्धम् । श्रोणी यद्क क उ तज्जे जान याभ्यां कुसिन्धं सुदंदं ब्भूवं ॥ ३॥ किते देवाः केतमे त आंसन् य उरी ग्रीवाश्विक्यः प्रहंषस्य । किते देवाः केतमे त आंसन् य उरी ग्रीवाश्विक्यः प्रहंषस्य । किते स्तनी व्ये दिधुः कः कंफोडी किते स्कन्धान किते पृष्टीरंचिन्वन् ॥ ४॥ को अंस्य बाह् समंभरद् वीर्य करवादिति । असी को अंस्य तहेवः कुसिन्धे अध्या देधी ॥ ५॥ असी को अंस्य तहेवः कुसिन्धे अध्या देधी ॥ ५॥

मर्थ-( प्रवस्य पार्णी केन आभृते ?) मनुष्यकी एडियां किसने बनाई ? (केन मांसं संभृतं ?) किसने मांस भर दिया ? (केन गुल्फो ?) किसने टखने बनाये ? (केन पेशनीः अंगुकीः ?) किसने छुँदर अंगुलियां बनाई ? (केन खानि ?) किसने इंद्रियों के सुराख बनाये ? (केन उच्छूछंखों ?) किसने पांचक तलवे जोड दिये ?) (मध्यतः कः प्रतिष्ठाम् ?) बीचमें कीन आधार देता है ? ॥ १ ॥

( ज कस्मात् अधरी गुल्की अक्टण्वन् ? ) मला किसने निचेके टखने बनाये हैं ? और (पूरुषस्य उत्तरी अष्टीवन्ती मनुष्यके ऊपरके घुटने ? ( जंघे निर्ऋत्य वव स्वित् न्यद्धुः ? ) जांघें अलग अलग बनाकर कहां भला जमा दीं हैं ( जानुनोः संधी क उत्तत् चिकेत ? ) जानुओं के संधीका किसने भला ढांचा बनाया ? ॥ २ ॥

( चतुष्टयं संदितानतं शिथिरं कवंधं जानुभ्यां जर्भवं युज्यते । ) चार प्रकारसं अंतर्मे जोडा हुआ शिथिल ( डीका ) घड पेट घुटनों के ऊपर जोडा गया है। ( श्रोणी, यत् ऊरू, क उत्तत् जजान ? याभ्यां कुर्सिधं सुददं यसूव । ) कुल्हे और जांचे, किसने अला यह सब बनाया है जिससे घड बडा इट हुआ है ॥ ३ ॥

(ते कित कतमे देवा: आसन् ये पूरुषस्य उरः ग्रीवाः विक्युः ?) वे कितने और कौनसे देव थे, जिन्होंने मनुष्यकी छाति और गलेको एकत्र किया ? (कित स्तनौ व्यद्धुः ?) कितनोंने स्तनोंको बनाया ? (कः कफोडी ?) किसने कोहानियां बनाई ? (कित स्कंधान ?) कितनोंने कंधोंको काया ? (कित पृष्टीः अचिन्वन् ?) कितनोंने पश्लियोंको जोड दिया शारा

( वीर्यं करवात् इति , णस्य बाहू कः समअशत् ? ) यह पराक्रम करे इसलिये, इसके बाहू किसने भर दिये ? ( कः देवः भस्य तद् भंसी कुर्सिधे भध्यादधी ? ) किस देवने इसके उन कंधीकी धडमें धर दिया है ? ॥ ५ ॥ आहार्षमिविदं त्वा पुन्रागाः पुनर्णवः । सर्वीङ्ग सर्वे ते चक्षुः सर्वमायुं व्य ते विदम् व्यिवात् ते ज्योतिरभूद्प त्वत् तमो अक्रमीत् । अप त्वनमृत्युं निर्क<u>ष्टिमप</u> यक्ष्मं नि दंध्मसि

11 20 11

11 38 11

अर्थ—(त्वा आहार्ष ) में तुझे लाया हूं। (त्वा अर्विदं ) तुझे पुनः प्राप्त किया है। (पुनः नवः पुनः आगाः ) पुनः नया होकर पुनः आ गया है, हे (सर्वांग ) संपूर्ण अंगोंवाले मनुष्य ! (ते सर्वे चक्ष्यः ) तेरी पूर्ण वृष्टि और (ते सर्वे आयुः च ) तेरी पूर्ण आयु तुझे मैंने (अविदं ) प्राप्त करायी है।। २०॥

अब (त्वत् तमः व्यवात् ) तेरे पाससे अन्वकार चला गया है वह (अप अक्रमीत् ) तुझसे दूर चला गया है। (ते ज्योतिः अभूत् ) तेरे चारों ओर प्रकाश फैल गया है। (त्वत् निर्कार्ति मृत्युं अप नि दध्मसि ) तुझसे दुर्गति मौर मृत्युको हम दूर करते हैं तथा तुझसे (यक्ष्मं अप निद्ध्मसि ) रोगको हम दूर करते हैं ॥ २१॥

भावार्थ — तुझे रुग्णस्थितिसे में आरोग्यस्थितिके प्रति लाया हूं अब तू नवीन जैसा हो गया है। तेरे सब अंग पूर्ण हो गये हैं, तेरे चक्षु आदि इंद्रिये और तेरी आयु तुझे प्राप्त हो गई है, अतः तू अब दीर्घकाल तक जीवित रहेगा।। २०॥ अन्धकार तेरे पाससे भाग गया है और तेरे चारों ओर प्रकाश फैल गया है। दुर्गति और मृत्यु दूर हट गयी है, और रोग दूर भाग गये हैं। इस प्रकार तू नीरोग और दीर्घायु हो गया है।। २१।।

#### दीर्घायु किस प्रकार प्राप्त होगी ?

धर्मक्षेत्र

मनुष्यका यह शरीर धर्म करनेका एक साधन है। यही इसका 'कुरुक्षेत्र' अथवा 'कर्मक्षेत्र' किया 'धर्मक्षेत्र' है। इसमें रहता हुआ और पुरुषार्थ करता हुआ यह मनुष्य समरत्व भी प्राप्त कर सकता है, और पुरुषार्थसे हीन होता हुआ यही जीव अधोगित भी प्राप्त कर सकता है। इसलिये इस शरीरक्ष्मी साधनको सुरक्षित रखने और इससे अधिक से अधिक काम लेनेके लिये इसको दीर्घकाल तक जीवित रखना आवश्यक है। इसी कारण दीर्घायु प्राप्त करनेके उपार्योका हुवर्णन धर्मग्रंथोंमें किया है। इस सूक्तमें इसी शरीरके विषयमें कहा है—

इमं अमृतं सुखं रथं आरोह। ( मं. ६ )

क्ष्म नव्द न होनेवाले, मुखकारक (शरीररूपी)रथपर धारोहण कर । 'इसमें 'मु+ख ' शब्द है जिसका अर्थ है 'मु 'अर्थात् उत्तम अवस्थामें 'ख ' अर्थात् इंद्रियां हैं जिसकी ऐसा आरोग्यपूर्ण मुब्द शरीर । 'मु+खं रथं 'का अर्थ है जिसकी इंद्रियां उत्तम हैं ऐसा यह शरीररूपी रथ, यह रथ मनुष्य प्राप्त करे । इसका दूसरा गुण 'अ+मृत ' शब्दसे बताया है । मरे हुए या मुवें औसे दूबंल और रोगी शरीरको 'मृत ' कहते हैं, और जो सतेज, तेंजस्थी, बल्डिट सुवृढ, नीरोग और कार्यक्षम शरीर होता है उसको 'अ-मृत 'कहते हैं। जिस शरीरको बेखनेसे जीवनका प्रत्यक्ष साक्षात्कार होता है, उसीको अमृत शरीर कहते हैं। शरीर कैसा हो ? उसका उत्तर इस मंत्रने विया है, कि शरीर अमृत और सुखकारक हो। 'बहुतसे लोगोंको मृत और दुःखी शरीर प्राप्त हुए होते हैं। वैसे शरीरोंसे मनुष्यके जीवनकी सफलता हो नहीं सकती।

हरका मार्ग।

यहां शरीरको 'रथ 'कहा गया है। इसको 'रथ ' इसलिये कहा है कि. इसमें बैठकर मनुष्य ब्रह्मलोक तक पहुंच सकता है। मनुष्य इतना लंबा मार्ग इसी शरीरकी सहायतासे उत्तम रीतिसे पार करता है। दूर प्रामको जानेके लिये जिस प्रकार उत्तम अध्वरथ, जलरथ (नौका), अग्निरथ (आगगाडी), वायुरथ (विमान) आदि विविध रथोंसे जाना पडता है, उसी प्रकार मुक्तिधाम तक पहुंचनेके लिये इस शरीरख्यी रथपर बैठकर उसके अध्वस्थानीय इंद्रियोंको सुशिक्षित करके धर्मपथपरसे जाना पडता है। इस विषयमें उपनिषयोंसे कहा है—

#### रथी और रथ।



आतमानं रथिनं विद्धि शरीरं रथमेव तु ।
बुद्धि तु सार्थि विद्धि मनः प्रग्रहमेव च ॥३॥
इन्द्रियाणि ह्यानाहुर्विषयांस्तेषु गोचरान् ।
आत्मेन्द्रियमनोयुक्तं भोक्तेत्याहुर्मनीषिणः ॥४॥
यस्त्विज्ञानवान्भवत्ययुक्तेन मनसा सदा ।
तस्येन्द्रियाण्यवद्यानि दुष्टाश्वा इव सारथेः॥५॥
यस्तु विज्ञानवान्भवति युक्तेन मनसा सदा ।
तस्येन्द्रियाणि वश्यानि सदश्वा इव सारथेः॥६॥
यस्त्वविज्ञानवान्भवत्यगनस्कः सदाऽशुचिः ।
न स तत्पद्माप्नोति संसारं चाधिगच्छति॥७॥
यस्तु विज्ञानवान्भवति समनस्कः सदा शुचिः ।
स तु तत्पदमाप्नोति यसाद्भ्यो न जायते॥८॥
विज्ञानसारथिर्यस्तु मनःप्रग्रह्वान्नरः ।
सोऽध्वनः परमाप्नोति तद्धिणोः परमं पदम् ॥९॥
( कठ उ. ३ )

आत्मा रथका स्वामी है, शरीर उसका रथ है, बुद्धि उसका सारथी और मन लगाम है। इंद्रियरूपी घोडे इस रथमें जुडे हुए हैं, जो विषयोंके क्षेत्रोंमें संचार करते हैं। इंद्रियोंसे और मनसे युक्त होनेपर आत्मा भोक्ता कहा जाता है। जो विज्ञानसे हीन और संयमरहित मनसे युक्त है, उसकें आधीन इंद्रियरूपी घोडे नहीं रहते, अर्थात् वे रथके स्वामीको जिधर चाहे उधर फॅक देते हैं। परंतु जो विज्ञान-वान् और मनका संयम करनेवाला होता है, उसके आधीन उसकी संपूर्ण इंद्रियां रहती हैं। जो विज्ञानरहित, असंयमी मनवाला और सवा अपवित्र होता है, वह उस स्थानको प्राप्त नहीं होता और बारबार संसारमें आता है, परंतु जो विज्ञानी, संयमी और पवित्र होता है, वह उस स्थानको प्राप्त करता है, जहांसे फिर नहीं आना पडता। विज्ञान जिसका सारथी है और मनकपी लगाम जिसके स्वाधीन है वही मार्गको पाद करता है

षर्थ- (पर्जन्थं केन अन्विति?) पर्जन्यको किससे प्राप्त करता है? (विचक्षणं सोमं केन?) विलक्षण सोमको किससे पाता है? (केन यज्ञं च श्रद्धां च ?) किससे यज्ञ और श्रद्धाको प्राप्त करता है? (अस्मिन् मनः केन निद्धितं) इसमें मन किसने रखा है?॥ १९॥

(केन श्रोत्रियं आमोति?) किससे ज्ञानीको प्राप्त करता है ? (केन इसं परमेष्टिनम् ?) किससे इस परमात्माको प्राप्त करता है ? (प्रुप: केन इसं अप्ति) मनुष्य किससे इस आप्तिको प्राप्त करता है ? (केन संवत्सरं ममे ?) किससे संवत्सर-काल-को मापता है? ॥ २०॥

(ब्रह्म श्रोत्रियं भाग्नोति ।) ज्ञान ज्ञानीको प्राप्त करता है। (ब्रह्म इसं परमेष्ठिनम् ।) ज्ञान इस परमात्माको प्राप्त करता है। (पुरुषः ब्रह्म इसं भाग्निम् ।) मनुष्य ज्ञानसे इस अग्निको प्राप्त करता है। (ब्रह्म संवत्सरं ममे ।) ज्ञान ही कालको मापता है।। २१।।

(केन देवान अनु क्षियति?) किससे देवेंकि। अनुकूल बनाकर वसाया जाता है ? (केन देव-जनीः विशः?) किससे दिव्यजन इप प्रजाको अनुकूल बनाकर वसाया जाता है ? (केन सत् क्षत्रं उच्यते ?) किससे उत्तम क्षात्र कहा जाता है ? (केन हदं अन्यत् न-क्षत्रम् ?) किससे यह दूसरा न-क्षत्र है ऐसा कहते हैं ?॥ २२॥

( ब्रह्म देवान् अनु क्षियाति । ) ज्ञान ही देवोंकी अनुकृत बनाकर वसाता है। (ब्रह्म देव-जनी: विशः ) ज्ञान ही दिव्यजन रूप प्रजाको अनुकृत बनाकर वसाता है। (ब्रह्म सत् श्वतं उच्यते । ) ज्ञान ही उत्तम क्षात्र है ऐसा कहा जाता है। (ब्रह्म इदं अन्यत् न-श्वत्रम् । ) ज्ञान यह दूसरा न-क्षत्र अर्थात् क्षात्रसे भिन्न अन्य बल है ॥२३॥

(केन इयं सूमिः विद्विता?) किसने यह भूमि विशेष रीतिसे रखी है। (केन धौः उत्तरा दिता?) किसने युलोक ऊपर रखा है? (केन इदं अंतरिक्षं ऊर्ध्वं, तिर्थक् व्यचः च दितम्?) किसने यह अंतरिक्ष ऊपर, तिरछा और फैला हुआ रखा है?।। २४॥

ब्रक्षणा भूमिविहिता ब्रह्म द्यौरुत्तरा हिता । ब्रह्मेदमूर्ध्व तिर्थक् चान्तरिक्षं व्यची हितम् ॥२५॥ मूर्धानंमस्य संसीव्यार्थर्दा हदयं च यत् । मिस्तब्कांदूर्ध्वः प्रैरंयत् पर्वमानोऽधि शिर्षतः ॥२६॥ तहा अर्थर्वणः शिरी देवकोशः सम्रंबिजतः। तत्प्राणो आमि रक्षति शिरो अनुमयो मनः॥२७॥ ऊर्ध्वा च सृष्टा ३ स्तिर्यङ् च सृष्टा ३ सर्वा दिशः पुरुष आ वभूवाँ ३ । पुरं यो ब्रह्मणो वेद यस्याः पुरुष उच्यते ॥ २८ ॥

यो वै तां ब्रह्मणो वेदामृतेनार्थतां पुरंम्। तस्मै ब्रह्मं च ब्राह्माश्च चक्षुः प्राणं प्रजां दंदः॥२९॥ न वै तं चक्षुंर्जहाति न प्राणो ज्रसः पुरा । पुरं यो ब्रह्मणो वेद यस्याः पुरुष उच्यते ॥३०॥ अष्टाचंक्रा नवंद्वारा देवानां पूरंयोध्या। तस्यां हिर्ण्ययः कोशः स्वर्गो ज्योतिषाऽऽवृतः॥३१ तस्मिन् हिर्ण्यये कोशे च्यारे त्रिशंतिष्ठिते। तस्मिन् यद्यक्षमीत्मन्वत् तदे ब्रह्मितिदः॥३२ प्रश्राजंमानां हिर्णिं यशसा संपरीवृताम् । पुरं हिर्ण्ययीं ब्रह्मा विवेशापंराजिताम् ॥ ३३ ॥

कर्थ-(ब्रह्मणा भूमिः विदिता) ब्रह्मने भूमि विशेष प्रकार रखी है (ब्रह्म योः उत्तरा हिता।) ब्रह्मने युलोक ऊपर रखा है। (ब्रह्म इदं अन्तरिक्षं ऊर्ध्व, तिर्थक्, व्यवः च दितम्।) ब्रह्मने ही यह अंतरिक्ष ऊपर, तिरह्मा और फैला हुआ रखा है॥२५॥

<sup>(</sup> अथवी अस्य सूर्धानं, यत् च हृदयं, संसीव्य ) अ-थवी अर्थात् निश्वल योगी अपना सिर, और जो हृदय है, जसको आपसमें सीकर; ( पवसानः शीर्षतः अधि, मस्तिष्कात् ऊर्ध्वः पैरयत् । ) प्राण सिरके बीचर्ने, परंतु मस्तिष्केक उत्पर, प्रेरित करता है ॥ २६ ॥

<sup>(</sup>तद् वा अथर्वणः सिरः समुब्जितः देव-कोशः।) वह निश्चयसे योगीका सिर देवीका सुरक्षित खजाना है। (तद् सिरः प्राणः, अश्चं, अथो मनः अभि रक्षति।) उस सिरका रक्षण प्राण, अब और मन करते हैं।। २७॥

<sup>(</sup> पुरुष: ऊर्ध्व: नु सृष्टा: । ) पुरुष ऊपर निश्चयस फैला है । ( तिर्यक् नु सृष्टा: ) निश्चयसे तिरछा फैला है । तात्पर्य ( पुरुष: सर्वा: दिश: आबभूव । ) पुरुष सब दिशाओं में है । ( यः ब्रह्मण: पुरं वेद । ) जो ब्रह्मकी नगरी जानता है । (यस्याः पुरुष उच्यते । ) जिस नगरीके कारण ही उसकी पुरुष कहा जाता है ॥ २८ ॥

<sup>(</sup>यः वै अमृतन आवृतां तां ब्रह्मणः पुरं वेद । ) जो निश्चयसे अमृतसे परिपूर्ण उस ब्रह्मकी दगरांको जानता है। (तस्मै ब्रह्म ब्राह्माः च चश्च प्राणं, प्रजां च ददुः। ) उसको ब्रह्म और इतर देव चश्च, प्राण और प्रजा देते आये है।। २९॥

<sup>(</sup>यस्याः पुरुष उच्यते, ब्रह्मणः पुरं यः वेद । ) जिसके कारण (शास्माको ) पुरुष कहते हैं, उस ब्रह्मकी नगरीको जो जानता है; (तं जरसः पुरा चक्षुः न जहाति, न वै प्राणः।) उसको ब्रह्मावस्थाके पूर्व चक्षु छोडता नहीं, और न प्राण छोडता है।। ३०॥

<sup>(</sup> आष्टा- चक्रा, नव द्वारा, अयोध्या देवानां पू:।) जिसमें आठ चक्र हैं, और नौ द्वार हैं, ऐसी यह अयोध्या, देवोंकी नगरी हैं ( तस्यां दिरण्ययः कोदाः, ज्योतिषा आवृतः स्वर्गः।) उसमें तेजस्वी कोश है, जो तेजसे परिपूर्ण स्वर्ग है ॥ ३१॥

<sup>(</sup>त्रि-श्वरे, श्रि-शिविष्ठितं, तरिमन् तरिमन् हिरण्ययं कोशं, यत् बात्मन्वत् यक्षं, तद् व ब्रह्म-विदः विदुः) तान भारोंखे युक्त, तीन कंद्रोमें स्थिर, ऐथे उसी तेजस्वी कोशमें, जो आत्मवान् यक्ष है, उसकी निश्चयसे ब्रह्मज्ञानी जानते है ॥ ३२ ॥

<sup>(</sup>श्रञ्जाजमानां, हरिणीं, बससा सं परिवृतां, अपराजितां, हिरण्ययीं पुरं, बझ आनविवेश ।) तेजस्वी, दुःख हरण करने विकी, यशसे परिपूर्ण, कभी पराजित न हुई, ऐसी प्रकाशमय पुरीमें, बझ आनिष्ट होता है ॥ ३३ ॥

३ ( अ. सु. भा. कां. १०)

'तेरा मन इस अधोगितके, निर्ऋतिके मार्गमें कभी न जावे, तथा यदि कभी चला भी जाए तो वहीं रस न जाये। इस अवनितके मार्गसे मत जा, क्योंकि यह बड़ा भयानक मार्ग है। 'यह मार्ग बड़ा भयानक है, इससे जो जाते हैं वे दुर्गतिको प्राप्त करते हैं, अतः कोई मनुष्य इस मार्गसे न जाये। जो दूसरा सत्यका मार्ग है उससे जाकर अभ्युदय और निःश्रेयसकी प्राप्ति करें। निर्ऋतिका मार्ग अंधकारका है, अतः जाते समय ठोकरें लगती हैं और गिरावट भी मयानक होती है, अतः कहा है—

पतत् तमः, मा प्रपत्थाः, ते परस्तात् भयं। अर्वाक् अभयम्। (मं. १०) तमः त्वा मा विदत्। (मं. १६)

'यह अन्धकार है, इसमें तून गिर, वर्षोकि इस मार्गसे जानेसे तेरे लिये आगें महान् भय है। जबतक तूउस मार्गमें नहीं जाता और सत्यमार्ग परही रहता है, तब तक तू निर्मय है। भय तो उस असत्यके मार्गपर ही है। उस गिरावटके मार्गमें जानेका मोह तुझमें उत्पन्न न हो। '

ये आदेश सर्व साधारणके लिये उपयोगी हैं, अतः इनका सनन सबको करना योग्य है। जिससे आयु क्षीण हो उन बार्तोंको अपने आचरणमें लाना नहीं चाहिए। मोहके कारण मनुष्य प्रतिक्षण गिरावटके मार्गमें जाता है, अतः उस मोहसे अपने आपका बचाव करना हरएकका कर्तव्य है। इसीसे दीर्घ-आयु प्राप्त होनेमें सहायता निलती है। मनुष्य गिरावटके प्रलोभनमें न फंसे इस बातको बतानेके लिये निम्न-लिखित मंत्र कहा है—

#### ज्ञान और विज्ञान।

बोधश्च त्वा प्रतीदोधश्च रक्षतामखप्नश्च त्वान-वद्राणश्च रक्षताम् । गोपायंश्च त्वा जागृविश्च रक्षताम् । ( मं. १३ )

' ज्ञान और विज्ञान, फुर्ती और चापत्य, तथा रक्षक और जाग्रत तेरी रक्षा करें। ' यहां जो ये छः नाम हैं वे विशेष मनन करने योग्य हैं। विशेष कर जो मनुष्य दीर्घायु प्राप्त करना चाहते हैं उनके लिए तो ये छः शब्द बडेही बोधप्रद हो सकते हैं—

१ इंद्रियोंसे जगत्का जो ज्ञान प्राप्त होता है या जो भी पहिला भास है उसको बोध कहते हैं। ३ प्रतिबोध वह है कि जो विचार और मननके परचात् सत्यज्ञान होता है तथा जो अन्यान्य प्रमाणोंकी कसौटीसे भी सत्य प्रमाणित होता है।

्यह ज्ञान और विज्ञान मनुष्यको मोहमें गिरानेबाला न हो। सत्य ज्ञान और सत्यविज्ञान कभी गिरानेवाला अथवा मोह उत्पन्न करनेवाला नहीं होता, तथापि शत्रके द्वारा जो फैलाया जाता है, उसीको ज्ञान विज्ञान मान कर कई मोले लोग उसको अपनाते हैं, और भ्रममें पडते हैं, मोहवज्ञ होते हैं और गिरते हैं। इसलिये इस मंत्रमें कहा है कि ' ज्ञान विज्ञान मनुष्यकी रक्षा करनेवाला हो। ' जो मनुष्य ज्ञान विज्ञान प्राप्त करते हैं, वे विचार करें कि जो ज्ञान विज्ञान हम सीख रहे हैं, वह सच्चा ज्ञान विज्ञान है वा नहीं और इससे हमारी सच्ची रक्षा होगी या नहीं। शत्रुके दिये हुए भ्रमोत्पावक ज्ञानसे ( वस्तुतः अज्ञानसे ) आयु, आरोग्य और वल क्षीण हो जाता है और सत्य ज्ञानसे आयु, आरोग्य तथा बल वृद्धिको प्राप्त होता है। इतना महत्त्व ज्ञान और विज्ञानका दीर्घायुकी प्राप्तिमें है। आगे देखिये—

# स्फूर्ति और स्थिरता।

(३) अस्वप्न शब्दका अयं निद्राका न आना नहीं है, वह तो रोगकी अवस्था है। निद्रा तो मनुष्यके लिये अत्यंत आवश्यक है। यहां 'अ—स्वप्न 'का अर्थ है 'सुस्तीका न होना 'मनुष्यको सुस्त रहना नहीं चाहिये। फुर्ती मनुष्यके अन्वर अवश्य चाहिये। फुर्तीके बिना मनुष्य विशेष पुरुषार्थं कर नहीं सकता। अतः यह गुण मनुष्यकी उन्नतिके लिये सहायक है।

(४) अनवद्गाणका अर्थ है न भागना, मंबगित न होना, पीछे न हटना। जो स्थान प्राप्त किया है, उसीपर स्थिर रहना और यदि संभव हो तो आगे बढनेकी तैयारी करना ही अनवद्राण है।

वस्तुतः उन्नितिके पथमें जानेके लिये ये गुण बडे उपयोगी हैं, परंतु कई मनुष्यों में ऐसी कुछ बेढंगी फुर्ती होती है कि उसीसे उनकी हानि ही होती है। इसलिये यहां यह मंत्र पाठकों को सावधान कर रहा है कि ऐसे भी हानिकारक फुर्ती और गतिसे बचो और जिससे अपनी निःसंदेह उन्निति हो ऐसी फुर्ती अपनेमें बढाओ। पुरुषार्थी मनुष्यमें स्फूर्ति तो चाहिये परंतु ऐसी चाहिये कि जो विघातक न हो। पहिले

कहे गए ज्ञान और विज्ञान तो गुरु आदिसे प्राप्त करने होते हैं, पर में स्फूर्ति और गति तो अपनेही अन्दर होते हैं, परंतु विशेष रीतिसे उनको ढालना पडता है। इसके पश्चात् बो और गुण शेष रह गए हैं, उनका विचार अब देखिये—

#### रक्षा और जाग्रति।

(५) गोपायन् उसका नाम होता है कि जो दूसरोंका संरक्षण करता है, इसका अर्थ रक्षा करनेवाला है।

(६) जागृवि जागता हुआ रक्षा कार्यमें दत्तचित्त होता है। अर्थात् ये वोनों रक्षा-कार्य करनेवाले हैं।

यहां 'जागृविः गोपायन् च त्वा रक्षतां '। ( मं. १३ ) जागता हुआ और रक्षा करनेवाला तेरी रक्षा करे ऐसा कहा है। इससे स्पष्ट होता है कि कई जागनेवाले रक्षाका कार्य नहीं करते और कई रक्षक भी रक्षाका कार्य नहीं करते । चोर रात्रीको जागता है, परंतु वह जनताकी रक्षा नहीं करता, इसी प्रकार कई रक्षक कार्यंपर नियुक्त ष्टुए ओहवेदार भी प्रजाकी रक्षा नहीं करते, अपितु रिक्वतें आदि खा खाकर प्रजाको सताते हैं। इस प्रकारके अनंत लोग हैं जो जागते हैं और रक्षाके कार्यमें नियुक्त भी होते हैं, पर प्रजाकी रक्षा नहीं करतें, अतः लोगोंको इनसे अपने आपका बचाव करना चाहिये । क्योंकि ये स्वार्थ-साधक हैं। अतः लोग विचार करें कि सच्चे रक्षक कौन हैं और जनहित करनेके लिये कौन जागते रहते हैं। जो सच्चे रक्षक हैं उन्हें ही रक्षक मानकर जो स्वार्थसायक हैं उन्हें दूर करना चाहिये। तभी सच्ची रक्षा होगी, कल्याण होगा जनतामें शान्ति रहेगी और अन्तमें ऐसी सुस्थितिमें आयु भी दीर्घ होगी, और नीरोग अवस्था रहनेसे जनता सुखी होगी। दीर्घाय प्राप्त करनेंमें ये सब बातें सहायक हैं, इनके विना अकेलेके वैयक्तिक प्रयत्नसे पर्याप्त दीर्घायु नहीं प्राप्त हो सकती। अर्थात् सामाजिक और राजकीय परिस्थितिके अनुक्ल रहनेसे मनुष्यकी आयु दीर्घ होती है और प्रतिकृल होनेसे आयु घटती है। इसीलिये स्वतंत्र देशके लोग वीषंजीबी होते हैं, और परतंत्र बेशमें प्रजा अल्पाय होती है।

#### सामाजिक पाप।

बीर्घजीबी मनुष्यके आगे सामाजिक और राजकीय कर्तब्य भी हैं यह दर्शानेके उद्देश्यसे इस सुक्तमें कहा है—

जीवेभ्यः मा प्रमदः। (मं.७)

' संपूर्ण जीवोंके लिये अपना कर्तध्य करनेके समय तू त्रमाद न कर। 'इससे स्पष्ट होता है कि हरएक मनुष्यका अन्य प्राणियोंके संबंधमें कुछ विशेष कर्तव्य है, अर्थात् अन्य मनुष्य और अन्य पशुपक्षी जीवजन्तु आदिके संबंधमें कुछ कर्तव्य हैं और उसमें प्रमाद होना नहीं चाहिये। प्रमाद होनेसे इस व्यक्तिका और समाजका भी नुकसान होगा, अंतः प्रमाद न करते हुए यह कर्तव्य करना चाहिये। यह कर्तव्य ठीक प्रकार होनेसे मनुष्य बीर्घायु हो सकता है। अर्थात् इस सामाजिक कर्तव्यको निर्दोष रीतिसे करनेवाले लोग समाजमें जितने अधिक होंगे, उतनेही वोष उस समाजमें कम होंगे, और उस प्रमाणसे उस देशके मनुष्योंकी आयु दीर्घ होगी । सामाजिक कार्यके विषयमें उ दासीन और सामाजिक कार्यको प्रमादसे करनेवाले लोग जिस समाजमें अधिक होंगे उस समाजमें अल्वायु लोगोंकी संख्या अधिक होगी। जबतक संपूर्ण समाज विश्व नहीं होता तबतक मनुष्योंकी आयु दीघं नहीं होगी । दूषित समाजमें एक व्यक्ति कितना भी निर्दोष हो तथापि सब समाजके दोवोंका परिणाम उस व्यक्तिपर होगा हो । इसलिये सांधिक जीवनको निर्दोष बनामा आवश्यक है।

पितृन् मा अनुगाः। (मं. ७)

'हे मनुष्य ! तू पितरॉक पोछे न जा। ' अर्थात् शो घ्र न मर । यह आदेश मनुष्यको दीर्घायु प्राप्त करनेकी प्रेरण। देनेके उद्देश्यसे दिया है। यदि मनुष्य प्रयत्न करेगा, तो उसको दीर्घजीवन अवश्य प्राप्त होगा, अन्यया उसकी आयु अल्प होती जायेगी।

# सूर्यप्रकाशसे दीशीयु।

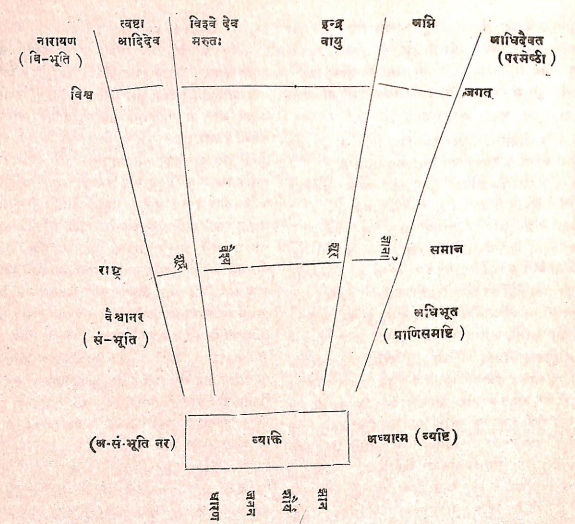
दीर्घजीवन प्राप्त करनेके लिये सूर्यप्रकाश बडा सह।यक है। जो लोग अपनी आयु बढाना चाहते हैं वे इस अमृतपूर्ण सूर्यप्रकाशसे अवश्य लाभ उठावें—

सुर्यः ते तन्वे शं तपाति । ( मं. ५ )

भसालोकात् अग्नेः सूर्यस्य संदशः मा छित्थाः।

( मं. ४ )

इह अमृतस्य लोके सूर्यस्य भागे अस्तु । (मं १) 'सूर्य तेरे शरीरको मुख देनेके लिये ही तपता है। अतः सूर्यके प्रकाशसे अपना संबंध न तोड। यहां अमृतपूर्ण स्थान



कुरुका घात करते हैं; परंशु ज्ञानी लोग नीर्यका संरक्षण करते हें और सुसंतति निर्माण करने द्वारा अपना और कुरुका संब-धन करते हैं। यहीं धार्मिकों और अधार्मिकों में सेट है।

इसी मंत्रमें ''बाण'' राज्द ''वाणी'' का वाचक और ''लृतः'' सज्द ''नाज्य ' का वाचक है। मनुष्य जिस समय बोलता है उस समय हाथ पावसे अंगोंके विक्षेप तथा विशेष प्रकारके आवि-भीव करता है। यही ''नृत्'' हैं। भाषणके साथ मनके भाव ज्यक्त करनेके लिये अंगोंके विशेष आविभीव होने चाहिये, यह आशय यहां स्पष्ट व्यक्त हो रहा है।

मंत्र १८ में जगत्के विषयमें प्रश्न है। मूमि, युलोक और पर्वत किसने व्यापे हैं ? अर्थात् व्यापक परमात्मा सब जगत्में व्यास हो रहा है, यह इसका उत्तर आगे मिलना है। व्यक्तिमें जैसा आश्मा है, वैसा संपूर्ण जगत् में परमात्मा विद्यमान है। पुरुष शब्दसे दोनोंका बोध हे। ता है। व्यक्तिमें जीवारमा पुरुष है और जगत्में परमात्मा पुरुष है। यह आत्मा कर्म कर्यों करता है ? यह प्रश्न इस मंत्रमें हुआ है।

मंत्र १९ में यज्ञ करनेका भाव तथा श्रद्धाका श्रेष्ठ भाव मनु ध्यमें कैसा आता है, यह प्रश्न है। पाठक भी इसका बहुत विचार करें, क्योंकि इन गुणोंके कारण ही मनुष्यका श्रेष्ठत्व है। ये भाव मनमें रहते हैं और मनके प्रभावके कारण ही मनुष्य-श्रेष्ठ होता है। तथा—

# (५) ज्ञान और ज्ञानी।

मंत्र २० में चार प्रश्न हैं और उनका उत्तर मंत्र २१ में। दिया है। श्रोत्रियको कैसा प्राप्त किया जाता है १ पुरको किस रीति से प्राप्त करना है १ लूसका उत्तर 'ज्ञानसे ही प्राप्त करना चाहिये'

बार्थात् गुरु पहचाननेका ज्ञान शिष्यमें चाहिये। अन्यथा ढोंगी धूर्तके जालमें फंस जाना असंभव नहीं है।

परमारमाको कैसे प्राप्त किया जाता है ? इस प्रश्नका उत्तर "ज्ञानसे" ही है, ज्ञानसे ही परमात्माका ज्ञान होता है। "परमें मेछी" शब्दका अर्थ "परम स्थानमें रहनेवाला मात्मा" ऐया है। परेसे परे जो स्थान है, उसमें जो रहता है, वह परमेछी परमात्मा है।(१) स्थूल, (२) स्थ्म, (३) कारण और (४) महाकरण इससे परे वह है, इसलिये उसकी "परमें छी" । किंवा "पर-तमे-छी" परमात्मा कहते हैं। इसका पता ज्ञानसे ही लगता है। सबसे पहिले अपने ज्ञानसे सद्गुरुके। प्राप्त करना है, तत्य-खान उस सद्गुरुसे दिन्यज्ञान प्राप्त करके परमेछी परमात्माके जानना होता है।

तीसरा प्रश्न ''अमि कैसा प्राप्त होता है?'' यह है। यहां 'अपि' शब्दसे सामान्य आग्नेय भाव लेना उचित है। ज्ञानामि प्राणारिन, आत्मारिम, ब्रह्मारिन आदि जो सांकेतिक अरिन हैं, स्नहा यहां सोध लेना चाहिये। क्येंकि गुरुका उपदेश और परमात्मश्चानके साथ संबंध रखनेवाले तेजके भाव ही यहां अपि सितहें। वे सब गुरुके उपदेशसे प्राप्त होनेवाले ज्ञानसे ही प्राप्त होते हैं।

चौथा प्रश्न संवरसरकी गिनतीके विषयमें है। संवरसर ''वर्ष'' का नाम है। इससे ''काक '' का बोध होता है। इसके अतिरिक्त '' सं-वरसर '' का अर्थ ऐसा होता है। इसके अतिरिक्त '' सं-वरसर '' का अर्थ ऐसा होता है। ( सं सम्यक् वसति वासयित वा स सं-वरसरः ) जो उत्तम प्रकार सर्वत्र रहता है और सबको उत्तम रितिसे वसाता है वह संवरसर कहलाता है। विष्णुसहस्र-नाममें संवरसरका अर्थ सर्वव्यापक परमारमा किया है। '' सम्यक् निवास '' इतना ही अर्थ यहां अपे। कित है। सम्यक् निवास अर्थात् उत्तम प्रकारसे रहना सहना किससे होता है श्यह प्रश्न है। उसका उत्तर '' इन्न से ही उत्तम निवास हो सकता है '' अर्थात् ज्ञानसे ही समुद्य अपना वैयक्तिक और सामुदायिक कर्तव्य जानता है, और ज्ञानसे ही उस कर्तव्यक्ता पालन करता है, तार्त्य व्यक्ति, समाज और ज्ञात्में उत्तम शांतिकी स्थापना उत्तम ज्ञानसे ही होती है। ज्ञान ही सब की सुस्थितिका हेतु है। इस प्रकार इन पंत्रों द्वारा ज्ञानका महत्त्व वर्णन किया है।

ज्ञान गुण आत्माका होनेसे यहां ब्रह्म शब्दसे आत्माका भी बोध होता है, और आत्माके ज्ञानसे यह सब होता है। ऐसा भाव व्यक्त होता है। क्योंकि ज्ञान आत्मासे प्रथक् नहीं है। इसी लिये ब्रह्म शब्दके ज्ञान, आत्मा, परमात्मा, परब्रह्म आदि अर्थ हैं।

(६) देव और देवजन।

मंत्र २२ में "देव " शब्दके तीन अर्थ हैं- ( १ ) इंदियां, (२) ज्ञानी ग्रूर आदि सजन, (३) और अप्रि इंद्र आदि देवतायें। ये अर्थ लेकर पाइले प्रश्नका अर्थ करना चाहिये। देवोंको अनुकूल बनाना और उनको उत्तम स्थान देना, यह किससे होता है यह प्रश्न है। इसका निम्न प्रकार तास्पर्य है। (१) आध्यात्मिक भाव = ( व्यक्तिके देहमें ) = किससे इंदियों अवयवों और सब अंगोंको अनुकूल बनाया जाता है ? भार किससे उनका उत्तम प्रकारसे स्वास्थ्यपूर्वक निवास होता है ? इसका उत्तर ज्ञानसे इंद्रियोंको अनुकूल बनाया जाता है मीर उनका निवास उत्तम स्वास्थ्यपूर्वक होनेकी व्यवस्था की जाती है। (२) आधिमौति भाव = (राष्ट्रके देहमें)= राष्ट्रमें देवोंका पंचायतन होता है। एक "ज्ञान-देव " ब्राह्मण होते हैं, दूसरे " बल-देव "क्षत्रिय होते हैं, तीसरे 'घन-देव' वैश्य होते हैं, चौथे 'कर्म-देव'' शूद्र होते हैं, पांचवे "वन-देव '' नगरोंसे बाहिर रहनेवाले लोग होते हैं। इन पांचोंके प्रतिनिधि जिस समार्भे होते हैं, उस समाको "पंचायत " अथवा 'पंचायतन' कहते हैं और उस सभाके सभासदोंकी " पंच " कहते हैं। ये पांचों प्रकारके देव राष्ट्रपुरुषके शरीरमें अनुकूल बनकर किससे रहते हैं ? यह प्रश्नका ताल्पर्य है। " ज्ञानसे ही सब जन अनुकूल व्यवहार करते हैं, और अनसे ही सबका योग्य निवास होता है।" यह उक्त प्रश्नका उत्तर है। राष्ट्रमें ज्ञानका प्रचार होनेसे सबका ठींक व्यवाहर होता है। इन दोनों मंत्रोंमं " दैव-जनी: विश: " ये शब्द है, इसका अर्थ " देवसे जन्मी हुई प्रजा" ऐसा होता है। अर्थात् सब प्रजाजनोंकी उरपात्तका हेतु देव है । यह सब संतान देवोंकी है। तारपर्थ कोई भी अपने आपको नीच न समझे और दूंधरेको भी दीन दीन न माने, क्योंकि सब लोग देवतासे उत्पन्न हुये हैं इंग्लिये श्रेष्ठ हैं और समान है। इनकी उन्नति ज्ञानसे होती है, (३) साधिदैविक भाव = (जगत्में) = अप्रि, विद्युत्, वायु, सूर्य आदि सब देवताओंको अनुकूल बनाना किससे होता है ? और निवासके लिये उनसे सहायता किससे मिलती है। इस प्रश्नका उत्तर भी " ज्ञानसे यह सब होता है, " यही है। विन और कृष्णवर्ण रात्रीका समय वो इसके माग 'कलतक न रहनेवाले, 'केवल आज ही रहनेवाले हैं। इस विषयमें वेदमें अन्यत्र कहा भी है—

अहश्च कृष्णमहरर्जुनं च विवर्तेते रजसी वेद्याभिः। (ऋ. ६।९।१)

'एक (अहः) दिन काला होता है और दूसरा इवेत होता है।' ये ही दिन और रात हैं। ये ही यमके दो-इवेत और काले मार्गरक्षक हैं। हरएक मनुष्यके मार्गकी रक्षा ये बोनों करते हैं। इनमेंसे प्रत्येक आज हैं परंतु कल तो निःसन्वेह नहीं रहेंगे। ये दोनों यमके रक्षक हैं और हरएकके पीछे ये लगे रहते हैं, कोई भी इनसे छूट नहीं सकता, यह जानकर इन रक्षकोंके सामने कोई पाप कर्म न करे और सदा अच्छा सत्कर्म ही किया करें। पाप कर्म करनेपर ये यमके मार्गरक्षक किसीको नहीं छोडते। पापीको अवश्य वण्ड मिलेगा। यह वण्ड आयुकी क्षीणता ही है। अन्य रोगादि भी हैं। यह यम बडा प्रवल है किसीको नहीं छोडता अतः बसको नम्न होकर रहना चाहिये—

मृत्यवे अन्तकाय नमः। ( मं. १ ) मृत्युः दयताम्। ( मं ५ )

'मृत्युको नमस्कार हो, मृत्यु दया करे दस प्रकार मृत्युको सामर्थ्यको हमेशा ध्यानमें रखना चाहिये। और उसका डर मनमें रखना चाहिये। उससे दयाकी याचना करनी चाहिये। इतनी नम्नता मनमें यदि हो तो मनुष्य सहसा पाप नहीं करेगा। कमसे कम इससे पापप्रवृत्ति न्यून तो अवश्य होगी। इसी प्रकार—

गोपायन्ति रक्षन्ति, तेभ्यः नमः स्वाहा च। (मं. १४)
'जो पालन और रक्षा करते हैं, उनको नमस्कार और
समर्पण हो। 'इससे पूर्व पालकों और रक्षकोंकी गिनती की है, उन सबके लिये अपनी ओरसे यथायोग्य समर्पण अवश्य होना चाहिये। यही यज्ञ है। जो यज्ञके विषयमें इससे पूर्व लिखा है वह पाठक यहां देखें। यज्ञ और (स्वाहा= स्वा-हा) समर्पण एक ही बात है और नमन भी उसीमें संमिलित है।

इस प्रकार विचारवान् सुविज मनुष्य वृद्ध अवस्थामें

सत्य ज्ञानका उपदेश देनेमें समर्थ होता है— उपदेशक ।

जिर्विः विद्धं आवदासि। (मं. ६)

'इस प्रकारका वृद्ध मनुष्य अपने ज्ञानका उपदेश कर सकता है। 'तबतक कोई भी उपदेशक होनेका अधिकारी ही नहीं है। इससे पूर्व जो जो उपदेश विये गए हैं, उसके अनुसार आचरण करके जो मनुष्य सदाचाररत होकर वृद्ध होता है, वही योग्य उपदेश देनमें समर्थ होता है।

इस सूक्तके स्मरण करने योग्य उपदेश।

(१) इहायमस्तु पुरुषः सहासुना सूर्यस्य भागे अमृतस्य लोके। (अ. ८।१।१)

'जो मनुष्य वीर्घायु प्राप्त करना चाहता है वह सूर्यके प्रकाशमें रहे क्योंकि वहां अमृत रहता है।'

(२) उत्कामातः पुरुष, माव पत्था मृत्योः पड्वीश-मवमुञ्चमानः॥ (अ.८।१।४)

'हेमनुष्य! ऊपर चढ, मत गिर, और मृत्युके पाद्य तोड दे।'

(३) सूर्यस्ते दां तपाति। (अ.८।१।५)
'सूर्य तेरा कल्याण करनेके लिये तपता है।'

(४) उद्यानं ते पुरुष नावयानम् । ( अ. ८।१।६ )

'हे मनुष्य! तेरी उन्नति हो, अवनति न हो।' यह वाक्य भगवव्गीता (६।५) के 'उद्धरेदातमनातमानं नातमानमवसाद्येत्।' (अपनी आत्माका सवा उद्धार करना चाहिये, उसकी कभी गिरावट करनी नहीं चाहिये) इस वाक्यके समान है।

( ५ ) मा जीवेश्यः प्रमदः ॥ ( अ. ८।१।७ )

'प्राणियोंके संबंघमें जो कर्तव्य है उसे करनेमें प्रमाद न कर।

(६) मा गतानाभादीधीधा ये नयन्ति परावतम् । (बः ८।१।८)

'बीती बातोंके लिए शोक न कर, वे शोक अ<mark>घोगतिमें</mark> दूरतक ले जाते हैं।'

(७) मात्र तिष्ठ पराङ्भनाः। (अ. ८।१।९)

' यहां विरुद्ध दिशामें मन करके खडा न रेंह।'

# दीर्घायु।

#### [ ? ]

(ऋषिः - ब्रह्मा । देवता - आयुः)

| आ रंभस्वेमामुमूर्तस्य रनुष्टिमिच्छिद्यमाना जरदंष्टिरस्तु ते ।   |         |
|-----------------------------------------------------------------|---------|
| असुं त आयुः पुन्रा भंरामि रजस्तमो मोर्प गा मा प्र मेष्ठाः       | 11 8 11 |
| जीवतां ज्योतिरभ्येह्यवांङा त्वां हरामि शतशारदाय ।               |         |
| अव्युडचन् मृत्युपाशानशस्ति दाघीय आयुः प्रत्रं ते दधामि          | 11 2 11 |
| वातात ते प्राणमंविदं सूर्योचक्षंरहं तवं।                        |         |
| यत ते मनस्त्वयि तद् धार्यामि सं वित्स्वाङ्गेर्वदं जिह्वयालपन्   | 11 3 11 |
| प्राणेनं त्वा द्विपद्गं चतुंष्पदाम् ग्रिमिंव जातम्भि सं धंमामि। |         |
| नर्मस्ते मृत्यो चक्षेषे नर्मः प्राणायं तेकरम्                   | 11.811  |

अर्थ— (इमां अमृतस्य इनुष्टिं आरभस्व) इस अमृत रसके पानको प्रारंभ कर। (जरत्-अष्टिः ते अर्थ— (इमां अमृतस्य इनुष्टिं आरभस्व) इस अमृत रसके पानको प्रारंभ कर। (जरत्-अष्टिः ते अिष्टिं अप्यानिः अस्ति ) वृद्धावस्था तक तेरा जीवन-भोग अविच्छित्र रीतिसे होवे। (ते असुं आयुः पुनः आभरामि) केरे प्राण और जीवनको तेरे अन्दर में पुनः भरता हूं। (रजः तमः मा उपगाः) भोग और अक्षानके पास न जा और (मा प्र मेष्टाः) मत मर।। १॥

(जीवतां ज्योतिः अर्वाङ् अभि-एहि ) जीवत मनुष्योंकी ज्योतिको इस बोरसे प्राप्त हो। (त्या दात-द्यारदाय आ हरामि ) तुझे सौ वर्षकी आयुके लिये लाता हूं (मत्युपाद्यान् अशस्ति अवमुखन्) मृत्युके पाशों बोर क्कीतिको हटाता हुआ (ते प्रतां द्राधीयः आयुः दधामि ) में तेरे लिये उत्कृष्ट बीघं आयु हेता हूं॥ २॥

( अहं वातात् ते प्राणं अविदं) मेंने वायुसे तेरे प्राणको प्राप्त किया है। (सूर्यात् तव चक्षुं) सूर्यसे तेरे ने किया है। (यत् ते मनः त्विय धार्यामि) जो तेरा मन है उसको में तेरे अन्वर स्थापित करता हूं। (अंगै: संवित्स्व) अपने सब अवयवोंको प्राप्त हो। (जिह्नया लपन् वद्) जिह्नवासे शब्दोच्चार करता हुआ तू (अंगै: संवित्स्व) अपने सब अवयवोंको प्राप्त हो। (जिह्नया लपन् वद्) जिह्नवासे शब्दोच्चार करता हुआ तू कोल। ३।।

( जातं अग्निं इव ) अभी उत्पन्न हुई अग्निके समान (त्वा द्विपदां चतुष्पदां प्राणेन संघमामि ) द्विषाक और चतुष्पावोंके प्राणसे जीवन देता हूं । हे मृत्यो ! ( चक्षुषे नमः ) तेरी नेत्र-इंद्रियके लिये नमन और ( ते प्राणाय नमः अकरं ) तेरे प्राणके लिये में नमन करता हूं ॥ ४॥

भावार्थ हे रोगी मनुष्य ! तू इस अमृतरस इपी बौषधिरसका पान कर। और दीर्घायुसे युक्त वन। तेरे अम्बर प्राण पुनः स्थिर करता हूं। तू भोगमय जीवन और अज्ञानके पास न जा और जीव्र न मर।। १।।

अतः रिच क्रियों है । प्रश्तिक क्षित्र होता है उसे प्राप्त कर । और सौ बर्व तक जीवित रह । मृत्युके पाशको

तोड । में तेरी आयु बढाता हूं ।। २ ।।

बायुसे नेप्राण, सूर्यसे नेप्र तुसे देता हं । तेरे अन्दर मन स्थिर रहे । तेरे सब अवयर्वीकी पुष्टि होदे और तेरी

जिह्वासे उत्तम वस्तृत्व होवे ॥ ३ ॥ जिसप्रकार अग्निकी छोटी ज्वालाको थोडी थोडी वायु देकर प्रदीप्त करते हैं, ठीक उसप्रकार तेरे अम्बर स्थित बोडेसे प्राणको हम अनेक उपायोंसे प्रदीप्त करते हैं । मृत्युको हम नमस्कार करते हैं ॥ ४ ॥ प्रयत्न करनेपर मनुष्य " आ-धर्वा " बन सकता है। इस अथर्विका जो वेद है वह अथर्वेवेद कहलाता है। हरएक मनुष्य योगी नहीं होता, इसलिये हरएक के कामका भी अथर्व वेद नहीं है। परंतु इतर तीन वेद " सद्घोध-सरकर्म- सदुपासना " रूप होनेसे सब लोगों के लिये ही हैं। इसलिये वेदको " त्रथी विद्या " कहते हैं। चतुर्य " अथर्ववेद " किंवा " ब्रक्षवेद " विशिष्ट अवस्थामें पहुंचनेका प्रयत्न करनेवाले विशेष पुरुषों के लिये होनेसे उनको "त्रथी" में नहीं गिनते। तात्पर्य इस हाष्टिसे देखनेपर भी 'अथर्वा' की विशेषता स्पष्ट दिखाई देती है।

इस प्रकार "झ- थर्वाः " अर्थात् निश्चल बननेक पश्चात् सिर और हृदयको सीना चाहिये। सीनेका तारपर्य एक करना अथवा एक की कार्यमें लगाना है। सिर विचारका कार्य करता है और हृदय भिक्तमें तल्लान होता है। सिर के तर्क जब चलते हैं, तब वहां हृदय की मिन्त नहीं रहती; तथा जब हृदय मिक्ति परिपूर्ण हो जाता है तब वहां तर्क बंद हो जाता है। केवल तर्क बढ़नेपर नास्तिकता और केवल मिक्त बढ़ने पर अंधविश्वास होना स्वाभाविक है। इसिलये वेदने इस मंत्रमें कहा है कि, सिर और हृदयको सी दो। ऐसा करने से सिर अपने तर्क मिक्त के साथ रहते हुए करेगा और नास्तिक बनेगा नहीं, तथा मिक्त करते करते हृदय अंधा बनने लगेगा, तो सिर उसको ज्ञानक नेत्र देगा। इस प्रकार दोनोंका लाम है। सिरमें ज्ञान नेत्र हैं और हृदयकी भिक्तमें बड़ा बल है। इसिलये दोनोंके एक जित होने से बड़ाही लाम है।

राष्ट्रीय शिक्षाका विचार करनेवालोंको इस मंत्रसे बडाही बोध मिल सकता है। शिक्षाकी न्यवस्था ऐसी होनी चाहिये की जिससे पढनेवालोंके धिरकी विचार शक्ति बढे और साथ साथ हदयकी माकि भी बढे। जिम्न शिक्षाप्रणालीसे केवल तर्कना-शिक्त बढती है, अथवा केवल मिक्त बढती है वह बडी घातक शिक्षा है।

सिर और हृदयको एक मार्गमें लाकर उनको साथ साथ चलाने का जो स्पष्ट उपदेश इस मंत्रमें है, वह किसी अन्य ग्रंथोंमें नहीं है। किसी अन्य शास्त्रमें यह बात नहीं है। वेदके ज्ञानकी विशेषता इस मंत्रसे ही िद्ध होती है। उपासना की सिद्धि इसीसे होती है। पाठक इस मंत्रमें वेदके ज्ञानकी सरकाई दस्त सकते हैं।

पहिली अवस्या " अ-थर्वा " बनना है, तरपश्चात् सिर और हृदयको साकर एक करना चाहिए। जब दोनों एक ही मार्गसे चलने लगेंगे तब बड़ी प्रगति होती है। इतनी योग्यता आनेके लिये बडे इट अभ्यास की आवश्यकता है। इसके पश्चात् प्राणको सिरके अंदर परंतु मस्तिष्कके परे प्रेरित करना है। सिरमें मस्तिष्कके उच्चतम भागमें ब्रह्मलोक है। इस ब्रह्मलोकमें प्राणके साथ जारमा जाता है। यह योगसे साध्य अंतिम उच्च-तम अवस्था है। यहां प्राण कैसा जाता है ? ऐसा प्रश्न यहां पूछा जा सकता है। गुदाके पास मूलाधार स्थान है, वहांसे प्राण पृष्ठ-वंशके बाचिमेंसे ऊपर चढने लगता है। मूलाधर, खााधिष्ठान आदि आठ चक इसी पृष्ठवंश किंव। मेरुदण्डके साथ लगे हैं। इनमेंसे होता हुआ, जैसा जैना अभ्यास होता है वैसा वैसा प्राण ऊपर चढता है और अंतमें ब्रह्मलोकमें किंवा सिरमें परंत मस्तिष्कके ऊपर प्राण पहुंचता है। यहां जाकर उस उपासक को ब्रह्म स्वरूपका साक्षात् होता है। तात्पर्य जो सबका प्रेरक ब्रह्म है वह यहां पहुंचनेके पश्चात् अनुभवमें आता है। पूर्व परचीस मंत्रोंद्वारा जिसका वर्णन हुआ, उसकी जाननेका यह मार्ग है। सिरकी तर्कशिक परे ब्रह्मका स्थान है, इसिलये जबतक तर्क चलते रहते हैं, तबतक ब्रह्मका अनुभव नहीं होता । परंतु जिस समय तर्कसे परे जाना होता है, उस समय उस तत्त्वका अनुभव होता है। इस अनुष्ठानका फल अगले चार मंत्रोंमें कहा है।

# (९) अथर्वाका स्थिर।

इस २७ वें भंत्रमें अथविक । सिरकी योगयता कही है। रिश्राचित्त योगीका नाम "अ-थर्वा" है। इस योगीका सिर देवाँका सुरक्षित भण्डार है। अर्थात् देवाँका जो देवपन है वह इसके सिरमें सुरक्षित होता है। शरीरमें ये सब इन्त्रिय ज्ञान और कर्म इंद्रियदेव हैं, तथा प्राथिवी, आप, तेज, वायु, विद्युत् सूर्य आदि देवाँके अंश जो शरीरमें अन्य स्थानें। में हैं, वे भी देव हैं। इन सब देवाँका संबंध सिरमें होता है, मानो सब देवाओं की मुख्य सभा सिरमें होती है। सब देव अपना सत्त्व सिरमें रख देते हैं। सब देवोंक सत्त्वांशसे यह सिर बना है और सिरका यह मस्तिष्कका भाग बड़ा ही सुरक्षित है। इसकी सुरक्षितता "प्राण, अब और मन" के कारण होती है। अर्थात् प्राणायामसे, सात्त्विक अन्नके सेवनसे और मनकी शांतिसे देवोंका उन्त खजाना सुरक्षित रहता है। प्राणायामसे सब

दोष जल जाते हैं, सात्त्विक अश्वसे शुद्ध परमाणुओंका संचय होता है और मनकी शांतिसे समता रहती है। अर्थात् प्राणा-याम न करनेसे मस्तकमें दोष-बीज जैसे के वैसे ही रहते हैं, बुरा अश्व सेवन करनेसे रोग-बिज बढते हैं और मनकी अशांति से पागलपन बढ जाता है। इस कारण देवोंका खजाना नष्ट-अष्ट हो जाता है।

इस मंत्रमें योगीके सिरकी योग्यता बताई है और भारोग्यकी कूंजी प्रकट की है। (१) विधिपूर्वक प्राणायाम, (२) ग्रुद्ध सात्त्विक अज्ञका सेवन और (३) मनकी परिशुद्ध शांति, ये भारोग्यके मूल कारण हैं। योगसाधनकी सिद्धताके लिये तथा बहुत अंशमें पूर्ण स्वास्थ्यके लिये सदा सर्वदा इनकी आवश्यकता है।

अपना सिर देवोंका कोश बनाने के लिये हरएकको प्रयतन करना चाहिये। अन्यथा वह राक्षसोंका निवास-स्थान बनेगा और फिर कष्टोंकी कोई सीमाही नहीं रहेगी। राक्षस सदा हमला करने के लिये तत्पर रहते हैं, उनका बल भी बडा होता है। इसालिये सदा तत्परताके साथ दक्षता घारण करके ख-संरक्षण करना चाहिये। तथा देवी भावनाका विकास करके राक्षसी भावनाको समूल हटाना चाहिये। ऐसी देवी भावनाकी स्थिति होने के पश्चात् जो अनुभव होता है, वह अगले मंत्रमें लिखा है।

(१०) सर्वत्र पुरुष ।

जब मंत्र २६ के अनुसार अनुष्ठान किया जाता है और मंत्र २० के अनुसार "देनी संपत्ति" को सुरक्षा की जाती है, तब मंत्र २८ का फल अनुभवमें आता है। "ऊपर, नीचे, तिरछा सभी स्थानमें यह पुरुष व्यापक है" ऐसा अनुभव आता है। इसके विना कोई स्थान रिक्त नहीं है। परमाध्माकी सर्वव्यापकता इस प्रकार ज्ञात होती है। पुरीमें वसनेके कारण (पुरि+वस; पुर्+उस् = पुरुषः) आत्माको पुरुष कहते हैं। यह पुरुष जैसा बाहिर है वैसा इस शरीरमें भी है। इसिल्ये बाहिर हूँ उनेकी अपेक्षा इसको शरीरमें देखना बडा सुगम है। गोपश ब्राह्मणें "अथवां" शब्दकी व्युत्पत्ति इसी इष्टिसे निम्न प्रकार की है-

'अथ अर्वाक् एनं एतासु अप्सु अन्विच्छ इति॥'(गो.१।४) (अब इश्वरही इसको तूं इस जलमें हूंढ ।) तात्पर्य बाहिर ४ (अ. सु. भा. को॰ १०) हुंढनेसे यह आरमा प्राप्त नहीं होगा, अंदर हूंढनेसे ही प्राप्त होगा। यहां अथर्ववेदका कार्य बताया है---

### अथ+(अ) वी (क्) = अथवी।

अपने अंदर जात्माको ढूंढनेकी विद्या जिसने बता दी है, वहीं अध्ववेद है। सब अध्वेदेद की यही विद्या है। अध्वेदेद अन्य वेदोंसे पृथक् और वह वेदन्नयीसे बाहिर क्यों है, इसका पता यहां लग सकता है। संपूर्ण जनता अपने अंदर आत्माका अनुभव नहीं कर सकती, इस्लिये जो विशेष सज्जन योगमार्गमें प्रगति करना चाहते हैं, उनके लिये तथा जो सिद्ध पुरुष होते हैं उनके लिये यह वेद है।

जो जहां रहता है, उसको वहां देखना चाहिये। चूंकी यह भारमा पुरिमें रहता है, इसिल्ये इसको पुरिमें ही ढूंढना चाहिये। इस शरीरको पुरि कहते हैं, क्योंकि यह सप्त धातुओंसे तथा अन्यान्य उपयोगी शक्तियोंसे परिपूर्ण है। इस पुरिमें जो वसता है, उसको पुरुष कहते हैं। पुरुष किंवा पूरुष ये दोनों सब्द हैं और दोनोंका अर्थ एक ही है।

आग मंत्र ११ में इस पुरिका वर्णन आजायगा। पाठक वहां ही पुरिका वर्णन देख सकते हैं। इस ब्रह्मपुरी, ब्रह्मनगरी, अमरावती, देवनगरी, अयोध्यानगरी आदिको यथावत जाननेसे जो फल प्राप्त होता है, उसको इस मंत्र २८ ने बताया है। ब्रह्मनगरीको जो उत्तम प्रकारसे जानता है, उसको सर्वात्मभावका अनुभव आता है। जो पुरुष अपने आत्माम, अपने हृदयाकाशमें है वह ऊपर नीचे तिरछा सब दिशाओं में पूर्णतया व्यापक है। वह किसी स्थानपर नहीं ऐसा एक भी स्थान नहीं है। यह अनुभव उपासकको यहां होता है। ''अपने जापको जातमामें जीर आत्माको अपनेम वह देखने लगता है।'' (ईश द० ६) जो इस प्रकार देखता है, उसको शोक मोह नहीं होते और उससे कोई अपवित्र कार्य भी नहीं होता।

इस मंत्रमें "स्ष्ट" शब्द विशेष अर्थमें प्रयुक्त हुआ है।
(poured out, connected, abundant, ornamented) फैला हुआ, संबंधित रहा हुआ, विपुल, सुशोभित ये "सृष्ट" शब्दके यहां अर्थ हैं। (१) जिस प्रकार जल झरनेसे बहता हुआ चारों ओर फैलता है, उस प्रकार आत्मा सर्वत्र फैला है, आत्माको सबका मूल "स्रोत" कहते ही हैं। स्रोतसे जलका निकलना और फैलना होता है। इसलिये यह अर्थ वहां है।

श्चिवे ते स्तां पावापृथिवी असंतापे अभिश्रियौ। शं ते सूर्य आ तंपत शं वातों वात ते हदे। शिवा अभि रंक्षन्तु त्वायों दिन्याः पर्यस्वतीः 11 88 11 श्चिवास्ते सुन्त्वोषंघय उत् त्वांहार्षमधंरस्या उत्तरां पृथिवीम्मि । तर्त्र त्वादित्यौ रक्षतां स्यीचन्द्रमसांवृभा 11 809 11 यत् ते वासंः परिश्वानं यां नीवि कंण्ये त्वस् । श्चितं ते तन्त्रेष्ठ तत् कंण्यः संस्पर्शेद्रं क्णमस्त ते 11 84 11 यत धुरेण मुर्चियंता सुतेजसा वप्ता वपीस केश्वरमुश्रु । शुमं मुखं मा न आयुः प्र मोषीः 11 29 11 शिवौ ते स्तां त्रीहियवावंबळासावंदोमधौ । एतौ यक्ष्मं वि बांधेते एतौ मुंखतो अहंसः 11 36 11

अर्थ—(द्यावापृथिवी ते असन्तापे) यो और पृथ्वी लोक तरे लिये सन्ताप न कानेवाले, (शिवे अभिश्रियों) युभ और श्रीसे युक्त (स्तां) हों। (सूर्यः ते शं आतपता) सूर्य तेरे लिये सुख देता हुआ प्रकाशित होते। (ते हृदे वातः शं वातु) तेरे हृद्यके लिये वायु सुखराया होकर बहे। (विज्याः प्रयस्वतीः आपः) आकाशके मेघमंदलसे प्राप्त होनेवाले और पृथ्वीपर बहनेवाके जलप्रवाह (त्या शिवाः अभिरक्षन्तु) तेरे लिये शान्ति देते हुए बहते रहें॥ १४॥

(ते भोषधयः शिवाः सन्तु) तेरे किये सीविधयां ग्रुम गुणयुक्त हों । (अधरस्याः उत्तरां पृथिवीं ) भीचका मुमिसे अपरकी उंची मूमियर (त्वा अभि उत् आद्दार्ष ) तुझे मैंने काया है। (तत्र सूर्याचन्द्रमसी उभी मादित्यी

त्वा रक्षतां ) वह सूर्वं भीर चन्द्र ये दोनों बादित्य तेरी रक्षा करें ॥ १५॥

(यत् ते परिधानं वासः) जो तेरा ओढनेका वस्त है, (यां त्वं नीविं कृणुषे) जिस वसको त् कमरपर बांधता है, (तत् ते तन्वे शिवं कृण्मः) वह तेरे शरीरके जिये सुखदायक बनाते हैं। वह वस्त (ते संस्पर्शे अद्भूषणं अस्तु) तेरे स्पर्शके क्षिये खुरदरा न होवे बार्थात् सुदु होवे ॥ १६॥

(वप्ता मर्चियता सुतेजसा श्चरेण) त् नापित स्वच्छता करनेवाके वेज धारवाळे छुरासे (यत् केशइमश्च वपित) जो बालों बीर मूंब्रोंडा मुंडन करता है हससे (शुभं मुखं) सुंदर मुख धना और (नः आयुः मा प्रमोषीः) इमारी

आयुका नाश न कर । १७॥

(ब्रीहियवी ते शिवी) चावल और जी तरे लिये कल्याणकारी और (अ-बलसी अदी-मधी स्ता) कफ न करनेवाले और खानेके किये मुख दायक हों। (एती यहमं वि बाधेते) ये दोनों रोगका नाश करते हैं, और (एती अंद्रसः मुख्यतः) ये दोनों पापसे मुक्त करते हैं॥ १८॥

भायार्थ— युलोक, बन्तरिक्षलोक, मूलोक्से रहनेवाके सब पदार्थ मर्थात् सूर्य, वायु, वल जादि सब तेरे किये सुख देनेवाले हो ॥ १४॥

श्रीपियां तुझे अपने ग्रुभगुणोंसे सुस्त दं। इसको मृत्युकी दीन श्रवस्थासे नीरोगी ष्ठच श्रवस्थामें भैंने काया है। यही सूर्यचन्द्राकि तेरी रक्षा करें। जो तेरा ओढ़ने और पहनतेका वस्त्र है वह तेरे किये मृदु सुस्त्रकारक स्पर्श करनेवाला हो॥ १५-१६॥

उत्तम तेत हुरेसे जो नापित इजामत बनाता है उससे मुखकी सुंदरता बढ़ती है। यह नापित किसीकी भायुका नाश न करें ॥ १७॥

| यदुक्तासि यत् पिवंसि धान्यं∫ कृष्याः पर्यः ।          | Bar American |
|-------------------------------------------------------|--------------|
| यदायं पर्वायं सर्व ते अन्मित्रं कंणोमि                | 11 89 11     |
| अहें च त्वा रात्रंये चोभाभ्यां परि दबसि।              |              |
| अरायें म्यो जिघ्तसुम्यं हुमं मे परि रक्षत             | 11 20 11     |
| भूतं तेऽयुतं हायनान् दे युगे त्रीणि चत्वारि कण्मः।    |              |
| इन्द्रामी विश्वं देवास्तेऽनुं मन्यन्तामहंणीयमानाः     | 11.28 11     |
| शरदे त्वा हेमुन्तायं वसुन्तायं ग्रीब्माय परि दश्रसि । |              |
| वर्षाणि तुभ्यं स्योनानि येषु वर्षन्त ओषंधीः           | ॥ २२ ॥       |
| मत्युरीं के दिपदां मृत्युरीं के चतुं व्यदाम्।         |              |
| तस्मात् त्वां मृत्योगीं पेतेरुद्धरामि स मा विभे।      | ॥२३॥         |

अर्थ— ( यत् कृष्याः घान्यं अश्वासि ) जो कृषिसे उत्पन्न होनेवाका धान्य त् बाता है जीर ( यत् पयः पिवसि ) जो दूध तू पीला है, (यत् आद्यं यद् अनाद्यं) जो खाने योग्य भीर जो खाने भयोग्य है (ते तत् सर्वे अविषं कुणोमि ) तेरे लिये वह सब विषरहित करता हूं ॥ १९॥

(त्वा अदे च र।त्रये च उभाभ्यां परिद्वासि ) तुझे में दिन और रात्री इन दोनों समयोंके किये सौंप देता

हूं। (मे हमं) मेरे इस मनुष्यकी (अरायेभ्यः जिघन्सुभ्यः परि रक्षत ) बदानी भूखोंसे रक्षा कर ॥ २०॥ (ते रातं हायनान् ) तेरी सौ वर्षकी आयु जिसमें (द्रे युगे ) दिन रात्रीके दो संघि हैं, तथा (त्रीणि ) सर्दी गर्मी और वृष्टी ये तीन काक भीर ( चत्यारि ) बाल्य, तारूण्य, मध्यम भीर वृद्ध ये चार अवस्थाएं हैं, इस प्रकारकी बायुको ( अ-युनं क्रणमः ) अटूट मथवा प्रखंडित करते हैं। (इन्द्राग्नी विश्वेदेवाः अहणीयमानाः) इन्द्र, अग्नि और सब देव विनासंकोच करते हुए (ते अनुमन्यन्तां ) तेरी बायुका अनुमोदन करें ॥ २१ ॥

( शरदे हमन्ताय वसन्ताय श्रीब्माय ) करत्, हेमन्त, वसन्त, ग्रीब्म इन ऋतुओं के किये (त्वा परि द्वासि ) तुझे इम सींप देते हैं,। ( येषु ओषधीः वर्धन्ते ) जिस ऋतुमें औविधयां बढती हैं, वह ( वर्षाणि तुभ्यं स्योनानि )

वृष्टिका ऋतुमी तुम्हारे किये सुसकारी हो ॥ २२ ॥

( मृत्युः द्विपदां ईशे ) मृत्यु द्विपादोंपर प्रभुत्व करता है, ( मृत्युः चतुष्पदां ईशे ) मृत्यु चार पांबवाठीपर अधिकार चळाता है। ( तस्मात् गोपतेः मृत्योः ) उस जगत्के स्वामी मृत्युसे (त्वां उद्गरामि ) तुझं कार उठाता हूं। (सः मा बिभेः ) वह त् शव मृत्युसे मत डर ॥ २३ ॥

भावार्थ- चावल, जी आदि धान्य तेरे किये सुखदायी, खानेके किये स्वादु, कफ बादि दोष न उत्पन्न करनेवाला नीरोगता बढानेवाळा भीर पापवृत्ति हटानेवाळा हो ॥ १८ ॥

जो कृषिका भान्य भार गाँका दूध खाया पीया जाता है वह सब विषरहित हो ॥ १९॥

दिन और रात्रीके समय शत्रुकोंसे वेशे रक्षा हो ॥ २०॥

सी वर्षकी दीर्घ बायु तुझे प्राप्त दो और इस बायुमें दोनों संधिकाल, सर्दी गर्भी और वृष्टीके तीनों समय, सुलकारक हों। तेरी आयुकी बाल्यादि चारों अवस्थाएं एकके पीछे यथाकम तुझे प्राप्त हों॥ २१॥

शरत्, हमन्त, शिशिर भीर वर्षा ये सब ऋतु तुझे सुखदायी हों । वृष्टिसे जो वनस्पतियां हत्पन होती हैं वह तेरे

किये सुख देवें ॥ २२ ॥

सब द्विपाद, चतुष्पाद प्राणियोपर मृत्यु अधिकार चकाता है, उस मृत्युके पाससे तुझे उपर निकास है, अब तू मत हर ॥ २३ ॥

कार्य छोडकर अन्य कार्य नहीं करते। इन नौ द्वारोंके विषयमें श्रीमद्भगवद्गीतामें निम्न प्रकार कहा है— 'जो ब्रह्ममें अपण कर आसिकतिवरिहत कर्म करता हैं, उसकी वैसेही पाप नहीं लगता, जैसे कि कमलके पत्तेको पानी। नहीं लगता। अतएव कर्मयोगी शरीरिसे, मनसे, बुद्धिसे और इंद्रियोंसे भी आसिकत छोडकर आत्मशृद्धिक लिये कर्म किया करते हैं। जो योगयुक्त हो गया, बह कर्मफल छोडकर अंतकी पूर्ण शांति पाता है, परंतु जो योगयुक्त नहीं है वह वासनासे फलके विषयमें आसक्त होकर बद्ध हो जाता है। सब कर्मोंका मनसे संन्यास कर, जितेद्रिय देहवान पुरुष नौ द्वारोंके इस देहल्पी नगरमें न कुछ करता और न कराता हुआ आनंदसे रहता है। (गीता पा९०-१३)" अर्थात् सब कुछ करता हुआ न कर-नेवालके समान शांत रहता है। यह श्रेष्ठ सिद्धि इस देहमें रहते हुए प्रयत्नसे प्राप्त हो सकती है।

नौ द्वारोंके अतिरिक्त इस देहमें किंवा इस ब्रह्मपुरीमें आठ चक हैं। (१)मूलाधार चक-गुदाके पास पृष्ठवैशसमाप्तिके स्थान में है, यही इस नगरीका मूल आधार है। (२) स्वाधिष्ठान चक--- उसके ऊपर है। (३) मिणपूरक चक - नाभिस्थानमें है। (४) अनाहत चक्र-हृदय-स्थानमें है। (५) विशुद्धि चक्र-कंठस्थानमें है। (६) ललना चक----जिह्वामूलमें है। ( ७) शाज्ञा-चक-दोनों भौहोंके बीचमें है। (८)सहस्रार चक्र- मस्तिष्क-में है। इसके अतिरिक्त और भी चक्र हैं, परंतु ये मुख्य है। इनमेंसे एक एक चकका महस्त योगसाघनके मार्गमें अत्यंत है, क्योंकि प्रत्येक चक्रमें प्राण पहुंचनेसे यहांसे अद्भुत शक्तिका आविष्कार होता है। इन आठ चक्रोंके कारण यह नगरी बड़ी शक्तिशाली हुई है। जैसे कीलेपर शत्रु निवारण के किये शकाल रहते हैं, वैसे ही इस नगरी के संरक्षण के लिये इन आठ चक्रोंमें संपूर्ण शक्तियां शस्त्रास्त्रोंसमेत रखी हैं। इन चक्रीके द्वारा ही हमारा आशेख है और बुद्धि, मन, इंदियां और शरीरकी सब शक्ति है। जो मनुष्य ये सब शक्तियोंके आठ केंद्र अपने आधीन कर लेता है, उसको शारी-रिक आरोज्य, दीर्थ आयुष्य, सुप्रजा निर्माणकी शक्ति, इंदियोंकी स्वाधीनता, मनकी शांति, बुद्धिकी समता और आस्मिक बल सहज प्राप्त होते हैं।

इसमें जो हृदयकोश है, उस कोशमें " जारमन्यत् यक्ष "
रहता है, इस यक्षको ब्रह्मज्ञानीही जानते हैं। यहा यक्ष देन

उपनिषद् में है और देवी भागवत की कथामें भी है। यह यक्ष ही सबका प्रेरक है, यह " आस्मवान् यक्ष " है। यह सब इंद्रियों, और प्राणोंको प्रेरणा करके सबसे कार्य कराता है। यही अन्य देवोंका अधिदेव हैं; शरीरमें जो देवोंके अंश हैं, उन सब देवोंकी नियंत्रणा करनेवाला यही आत्मदेव हैं। यही आत्माराम है। इस " राम" की यह दिव्य नगरी " अयोध्या" नामसे सुप्रसिद्ध है।

इस नगरीमें तेजोमय खर्ग है। खर्गधाम यहां है। स्वर्गप्राप्तिके लिये बाहिर जानेकी जरूरत नहीं हैं। इस पुरीमें ही
खर्ग है, जो इसको देखना चाहते हैं यहां ही देखें। सात्तिक
भावना, राजस भावना और तामस भावना ये तीन इसके आरे
हैं। इसके कारण इसमें तीन गतियां उत्पन्न होती हैं। इसको
देखनेसे इसकी अद्भुत रचनाका पता लग सकता है। इन
तीनों गतियोंको शांत करके त्रिगुणोंके परे जानेसे उस "आस्मवान् यक्ष" का दर्शन होता है।

यह जैसी ब्रह्मकी नगरी (ब्रह्मप्र: पू: ) है, उसी प्रकार गरी (देवानां पू: )देवोंकी नगरी भी है। जैसी यह ब्रह्मसे परिपूर्ण है विश्वी यह देवोंसे परिपूर्ण है। पृथिञ्चादि सब देव और देवतांचे इसमें रहती हैं, और उनको आकर्षण करनेवाला यह आतमदेव इसमें अधिष्ठाता रहता है। यह आत्मवान यक्ष 'आत्मारा' सब्देक पृष्ठिंग होनेपर न पुरुष है, ''देवी'' शब्दके जीलिंग होनेपर न खी है, और '' यक्षं '' शब्द नपुंसकिलिंग होनेसे न वह निक्ति नपुंसकिलिंग होनेसे न वह निक्ति नपुंसकिलिंग होनेसे न वह निक्ति नपुंसकिलिंग होनेसे न वह नपुंसकिलिंग होनेसे न वह निक्ति निक्ति नपुंसकिलिंग होनेसे न वह नपुंसकिलिंग होनेसे न वह नपुंसकिलिंग होनेसे न वह निक्ति निक

#### (१३) अपनी राजधानीमें ब्रह्माका प्रवेश ।

यह ब्रह्मपुरी तेजस्वी है और (हरिणी) दुःखोंका हरण करनेवाली है। इसकी प्राप्त करनेवे तथा पूर्णताचे वशी भूत करनेवे सबही दुःख दूर हो जाते हैं। इसी लिये इसकी "पुरी" कहते हैं क्योंकि इसमें पूर्णता है। जो पूर्ण होती है वही "पुरी" कहलाती है। पूर्ण होनाही यशस्वी बनना है। जो परिपूर्ण बनता है वही यशस्वी होनाही यशस्वी बनना है। जो परिपूर्ण बनता है वही यशस्वी होना है। अपूर्णताके साथ यशका संबंध नहीं होता, परंतु सदा पूर्णताके साथही यशका संबंध होता है। जो तेजस्वी, दुःखहारक, पूर्ण और यशस्वी होता है वह

कभी पराजित नहीं होता, अर्थात् सदा विजयी होता है। ''(१) तेज, (२) निदेंश्वता, (३) पूर्णता, (४) यद्य जीर (५)

विजय " ये पांच गुण एक दूसरे के साथ मिले जुले रहते हैं (१) आज, (२) हरण, (६) पुरी, (४) यश, (५) अपराजित ये मंत्रके पांच झार उक्त पांच गुणों के स्वक हैं। पाठक इन शब्दों की स्मरण रखें भीर उक्त पांच गुणों के अपने में स्थिर करने और बढानेका यत्न करें। जहां ये पांच गुण होंगे, वहां (हिरण्य) धन रहेगा इसमें कोई संदेहही नहीं है। घन्यता जिससे मिलती है वही धन होता है और उक्त पांच गुणों के साथ धन्यता अवस्यही रहेगी।

उक्त पाँच गुणों से युक्त, ब्रह्म-नगरीमें ब्रह्म प्रविष्ट होता है।
पाठक प्रत्यक्ष अनुभव कर सकते हैं कि अपने अंदर क्यापक
बह ब्रह्म हृदयाकाशमें है। जब अपना मन बाहिरके कामधंधे
छोडकर एकाप्र हो जाता है तब आत्माका ज्ञान होनेकी संभाबना होती है और तभी ब्रह्मका पता लगना संभव है। क्योंकि
बेदमें अन्यत्र कहा है कि ''जो पुरुषमें ब्रह्मको देखते हैं बेही
परमेष्ठीको जान संकते हैं। (अथवै०१०।७।१७)' अर्थात् जो
अपने हृदयमें ब्रह्मका आवेश अनुभव करते हैं बेही परमेष्ठी प्रजावितिको जान सकते हैं।

(१४) अयोध्याके मार्गका पता।

त्रिय पाठकी! यहांतक आपका मार्ग है। आप कहांतक चले आये हैं और आपके स्थानसे यह अयोध्या नगरी कितनी दूर है, इसका विचार की जिये । इस अयोध्या नगरीमें पहुंचतेही राम-राजाका दर्शन नहीं होगा, क्योंकि राजधानीमें जाते ही महा-राजाकी मुलाकात नहीं हो सकती । वहां रहकर तथा वहां के स्थानिक अधिकारी स्थ श्रद्धा आदिकीकी प्रसन्धता संपादन करेके बहाराजाके दरवारमें पहुंचना होता है। इसालिये आशा है कि आप जरा शीघ्र गतिसे चलेंगे और वहां जलदी पहुंचेंगे। आप के साथी ये ईर्घ्या देख आदि हैं, ये आपको जलदी चलने बही देते; प्रतिक्षण इनके कारण आपकी शाक्ति क्षीण हो रही है.इसका विचार कीजिये। और सब झंझाटोंको दूर कर एकही अरेश्यसे अयोष्याजीके मार्गका माक्रमण कीजिये। फिर आपको बसी "बक्ष"का दर्शन होगा कि जिसका दर्शन एक्वार इंड्रने किया था। आपको मार्गमें 'हैमवर्ता उमादवीं' दिखाई देगी। उपको मिलकर आप आगे बढ जाईये। वह देवी आपको ठीक मार्ग बता देगी । इस प्रकार आप भिनतकी शांत रेशिनीमें सुविचारी के साथ मार्ग बाकमण कीजिय, तो बडा दुरका मार्ग भी आपके लिये छोटा हो सकता है। आशा है कि आप ऐसाही करेंगे और फिर भूलंकर भटकेंगे नहीं।

# (१५) केनसूक्त और केनोपनिषद्।

जैसा यह केनस्कत अथवंबेदमें है वैश्वाही उपनिषदों केनोपनिषद् है। दोनोंका प्रारंभ केन' इस पदसे ही हुआ है।
यही 'केन' पद बड़ा महत्त्वपूर्ण है, इसका अर्थ 'किससे' ऐसा
होता है। सब तत्त्वज्ञानोंका उगम इसी पदसे होता है।
यह जो संसार दीखता है वह (केन) किसने बनाया, और
(केन) किससे बनाया, तथा (केन) किसने इसका विचार
किया, (केन) किसकी सहायतासे विचार किया, (केन)
किस साधनसे विचार किया, किस कारण विचार किया, इसको
जो बोध हो रहा है वह कैसे होता है, इस्यादि अनेक विचार
इस 'केन' शब्दमें हैं।

मनुष्य जो देखता है उसका हेतु जानना चाहता है, छोटेसे
छोटा गालक भी जब धार्ख्यसे किसीकी और देखता है, तो
उसका कारण जानना चाहता है, यह कौन है, क्या करता
है, कहांसे आया, कहां जायगा ऐसे अनेकिषध प्रश्न बालक
करता है और हरएक प्रश्नका उत्तर जानना चाहता है।
उत्तरसे समाधान हुआ तो ही वह चुप रहता है। नहीं तो
फिर प्रश्न पूछवा ही रहता है। इतनी विसक्षण जिज्ञासा
मानवके मनमें स्वभावतया होती है।

परंतु जब मनुष्य बड़ा होता है, तब संसारकी चिन्तामें फैसकर इस जिज्ञासाको खो बैठता है और फिर वह (केंब ) किससे यह हुआ, ऐसा प्रश्न करना भूल जाता है । जब यह प्रश्न करना भूल जाता है तबसे इसको ज्ञान प्राप्त होता भी बंद होता है। क्योंकि ज्ञान तो जिज्ञासा रही लोड़ी हो सकता है।

इस विश्वमें करोडों मनुष्य है, परंतु उनमेंसे कितने लोग 'मैं कहांसे आया, क्यों यहां आया हूं, किघर मुझे जाना है' इस्यादि स्वाभाविक उत्पन्न होनेवाले प्रक्तोंको अपने मनमें उत्पन्न होने देते हैं, यहा प्रश्न इस 'केन ' पदसे यहां किये गये हैं। साधारणतः मनुष्य जागता है, खाता है, सोता है, फिर जागता है और अन्तमें मर जाता है।

यह जीवनमरणका व्यापार इतना आश्चर्यकारक है कि कोई मननशील मनुष्यके मनमें इस संबंधके प्रश्न आश्विना नहीं रह सकते । परंतु कितन मनुष्य इसका विचार करते हैं। मनन करनेवासा ही मनुष्य कहलायेगा। जो मनुष्य मनन नहीं करता उसको मनुष्य कहना असंभव है। आहः इस देवेंकि शक्त तुम्ने वर्जित करें। "अर्थात् देवेंकि अस्त तेरे उपर न गिरे। यह अवस्था तब बनती है जब अनुष्य शानका कवच पहनता है। ज्ञानका कवच पित्त हुए अनुष्यको मृत्युके पान बांच नहीं सकते, दुर्गात उसके पास नहीं जासकती और देवेंकि शक्त उसको काट नहीं सकते। इतना सामध्य इनमें होनेसे ही इस जीवनीय विद्याका ज्ञान अनुष्यको प्राप्त करणा चाहिये। इसी ज्ञानके बलसे ज्ञानी अनुष्य मृत्युकोभी आदेश देनेमें समर्थ होता है, देखिये—

मृत्यो ! मा पुरुषं वधीः । ( मं॰ ५ ) देवानां हेतिः परि त्वा वृणक्तु । पारयामि त्वा मृत्योरपीपरम् । आरादां सं कव्यादं निरुद्दम् ॥ ( मं॰ ९ )

यत्ते नियानं रजसं मृत्यो अनवधर्ष्यम् । पथ इमं तस्माद्रक्षन्तो ब्रह्मास्मै वर्म रूण्मसि ॥ ( मं॰ १० )

वैवस्वतेन प्रहितान्यमदूतांश्चरतोऽपसेघामि सर्वान्। (मं. ११) तस्मारवां मृत्योगोंपतेरुद्धरामि स मा विभेः॥ (मं. २३)

'हे स्त्यो ! अब त् इस पुरुषका वध न कर । देवोंके शक्योंसे इसका वध न हो । में इस ज्ञानसे इसको रज तमरूपी मृत्युसे पार करता हूं । प्रेतदाहक अग्निसे भी इसको दूर रखता हूं । हे सत्यो ! जो तेरा रज और तमयुक्त मार्ग है और जो अजेय है, उस मार्गसे इम इसका बचाव करते हैं । क्योंकि इमने ज्ञानरूपी कवच इसके लिये बनाया है । इसी ज्ञानसे इस सब यमदूरोंको भी दूर हटा सकते हैं । स्त्युसे इम इसको जपर उठाते हैं, अब डरनेका कोई कारण नहीं है । '

यह ज्ञानस्पी कवचकी सिंहमा है। ज्ञानी मनुष्य मृत्युकी भी कह सकता है कि "हां, इस समय मरनेके किये फुरसत नहीं है, जब समय मिलेगा, तब देखा जायगा।" ज्ञानीको सृत्युके पात्रा बांध नहीं सकते। देवोंके शस्त्र ष्टसपर कार्य नहीं करते। मार्गमें मृत्युके भयसे रक्षा करनेवाला एकमात्र आन ही है। यमदूर्वोंका भय दूर करनेवाला ग्रुद्ध ज्ञान ही है। इस प्रकार यह ज्ञानका ही चमत्कार है।

जहां जहां वेदमंत्रोमें मृत्युका भय हटानेकी बात कही है, बहां इस जानसेही मृत्युभय दूर होता है ऐसा समझना चाहिये। मृत्युका भय दूर करनेवाका ज्ञान बहुत विस्तृत है। आयुर्वेद इसी जीवनीय ज्ञानको प्रकाशित करता है। इसका सारांबारूपसे वर्णन तेद्रमंत्रोमें स्थानस्थानपर है। इस स्कर्में भी थोडा योडा वह ज्ञान दिया है देखिये—

रजस्तमः मा उपगाः। मा प्रमेष्ठाः॥ ( मं० १ )
"रज मर्थात् मोगजीवन और तम अर्थात् ज्ञानहीन
जीवन इन दो हीन जीवनोंको न प्राप्त हो। इनसे दूर रहनेसे
तू सरेगा नहीं।" यह मंत्र जीवनीय विद्याका एक प्रभान
मंत्र है। रजोगुणी जीवन और तमोगुणी जीवन आयुष्यका
नाम करता है। वैसा जीवन नहीं न्यतीत करना चाहिये,
जिससे मृत्युसे बचना संभव होगा। रजो और तमोगुणी
जीवनका कक्षण और फक भगवद्गीतामें कहा है—

कट्वम्ललवणात्युष्णतीक्ष्णरूक्षविदाहिनः । आहारा राजसस्येष्टा दुःखशोकामयप्रदाः ॥ ९ ॥ यातवामं गतरसं पृति पर्युपितं च यत् । उच्छिष्टमपि चामेध्यं भोजनं तामसप्रियम् ॥ १० ॥ ( भ० गी० ॥ • १७ ॥

रजो रागातमकं विद्धि तृष्णासङ्गसमुद्भवम्। तिश्रवशाति कौन्तेय कर्मसङ्गन देहिनम् तमस्त्वज्ञानजं विद्धि मोहनं सवशेहिनाम्। प्रमादालस्यनिद्राभिस्तिश्ववधाति भारत 11611 श्वानमात्रृत्य तु तमः प्रमादे संजयत्युत अप्रकाशोऽप्रवृत्तिश्च प्रमादो मोइ एव च। तमस्येतानि जायन्ते विवृद्धे कुरुनन्दन e 23 || रजिस प्रलयं गत्वा कर्मसङ्गिषु जायते। तथा प्रलीनस्तमसि मूढये।निषु जायते रजसस्तु फलं दुःखमज्ञानं तमसः फलम् ॥ १६॥ सरवारसंजायते ज्ञानं रजसो लोभ एव च। प्रमादमोही तमसी भवतोऽश्वानमेव च 11 29 11 ऊर्ध्व गच्छन्ति सत्त्वस्था मध्ये तिष्ठनित राजसाः। जघन्यगुणबृत्तिस्था अधो गच्छन्ति तामसाः॥१८॥

"कडुवे, खहे, खारे, बहुत गरम, तीखे, रूखे भीर जरून पैदा करनेवाले आहार राजस लोगोंको भावे हैं भीर वे दुःख, शोक भीर रोग ठरपद्म करनेवाले होते हैं। प्रदरतक पढ़ा हुआ, रसरदित, बदबूवाला, रातभरका बासी, जूठा भीर भपवित्र भोजन तामस लोगोंको प्रिष्ट होता है।" "रजोगुण रागरूप होनेसे तृष्णा और आसक्तिका मूळ है। वह देहचारीको कर्मपाग्रमें बांचता है। तमोगुण मज्ञान-मूळक है। वह सब देहचारियोंको मोहमें ढाळता है और देहीको अशावधानी, आलस्य और निद्धाके पाग्रमें बांचता है। तम ज्ञानको उककर प्रमाद कराता है। जब तमोगुणकी बृद्धि होती है तब अज्ञान, मन्द्रता, असावधानी और मोह पेदा होते हैं। रजोगुणमें मृत्यु होनेसे देहधारी कर्मसंगियों जनम छेता है और तमोगुणमें मरनेसे मृदयोनिमें पेदा होता है। रजोगुणका फळ दु:ख और तमोगुणका फळ मज्ञान है। सरवगुणसे ज्ञान, रजोगुणसे छोम और तमोगुणके असावधानी, मोह और अज्ञान खरपन्न होता है। साविक मनुष्य उंचे चढते हैं, राजसिक बीचमें रहते हैं और हीनगुणके कारण तमोगुणी अधोगतिको पाते हैं।"

इस प्रकार रजागुण और तमोगुणसे अवनित होती है, इसिकिथे इस स्कर्म कहा है कि (रज्ञ: तमः मा उपगाः) रजोगुण और तमोगुणके पास न जा। क्योंकि उनसे गिरावट निःसन्देह होगी। रजोगुण और तमोगुणसे रोग भी बढते हैं और अकालमें मृथु भी होती है, इसिकिये रजोगुण और तमोगुणके पास न जानेके लिये जो इस स्कर्म कहा है, वह अत्यंत महत्त्वका उपदेश है। दीर्घायु प्राप्त करनेके इच्छुक इस उपदेशकी और विशेष ध्यान दें। इसी उपदेशको बुदराते हुए कहा है—

न वै तत्र म्रियन्ते नो यन्त्यघमं तमः। सोऽरिष्ट न मरिष्यसि न मरिष्यसि, मा बिभेः॥ (मं० २४)

"जो हीन समोगुणको नहीं अपनाते वे मरते नहीं। वह हिंसित नहीं होता, निश्चयसे नहीं मरता, अतः त् मत् दर !" यहां कितने बळसे कहा है देखिये। जो तमोगुणके पास नहीं जाता वह मरता नहीं; क्योंकि मरनेका अर्थही यह है कि तमरूप अंघकारसे घेरा जाना। जो तमोगुणको अपने अंदर नहीं बढने देगा वह अंघकारसे कैसा वेरा जायगा?

अन्धकारका प्रकाशवर्षु उको घरना, प्रकाशवर्षु उका छोटा होना मृत्यु है, इस विषयमें प्रथम स्कर्मे जो किसा है वह पाठक इस स्थानपर पुनः पर्डे। उसको इस मंत्रके साथ पढनेसे ही इस मंत्रका आशय ठीक प्रकार ध्यानमें आसकता है। तमोगुण बढनेसे मृत्युकी संभावना है इसी किये शास्त्र- कारोंने कहा है कि तमोगुणसे दूर रहना चाहिये। जो बाह्य कारणोंसे मृत्यु होता है हनको भी हटाना चाहिये। वे कारण निम्न टिखित मंत्रोंमें गिने हैं—

अरादरातिं निर्ऋतिं परा माहि कव्यादः पिशाचान्। रक्षो यत्सर्वे दुर्भृतं तत्तम इवाप हन्मसि। ( मं॰ १२ )

परि त्वा पातु समाने भ्यो अभिचारात्सवन्धुभ्यः । अमिन्नभ्वामृतो अति जीवो मा ते हा तिषुरसवः शरीरम्॥ (मं॰ २६)

ये मृत्यव एकरातं या नाष्ट्रा अतितार्याः । मुञ्चन्तु तस्मारवां देवा अग्नेवेश्वानरादाधि ॥ ( मं॰ २७ )

हुन श्लोकोंमें मृत्युके विविध कारण कहे हैं, उनका कर्म-पूर्वक विवरण देखिये—

१ अराति= जो ( राति ) परोपकार नहीं करता, स्वार्थी जीवन ज्यतीत करता है, असको अराति कहते हैं। कंजूस ही जराति है। जो सब भोग अपने किये भोगता है वह अराति है; इस वृत्तिसे आयु श्लीण होती है।

२ निर्ऋति= | निर्ऋषि के विषयमें प्रथम स्करे विवरणमें विस्तारसे किया है ] इस दुर्गतिसे आयुष्यका अब होता है।

३ ग्राहि= प्राही सन रोगोंका नाम है जो दीर्घकाळतक रोगीको पकडे रखते हैं। जो शीघ्र दूर नहीं होते। इन रोगोंसे बचना चाहिय, क्योंकि इससे बायु क्षीण होती है।

४ क्रन्याद् = मांसखानेवाळे । ये भी रोगकृमी होते हैं जो शरीरका मांस खाते हैं और मनुष्यको कृश करते हैं । सिंद ब्याच्रादि पशु भी कृष्याद कहे जाते हैं । नरमांसभक्षक मनुष्य भी कृष्याद कहे जाते हैं । इस प्रकार कृष्याद बहुत प्रकारके हैं । इन सबसे बचना चाहिये । दीवंजीवन प्राप्त करनेवाळे इनके काबूमें न जांय ।

५ पिशाच= शरीरके रुधिर और मांसको खानेवाले, रोगिकिमी और पूर्वोक्त हिंसक प्राणी पिशाच हैं। इनसे भी क्चना चाहिये।

६ रक्षः= रक्षा करनेके मिषसे पास बाते हैं और कपटले सर्वस्य अपहरण करते हैं। ये तो रोगकृमि भी हैं और इमं विभामें वर्णमायुष्मान्छ्वशारदः । स में राष्ट्रं चे ख्रतं चे पुश्र्नोजेश्व में दघत् ॥ १२ ॥
यथा वातो वन्स्पतीन वृक्षान् भूनक्त्योजेसा ।
एवा स्पत्नान् में भङ्ग्षि पूर्वीन् जाताँ उतापरान् वर्णस्त्वाभि रेक्षत् ॥ १३ ॥
यथा वार्तश्रामिश्रं वृक्षान् प्तातो वन्स्पतीन् ।
एवा स्पत्नांन् में प्ताद्वि पूर्वीन् जाताँ उतापरान् वर्णस्त्वाभि रेक्षत् ॥ १४ ॥
यथा वार्तन् प्रक्षीणा वृक्षाः शेरे न्युपिताः ।
एवा स्पत्नांस्त्वं मम् प्र क्षिणीद्वि न्युपित् पूर्वीन् जाताँ उतापरान् वर्णस्त्वाभि रेक्षत् ॥१५॥
वांस्त्वं प्र चिछन्धि वरणपुरा दिष्टात् पुरायुषः। य प्नं पुश्चषु दिप्संन्ति ये चीस्य राष्ट्रदिप्सवेः॥१६
यथा सर्वी आत्भाति यथांऽस्मिन् तेज आहितम् ।
एवा में वर्णो मृणिः क्षीर्तं भूति नि यंच्छतु तेजेसा मा सम्रक्षतु यर्शमा समनक्त मा ॥१७॥
यथा यश्चन्द्रमंस्यादित्ये चं नृचक्षसि । एवा में ० ॥ १८ ॥

अर्थ- (इसं वरणं बिंभिर्मि) इस वरण मणिको में घारण करता हूं। जिसेस में (आयुष्मान् शतशारदः) दीर्घायु और शतायु होऊंगा। (सः में राष्ट्रं च क्षत्रं च) वह मेरे लिये राष्ट्र और क्षत्रियदलका तथा (पशून् ओजः च में द्रधत्) पशुमों तथा सोजको मेरे लिये घारण करे॥ १२॥

(वथा वातः) जैसा वायु ( जोजसा ) वेगसे ( वृक्षान् वनस्पतीन् ) वृक्षों और वनस्पतियोंको ( भनक्ति ) तोड देता है, (पृवा ) उसी तरह (मे पूर्वान् जातान् ) मेरे पहिले बने हुए (छत अपरान् सपरनान् ) और दूसरे शत्रुओंको ( मक्षिच ) तोड है। ( वरणः स्वा अभिरक्षतु ) वरण मणि तेरी रक्षा करे ॥ ३३॥

( यथा वातः मिक्कः च ) जैसा वायु और अग्नि मिळकर ( वनस्पतीन् बुक्षान् ) वृक्षवनस्पतियोंकों ( प्सः कः) नष्ट कर देते हैं, ( एवा सपरनान् में स्पादि ) इस तरह मेरे शत्रुओंका नाश कर ०॥ १४॥

( यथा वातेन प्रक्षीणा वृक्षाः ) जिस तरह वायुसे सीण वृक्ष ( न्यर्पिताः शेरे ) गिराय हुए केट जाते हैं, ( एवा स्वं

मम सपरनान् ) उसी तरह मेरे शत्रुओं हो तू वरण माण (न्यर्पय ) गिसा दे । ॥ १५॥

है (वरण) वरण मणि! (ये एनं पञ्चषु दिष्सान्ते) जो इसको पशुओं में घातक होते हैं तथा ( ये जस्य राष्ट्र-दिष्सवः) जो इसके राष्ट्रविघातक शत्रु हैं, हे वरण मणि! तू (पुरा आयुषः) आयुके क्षय है।नेके पूर्व और (दिष्टात् पुरा) निश्चित समयसे भी पूर्व ( रवं तान् प्रष्टिक्षनिष्ठ) तू उनको छिन्न भिन्न कर ॥ १६ ॥

(यथा सूर्यः मिनाति) जैसा सूर्य प्रकाशित होता है, (यथा अस्मिन् तेजः भाहितं) जैसा इसमें तेज रखा है, ( एवा वरणः मिणः ) इसी तरह यह वरण मिण ( मे कीर्ति भूति नि यच्छत् ) मुझे वीर्ति और ऐश्वर्य देवे। (मा तेजसा समुक्षत् )

मुन्ने तेजके साथ संयुक्त करे, ( मा यशसा समनक्तु ) मुन्ने यशसे यशस्वी बनावे ॥ १०॥

(यथा यशः चन्द्रमासि नृचक्षांसि आदित्ये॰) जैसा यश चन्द्रमा और दर्शनीय आदित्यमें है, (यथा यशः प्रथिक्यां असिन् जातवेदिसि॰) जैसा यश पृथिवी और जातवेद अग्निमें है, (कन्यायां संमृते रगे॰) जैसा यश कन्याओं में और युद्धके लिये सिद्ध हुए रथमें है, (सोमपीथे मधुपर्के॰) जैसा यश सोमपीथ और मधुपर्केमें है, (आग्निहोत्रे वषट्कारे॰) जैसा वश अग्निहोत्र और वषट्कारें है, (यजमाने यशे॰) जैसा यश यजमानमें है और यशमें है (प्रजापता परमेष्ठिनि॰) जैसा यश प्रजापति और परमेष्ठीमें है, इसी तरहका यश यह वरण मणि मुझे देवे और तेज और यशसे युक्त करे॥ १८-२४॥

यथा यश्नीः पृथिन्यां यथाऽस्मिन् जातवेदसि । एता मै०॥ १९॥

यथा यश्नीः कन्या यां यथाऽस्मिन्तसं मृते रथे । एता मै०॥ २०॥

यथा यश्नीः सोमग्रीथे मेधुपुर्के पथा यश्नीः । एता मै०॥ २१॥

यथा यश्नीऽग्निहोत्रे वेषट्कारे यद्ना यश्नीः । एता मै०॥ २२॥

यथा यश्नी यर्जमाने यथाऽस्मिन् यृज्ञ आहितम् । एता मे०॥ २३॥

यथा यश्नीः श्रुजार्पत्री यथाऽस्मिन् परमेष्ठिनि । एता मे०॥ २४॥

यथा देवेष्वमृतं यथेषु सत्यमाहितम् । एता मे वर्णो मृणिः क्रीतिं भृतिं नि यंच्छतु

तेर्जसा मा सम्रक्षतु यर्शमा समनक्तु मा ॥ २५॥

(यथा देवेषु अमृतं) जैसा देवों में अमृत हैं (यथा एषु सत्यं माहितं) जैसा देव म सत्य रखा ह, (एवा मे वरणो माणिः) इसी तरह मेरे लिये यह वरण माणि कीर्ति और ऐश्वर्य (नि यच्छतु) देवे और मुझे (तेजसा समुक्षतु) तेजसे युक्त करे और (यशसा मा समनक्तु) यशसे संयुक्त करें ॥ २५॥

इस सूक्तमें राजुनारा और अपने यशकी अभिगृद्धिके लिये प्रार्थना है। यह सूक्त सुबोध होनेसे अधिक स्पष्टीकरण की

कोई भावश्यकता नहीं है।

# (४) सर्पाविष दूर करना।

( ऋषि।- गरुत्मान् । देवता- तक्षकः । )

(१)इन्द्रंस्य प्रथमो रथो देवानामपेरो रथो वर्हणस्य तृतीय इत। अहींनामप्मा रथं स्थाणमार्वथार्षत्॥१ दुर्भः शोचिस्तुरूणंकमश्चंस्य वारंः परुषस्य वारंः । रथंस्य बन्धंरम् ॥ २ ॥ अवं श्वेत प्दा जेहि पूर्वेण चार्परेण च । उद्युतिमेव दार्वहींनामर्सं विषं वारुप्रम् ॥ ३ ॥ अर्थुष्वो निमज्योन्मज्य पुनंरब्रवीत् । उद्युतिमेव दार्वहींनामर्सं विषं वारुप्रम् ॥ ३ ॥

(दर्भः शोचिः तरूणकं) कुशा, आग, तृण्विशेष और (अश्वस्य वारः पुरुषस्य वारः ) अश्ववार और पुरुषवार

ये सम भीषिधयां तथा ( रथस्य बन्धुरम् ) रथ-बंधुर या नामि ये सब सर्पविष दूर करनेवाला है ॥ २ ॥

है (श्वेत ) श्वेत भीषधे! (पूर्वेण अपरेण च) पूर्व और उत्तर (पदा अब जिहि) पदसे विषका नाश कर। इससे (विषं अप्रं अरसं ) भयानक विष भी नीरस हो जाय। (उदण्लुतं दारु इव ) भरे हुए जलमें लकडी गिरने के समान विष बह

( शरंघुषः निमज्य उन्मज्य ) अलंघुर औषधि निमज्जन और उन्मज्जन करके ( पुनः अववीत् ) फिर कहने लगी कि उप्र मयानक विष भी सारहीन हो जायगा जैसी जलमें लक्डी होती है ॥ ४ ॥

५ ( अ. सु. भा. कां. १० )

<sup>[</sup>१]अर्थ- ( इन्द्रस्य प्रथमः रथः ) इन्द्रका पहिला रथ है, (देवानां अपरः रथः) देवांका दूसरा रथ है, (वरुणस्य तृतीयः इत् ) वरुणका तीसरा है। ( बहीनां अपमा रथः ) सर्पोंका रथ नीच गतिवाळा है जो (स्थाणुं आरत् अधा ऋषत्) स्तंभपर चलता है और नाशको प्राप्त होता है ॥ १॥

हाजम होने घोग्य अस देना चाहिये, प्राणायामादि योगसाधन भी थोडा थोडा करना चाहिये, जीघध और प्रथका
सेवन भी योग्य प्रमाणसे करना चाहिये। ऐसा न किया तो
लाभके स्थानपर हानी होगी। इसकिये कहा है कि अग्नि
सिलगानेके समानप्राणकी शक्ति शनैः शनैः बढानी चाहिये।
योगसाधन, जीवधिसेवन तथा अन्य डपायोंसे बारोग्यवर्धन
या दीर्घजीवन प्राप्त हो सकता है, परंतु सुयोग्य प्रमाणसे
यह सब करना चाहिये। शरीरमें भी यह जीवनाग्नि ही है।
हवनकी अग्निके समान ही इसको शनैः शनैः बढाना पहता
है। यह नियम हरएक पाठकको ध्यानमें धारण करना आवदयक है। क्योंकि अन्य संपूर्ण साधन डपस्थित होनेपर भी
इस नियमका पाठन न करनेपर लामकी आशा करना व्यथे
है। परंतु इस रीतिसे जो लोग अपना लाम सिल् होनेके
लिये साधन करेंगे, उनका निःसन्देह मढा हो सकता है,
अतः कहा है—

रुणोमि ते प्राणापानौ जरां मृत्युं दीर्घमायुः स्वस्ति। (मं. ११)

"में तर प्राण और जपान सुद्ध करता हूं, तरा बुढापा, रोशी मृत्यु और तेरी दीर्घ जायुके विषयमें तरा कल्याण होगा ऐसा प्रबंध करता हूं।" यदि तो कोई मनुष्य जपनी दीर्घ जायु और उत्तम जारोग्यके किये प्रवेक्त प्रकार यत्न करेगा, तो नियमपूर्वक चळनेपर उसकी काम तो जवहय ही होगा। इस मंत्रसे यह विश्वास हरएकके मनमें उत्पन्न हो सकता है। नियमपूर्वक चळनेवाळेकी कमी ज्यांगित नहीं होगी। जातवेदस् अग्निसे दीर्घनीवन प्राप्त करनेके विषयमें निम्माळेखित मन्त्रमें कहा है—

अञ्जेष्टे प्राणममृतादायुष्मतो वन्वे जातवेद्सः । यथा न रिष्या अमृतः सजूरसस्तत्ते छणोमि तदु ते समृध्यताम् ॥ (म. १६)

"तरा प्राण भायुष्य बढानेवाछे जासवेद अफ्रिसे प्राप्त करता हूं, जिससे तू अमर होकर नहीं मरेगा, यह वेरा अमरत्व प्राप्तिका कार्य सफल होवे।" जातवेद अफ्रिसे दीर्घायुकी प्राप्तिका संभव इस मंत्रमें बढाया है। अफ्रिआयु वेनेवाला है, ज्ञान और धन देनेवाला है, जीवन देगेवाला है, अमरत्व देनेवाला है। वेदमें अफ्रिदेवके ये कार्य वर्णन किये हैं। अफ्रिसे ये गुण किस रीतिसे प्राप्त करने होते हैं, इसका विचार पाठकोंको करना चाहिये। इसारे विचारसे काश्रेयधर्म विशिष्ट सुर्गण पारद जादि पदार्थोंके प्रयोगोंसे तथा अल्लातक, केशर, चित्रक बादि वनस्पति आगोंसे सनुष्य नीरोगता बौर दीर्घायु प्राप्त कर सकता है। इसके अतिरिक्त ' काश्ल र शब्द अध्य जाटर ब्राग्न भी है बौर जिसके देहमें यह ब्राग्न उत्तम अवस्थाने रहता है उसको नीरोगता बौर दीर्घायु प्राप्त होनेमें शंका ही नहीं है। तथा जिन बौषधिप्रयोगोंसे जाटर ब्राग्न कार्य करनेवाला होता है वे सब चिकिरसारे प्रयोग इसमें संमिक्ति होते हैं।

#### जाठर अग्नि

जाठर अप्ति चार प्रकारका होता है। मन्द, तीक्षण, विषम, और सम ये इस जाठर अप्तिके चार भेव हैं। इसका वैद्यक ग्रन्थोंमें इस प्रकार वर्णन आता है—

मन्द्स्तीक्षणोऽथ विषमः समश्चेति चतुर्विघः ।
कप्तिवानिल्लाधिक्यात्तःसाम्याज्जाठरोऽनलः ॥
विषमो वातजान्रोगान्तीक्षणः पित्तनिमित्तकान् ।
करोत्यग्निस्तथा मन्दो विकारान्कप्रसंभवान् ॥
समा समाग्नेरशिता मात्रा सम्यग्विपच्यते ।
स्वल्पापि नैव मन्दाग्नेर्विषमाग्नेस्तु देहिनः ॥
कदाचित्पच्यने सम्यकदाचिश्व न पच्यते ।
तीक्ष्णाग्निरिति तं विद्यासमाग्निः श्रेष्ठ उच्यते ॥
(मा. नि.)

" विषम जाउर अभि वातरोगोंको निर्माण करता है, तीक्ष्ण अभि पित्त रोग बढाता है, मन्दामि कफविकार उत्पन्न करता है। समामि उत्तम प्रमाणमें भक्षण किया हुआ अन्य योग्य रीतिसे पचन करता है। मन्दामि, तीक्ष्णामि अथवा विषमामि ये जाउर अभि ठीक नहीं। इनके कारण कभी पचन होता है कभी नहीं, परंतु जो समामि है। वह सबसे श्रेष्ठ है। "अर्थात् आरोग्य और दीर्घायु प्राप्त करनेके इच्छुक कोगोंको यह समामि अपनेमें स्थिर करना चाहिये। इस अभिका स्थान अपने देहमें देखिये—

वामपार्श्वाश्चितं नाभेः किञ्चित्सोमस्य मण्डलम् । तन्मध्ये मण्डलं सीर्यं तन्मध्येऽग्निर्ध्यवस्थितः ॥ जरायुमात्रमञ्जन्नः काचकोशस्य शपवत् ॥ (मा.) तथा-

स्यों दिवि यथा तिष्ठन् तेजोयुक्तैर्ग भस्तिभिः। विशोषयति सर्वणि पर्वलानि सर्वाति च॥ तद्ब्र्छ्यश्रीरणां भुक्तं ज्वलनेनाभिमाश्रितः। मयूवैः प्रचयते क्षिपं नानाव्याञ्जनसंस्कृतम् ॥ स्थूलकायेषु सत्त्वेषु यवमात्रः प्रमाणतः। कृमिकीटपतक्षेषु बालमात्रोऽवितिष्ठते ॥ (रस. प्र.)

" नाभिके वाम आगमें सोमका भण्डक है, मध्यमें सूर्य मण्डक है, उसके मन्दर अग्नि व्यवस्थासे रहा है। जैसा शीशेमें दीप होता है " इस अग्निको सम रखना मनुष्यका कार्य है, सब वैद्योंको भी यही कार्य करना चाहिये। इसी प्रकार- " जैसा सूर्य आकाशमें रहता हुआ अपने किरणोंसे सब जळ स्थानोंको सुलाता है, उस प्रकार यह जाठर अग्नि प्राणियोंका सक्षण किया अब अपने किरणोंसे पकाता है, स्थूज देहवाले प्राणियोंसे यह जीके समान होता है भीर छाटे कृमियोंमें यह बालके समान स्हम प्रमाणमें रहता है।" इसीसे सब अब पचता है, आरोग्य स्थिर रहता है और दीर्घजीवन प्राप्त होता है। जैसा सूर्यक सामने घने बादक भानेसे भीर मेघाच्छादित दिन भनेक दिवस रहनेसे सीर शक्ति न प्राप्त होन्के कारण प्राणियोंकी पाचनशक्ति कम होती है, बर्सात्में इसी कारण पाचनशक्ति श्रीण होती है, इसी प्रकार प्राणियोंके अन्दरका जाठर अग्नि प्रद्रीप्त स्थितिमें बहुत समय न रहा तो पाचनशक्ति कम होती है, अपचन होता है, रोग बढते हैं भीर जीवनकी मर्यादा श्लीण हो जाती है। इस प्रकार जाठर अग्निके सम होने और विषम होनेसे प्राणियोंकी जीवन मर्यादा संबंधित है। इसी कारण ( मंत्र १६ वेमें ) निमको अधित जाउर निमको (आयुष्मत्) बायुवाला अर्थात् बायु बढानेवाला, जिसके पास बायु है, (अमृतः) भगर, रोगादि कम करनेवाळा, जिसके पास रोग नीर मृत्यु नहीं होते, (अग्नेः प्राणं) इस जाठर अग्निसे प्राणशक्ति-जीवनशक्ति बढती है, इस्यादि विशेषण प्रयुक्त हुए हैं। इन सब विशेषणोंकी सार्थकता इसका स्वरूप जाउरामि है देसा माननेसेदी हो सकती है। इसके निम्नलिखित संस्कृत नाम भी वाशीरस्य जाउराग्निके विषयमें कैसे संगत होते हैं यह देखिये-

१ तनू-म-पात् = शरीरको न गिरानेवाका, शरीरका पत्तम न होने देनेवाका,

२ पावकः = पवित्रता करनेवाका,

३ दुतभुक्, इव्यभुक् = शब बानेवाका,

४ पाचनः = पचन करनेवाका,

आश्रयादाः, आदायादाः = पेटमें गया शत्र सानेवाङा।

मे जाठर मित्रके नाम कितने साथ हैं यह भी पाठक यहां देख सकते हैं। यहांतक जाठर मित्रके गुणोंका वर्णन वैद्यक प्रंथों में हैं। पाठक इसका यहां विचार करें। अब अग्निके गुण वैद्यशासमें क्या किसे हैं सो देखते हैं—

(अग्नितापः) वात कफस्तब्वताशीतकम्पष्तः। आमाशयकरः रक्तिपत्तकोपनश्च॥ (राज. आ.)

" अप्तिका ताप वात, कफ, स्तब्धता, जीत और कमरको तूर करता है, रक्त और पित्तका प्रकोप करता है। आमाशय अर्थात् पेटको ठीक करता है। " यदि अप्तितापसे मी वात, कफ और जीत संबंधके रोगोंमें लाम होते हैं तो प्रतिदिन हवन करनेवाले लोग और हवनकी अप्तिसे शरीरको तपानेवाले लोग कमसे कम हन रोगोंसे तो बच सकते हैं। हवनसे यह एक लाभ वैद्यक प्रंथोंक प्रतिपादन द्वारा सिद्ध हुआ है। अब औषधि स्वायका विचार करते हैं—

#### औषधिप्रयोग

दीर्घ आयु प्राप्त करनेके अनेक हपाय हैं, उनमें औष धिका सेवन भी एक हपाय है। योग्य औष धिका सेवन योग्य शित्तसे करनेसे रोग दूर दोते हैं, नीरोगता बढ़ती है और वीर्घ आयु भी प्राप्त हो जाती है। इसिलेये इस स्कमें कहा है —

इमां अमृतस्य इनुष्ठि आरमस्य। (मं. १)

"हे मनुष्य! तू इस अमृत रसके पानका प्रारंभ कर।"
अर्थात् भौषधीका रस जो जीवनवर्षक होगा उसका योग्य
रितिसे सेवन कर। 'अमृत-इनुष्ठि 'का अर्थ भगरस्व देनेवाका रसपान है। ऐसे रसपानका सेवन करना 'चाहिये कि
जो अमरपनको बढानेवाका हो। अमरपनका अर्थ दीर्घ
जीवन, दीर्घ आरोग्य और रोगोंसे पूर्णत्या दूर रहना है।
जो औषधिरस इन गुणोंकी नृद्धि करते हैं सनका सेवन
करना योग्य है। जता कहा है—

तीदी नामांसि कन्या विवास नाम ना असि । अधरपदेन ते पदमा देंदे विषद्वेणम् ॥२४॥ अङ्गाद छात्र च्यांवय हदंयं परि वर्जय । अधा विषय् यत्तेजीऽवासीनं तदेतु ते ॥ २५ ॥ आरे अभूदिषमरीदिषे विषम्प्रागपि । अप्रिविषमहिनिर्धातसोमो निर्णयीत् ॥ दंष्ट्रारमन्वंगाद्विषमहिरमृत ॥२६॥ (१२)

#### ॥ इति द्वितीयोऽनुवाकः ॥

अर्थ-( तौदी नाम घृताची नाम ) तौदी और घृताची इन नामों की (कन्या असि ) कन्या नामकी एक औषि है। (अधः पदेन ते विषद्वणं पदं आददे ) नीचेवाले विषन।शक भागके साथ तेरी जड मैं प्राप्त करता हूं॥ २४ ॥

है श्रीषधि! तूं (श्रंगात् श्रंगात्) प्रत्येक अवयवसे (प्र च्यावय) विषको दूर कर, ( हृद्यं परिवर्जं ) हृद्यको भी खुडा दे, ( विषस्य यत् तेजः ) विषको जो चमक है, ( तत् ते अवाचीनं एतु ) वह तेरे शरीरसे नीचे की सोर दूर हो जावे ॥२५॥

(विषं आरे अभूत्) विष दूर हुआ, (विषं अरीत्) विष चला गया, (विषे विषं अप्राग् अपि) विषमें विष मिल-कर पाइले जैसा विषरहित हो चुका। (अहे: विषं अग्निः निरधात्) सर्पका विष अग्नि दूर करता है, (सोमः निरणंपीत्) सोम औषधि विष दूर करती है। (दंष्टारं विषं अन्वगात्) दंश करनेवाले सर्पको विष पहुंचा और उससे (अहिः अमृत) वही सर्प मर गया॥ २६॥

यह संपूर्ण सूक्त सर्पविषको दूर करनेके लिय है। इसमें कई नाम औषाध्योंके हैं, जो अच्छे वैद्योंको ही ज्ञात हो सकते हैं। यह जीने मरने का विषय है, इसिल्ये वैद्यविद्या न जाननेवाले कवल कोशों को देखकर न लिखेंगे, तो ही अच्छा है। वैद्या तो यह सूक्त सरल है, परंतु कई मंत्र मंत्रशास्त्र की दृष्टिंस देखनेवाले हैं और कई संकेत वैद्यशाक्षकी दृष्टिंस खुलनेवाले हैं। इस- लिये उन विषयोंके विशेषज्ञ इस सूक्तकी अधिक खोज करें, इतना ही यहां लिखा जा सकता है।

# (५) विजयप्राप्ति।

(ऋषि:—१-२४ सिन्धुद्वीपः, २५-३५ कैं।शिकः, ३६--४१ ब्रह्मा, ४२--५० विह्न्यः। देवता--१-२४ आपः चद्रमाश्च, २५-३५ विष्णुक्रमः, मन्त्रोक्ताः,३६--५० मंत्रोक्ताः) (१)इन्द्रस्योज् स्थेन्द्रस्य सह स्थेन्द्रस्य बलुं स्थेन्द्रस्य वृधि स्थेन्द्रस्य नुम्णं स्थं। जिष्णवे योगांय ब्रह्मयोजेवी युनन्मि॥ १॥ इन्द्रस्योज् । जिष्णवे योगांय क्षत्रयोगैवी युनन्मि॥ १॥

सर्थ—( इन्द्रस्य कोजः स्थ ) आप इन्द्रका बल हो, ( इन्द्रस्य सहः स्थ ) आप ईद्रका शत्रुपराभवका सामर्थ्य हो, (इन्द्रस्य सहः स्थ ) आप इन्द्रका शत्रुपराभवका सामर्थ्य हो, (इन्द्रस्य कर्त्र स्थ) आप इन्द्रका पराक्रम हो, (इन्द्रस्य नृम्णं स्थ) आप इन्द्रका पराक्रम हो, (इन्द्रस्य नृम्णं स्थ) आप इन्द्रका पेश्वर्य हो, आपको (जिल्लावे योगाय) विजयप्राप्तिके कार्यमें ( ब्रह्मयोगैः वः युनिजम ) ज्ञानसाधनोंके साथ संयुक्त करता हूं ॥ १ ॥ ० (क्षत्र-योगैः ) क्षात्रबलके साथ, ...०(इन्द्रयोगैः) इन्द्रशक्तियोंके साथ ...० (सोमयोगैः ) सोमादि औषधियोंके शासियोंके साथ...० अस्मुयोगैः ) जलादि योजनाओंके साथ संयुक्त करता हूं ॥ २--५॥

इन्द्रस्यौज् । जिष्णवे योगायन्द्रयोगैवी युनिन ॥ ३ ॥
इन्द्रस्यौज् । जिष्णवे योगाय सामयोगैवी युनिन ॥ ४ ॥
इन्द्रस्यौज् । जिष्णवे योगायाप्सयोगैवी युनिन ॥ ४ ॥
इन्द्रस्यौज् । जिष्णवे योगायाप्सयोगैवी युनिन ॥ ५ ॥
इन्द्रस्यौज् स्थेन्द्रस्य सह स्थेन्द्रस्य बहुं स्थेन्द्रस्य वीधी स्थेन्द्रस्य नुम्णं स्थं ।
जिष्णवे योगाय विश्वानि मा भूतान्युपं तिष्ठन्तु युक्ता मं आप स्थ ॥ ६ ॥

(२) अमेर्भाग स्थं। अपां शुक्रमापों देवीर्वचीं अस्मासुं धता।

प्रजापंतेर्वो धामासमै छोकार्य सादये॥ ७॥
इन्द्रंस्य भाग स्थ ।०।०।८। सोर्मस्य भाग स्थ ।०।०।९। वर्रणस्य भाग स्थ ।०।०॥१०॥ (१३)
मित्रावर्रुणयोभीग स्थ ।०।०।११। यमस्य भाग स्थ ।०।१२। पितृ णां भाग स्थ ।०।०॥१३॥
देवस्य सितृ भाग स्थ । अयां शुक्रमायो देवीर्वची अस्मास्य धत्त ।

प्रजापतेर्वो धामासे लोकायं सादये ॥ १४ ॥ (३)यो व आपोऽपां भागोर्३ऽप्स्वं १ नत्यं जुष्यो देव्यर्जनः । इदं तमति सृजामि तं माभ्यवंतिक्षि ।

तेन तम्भातिसृजामो योश्वेऽस्मान्द्रेष्टि यं व्ययं द्विष्मः। तं वधेयं तं स्तृषीयानेन ब्रह्मणानेन कर्मणानयां मेन्या ॥ १५ ॥

यो वं आपोऽपामुर्मिर्दस्वं १न्त । । । । १६। यो वं आपोऽपां वृत्सोईऽद्स्वं १न्त । । । । १७॥

बर्थ- ( जिज्जवे योगाय ) विजयप्राप्तिके लिये (विश्वानि भूतानि उपतिष्ठनतु). सब भूत आपके पास आ जांय तथा (आपः

में युक्ता स्थ ) जल मुझे समयपर प्राप्त होने ॥ ६ ॥
[२](अमेः भागः स्थ)आप अग्निका भाग हो,है(देनीः आपः) दिव्य जले।(अस्मासु वर्चः धत्त)हमारेमें तेजको धारण करो, क्योंकि आप (अपां शुक्रं) जलोंका नीर्यही हो।(प्रजापतेः धाम्ना) प्रजापिक धामसे आये (वः) आपको (अस्मे छोकाय सादये) इस क्योंकि आप (अपां शुक्रं) जलोंका नीर्यही हो।(प्रजापतेः धाम्ना) प्रजापिक धामसे आये (वः) आपको (अस्मे छोकाय सादये) इस क्योंकि किये स्थिर स्थान देता हूं॥७॥ आप (इन्द्रस्य भागः स्थ) इन्द्रका भाग हो,० (सोमस्य भागः०) सोमादि औषधियोंका भाग हो,० (वहणस्य ) नकणका०, (मिन्नावहणयोः०) सूर्य और नहणका० (यमस्य ) यमका०, (पितूणां ) पितरोंका०,

( देवस्य सवितु:० ) सवितादवका भाग आप हैं ।। ८-१४।।

[३]हे (आप:) जले ! (यः वः अपां भागः) जो आपमें जलोंका भाग है, जो (अप्सु अन्तर, यजुप्यः देवयजनः) अलोंके अन्दर होता हुआ यज्ञकर्ममें लगनेवाला देवोंके लिये यजनरूप है, (इदं तं अति स्रजामि) यह में उसे सीप देता हूं, (तं मा आभे अविनिक्षि) उसका तिरस्कार न करें। (तेन तं आभि अति स्रजामः) उससे उनको दूर कर देते हैं। (य अस्मान् हेष्टि यं वयं द्विष्मः) जो हमारा द्वेष करता है और जिसका हम द्वेष करते हैं। (अनेन ब्रह्मणा अनेन कर्मणा अनया मन्या) इस ज्ञानसे, इस कर्मसे और इस इच्छासे (तं वधेयं तं स्तृषीय) उसका वध करें और उसका नाश करें॥ १५॥ ... (यः अपः अपां कर्मिः०) जो जलेंके तरंग है०, (अपां वृषमः ०) जो जलोंका वर्षण करनेवाला मेघ है०, (अपां वृषमः ०) जो जलोंका वर्षण करनेवाला मेघ है०, (अपां विरण्यः गर्मः०) जो जलेंका स्वर्णके समान तेजस्वी भाग है०, (अपां अक्मा पृक्षिः दिन्यः०) जो जलेंका पत्थर जैसा वर्षादिका दिन्य भाग है, तथा जो (अपां अग्नयः०) जलेंमें अग्नि जैसा उष्णताका भाग है०, उसकी सहायतासे हम द्वेषोंका नाश करते हैं॥ १५—२१॥

गो वं आपोऽपां वृष्मोंईऽष्स्वंश्वनत्।।।।।१८॥
यो वं आपोऽपां हिरण्यग्रमोंईऽष्स्वंश्वनत्।।।।।।१८॥
यो वं आपोऽपामश्रमा पृक्षिद्विंच्योंईऽष्स्वंश्वनत्।।।।।।।१०॥ (१४)
ये वं आपोऽपामश्रयोऽष्स्वंश्वन्त्रयंज्ञुष्या देव्यर्जनाः ।
इदं तानातिं सृजामि तान्माभ्यवंनिक्षि ।
तैस्तमभ्यातिसृजामो योईऽस्मान्द्वेष्टि यं वयं द्विष्मः ।

तं विधेयं तं स्तृंषीयानेन ब्रह्मणानेन कर्मणानयां मेन्या ॥ २१ ॥

(४) यदं र्वाचीनं त्रेहायणादनंतं किं चें। दिम । आपो मा तस्मात्सवे स्माहुरितात्पान्त्वं हेसः । २२॥ समुद्रं वः प्र हिंणोमि स्वां योनिमपीतन । आरिष्टाः सर्वेहायसे। मा चंनः किं चनाममत्।। २३॥ अरिप्रा आपो अपं रिप्रमस्मत्।

प्रास्मदेनो दुरितं सुप्रतीकाः प्र दुष्वभ्यं प्र मंल वहन्तु ॥ २४ ॥

(५)विष्णोः क्रमोंऽसि सपल्लहा पृथिवीसंशितोऽग्रितेजाः ।

पृथिवीमनु विक्रेमेऽहं पृथिव्यास्तं निर्भेजामो योईऽस्मान्द्रेष्टि यं वृयं द्विष्मः ॥

स मा जीवीत्तं प्राणो जहातु ॥ २५ ॥

विष्णोः क्रमोऽसि सपल्लहान्तिरक्षसंशितो वायुतेजाः ।

अन्तिरिक्षमनु विक्रेमेऽहमन्तिरिक्षात् तं निर्भेजामो०।० ॥ २५ ॥

[४] मर्थ- ( त्रैहायणात् अर्वाचीनं यत् किंच) तीन वर्षोंके अन्दरअन्दर जो कुछ ( अनृतं ऊचिम ) असल्य मीषण किया है, ( तस्मात् सर्वस्माद् दुरितात् अंद्वसः ) उस सब पापसे ( आपः मा प्रान्तु ) जल मुझे बचावें ॥ २२ ॥

है आप: [ (वः समुदं प्र दिणोमि ) आपको में समुद्रके प्रति भेजता हूं, आप (स्वां योनि अपीतन) अपने उगमस्थानको प्राप्त होओ। (सर्वहायसः आरिष्टाः ) संपूर्ण आयुत्तक आहिंसित होते हुए [नः किंचन मा आगमत् ] हम सबको किसी तरह रोग न हो।। २३॥

[ जाप: आरिपा: ] जल निर्दोष है, इसालिये वह [अस्मात् रिश्नं आप ] हम सबसे दोष दूर करें। [सुप्रतीकाः जरमत् दुरितं प्नः प्र ] उत्तम रूपवाला जल हम सबसे पाप और मल दूर करें। [ दुष्वण्न्यं मलं प्र प्र वहन्तु ] दुष्ट स्वण्न और मल बहाकर दूर ले जावें।। २४॥

[५] तू [विडणोः कमः असि ] तूं विष्णुका आक्रमण जैसा आक्रमक है, तथा [सप्तनहा पृथिवीसंशितः अभितेजाः ] शतुका नाश करनेवाला, पृथ्वीपर तेजस्वी और अभिके समान प्रतापी है, मैं [ अहं पृथिवीं अनु विक्रम ] पृथ्वीपर पराक्रम करता हूं, [तं पृथिज्याः निर्भेजामः ] हम उसको पृथ्वीसे हटा देते हैं [ यः अस्मान् द्वेष्टि यं वयं द्विष्मः ] जो हमारा द्वेष करता है और जिसका हम द्वेष करते हैं, [सः मा जीवीत् ] वह जीवित न रहे, [तं प्राणो जहातु ] उसे प्राण छोड देवे ॥ २५ ॥

तू ( अन्तिरिक्षसंशितः वायुतेजाः ) अन्तिरिक्षमें तेजस्वी और वायुके तेजसे युक्त, ( अहं अन्तिरिक्षं अनु वि क्रमे ) मैं अन्तिरिक्षमें पराक्रम करता हूं और ( अन्तिरिक्षात् तं निर्मजामः ) अन्तिरिक्षसे उसकी हटा देते हैं ... ॥ २६ ॥

विष्णोः क्रमोऽसि सपल्हा द्यौसंशितः स्पैतेजाः। दिवमन् वि क्रमेऽहं दिवस्तं ०।०।। २७।। विष्णोः ऋमें। इसि सपत्नुहा दिक्संशितो मनंस्तेजाः। दिशोऽनु वि क्रेमेऽहं द्विग्भ्यस्तं । । १८। विष्णोः क्रमोऽसि सपल्हाशांसंशितो वार्ततेजाः। आशा अनु वि क्रमेऽहमाशिस्युस्तं ०।० ॥२९॥ विष्णोः क्रमोऽसि सपत्नुह ऋक्षंशितः सामतेजाः। ऋचोऽनु वि क्रमेऽहमूग्भ्यस्तं । । ३ । (१५) विष्णोः क्रमोंऽसि सपत्नुहा युज्ञसंशितो ब्रह्मतेजाः। युज्ञमनु वि क्रमेंऽहं युज्ञातं ०।०। ॥३१॥] विष्णाः क्रमोंऽसि सपत्नहीषंधीसंशितः सोमंतेजाः।

ओषंधीरनु वि क्रमेऽहमोषंधीभ्युस्तं ०।०॥३२॥

विष्णोः क्रमोंऽसि सपल्हाडप्सुसैशितो वर्रणतेजाः । अपोऽनु वि क्रमेऽहमुद्भचस्तं । ।।३३ ॥ विष्णोः ऋमोंऽसि सपब्दहा कृषिसंशितोऽत्रंतेजाः । कृषिमनु वि क्रंमेऽहं कृष्पास्तं ०।०॥३४॥ विष्णोः ऋमीऽसि सपत्तहा प्राणसंशितः पुरुषतेजाः ।

प्राणमनु वि कंमें ऽहं प्राणात् तं निभीजामो योई ऽस्मान् द्वेष्टि यं वयं द्विष्मः ।।

स मा जींबीत तं याणी जंहातु ।।३५॥

जितमस्माक्म द्वित्रमस्माकंम् भ्यं ष्ठां विश्वाः पृतेना अरांतीः ।

इदमुहमामुख्यायणस्यामुख्याः पुत्रस्य वर्चस्तेजः प्राणमायुनि वेष्टयामीदमेनमध्राश्चं पादयामि ३६

अर्थ-[थी: संशित: सूर्यतेजा:] तू खलोकमें तेजस्वी और सूर्यके तेजसे युक्त है, मैं [दिवं अनु वि कमें] युलोकमें पराक्रम करता हूं और उस युलोकसे उसे इटा देता हूं ।। २७ ॥...[दिक्संशितः मनस्तेजाः ] तू दिशाओं में तेजस्वी और मनके तेजसे युक्त युक्त है, में [ दिशः ] दिशाओं में पराक्रम करता हूं और दिशाओं से उसकी हटा देता हूं ।। २८॥ ... [ आशासंशितः बाततेजाः ] तू उपदिशाओं में तेजस्वी और वातके तेजसे युक्त है, सब उपदिशाओं में में पराक्रम करता हूं और उसकी वहांसे हटा देता हूं २९॥ [ ऋक्षंशितः सामतेजाः ] ऋग्वेदके ज्ञानसे तेजस्वी और सामके तेजसे युक्त है, में [ऋचः अनु वि कमें] ऋष्विज्ञानमें पराक्रम करता हूं और ऋचाओंसे उसको हटाता हूं ॥ ३० ॥

[ यज्ञं शितः बह्मतेजाः ] तू यज्ञभे तेजस्वी व ज्ञानके तेजसे युक्त है, मैं यज्ञक्षेत्रमें पराक्षम करता हूं और उसकी यज्ञसे इटाता हूं ।। ३१॥ · · [ औषधिसंशित: सोमतेजा: ] तू औषधिद्वारा तेजस्वी और सोमके तेजसे युक्त है, मैं (ओषधी: अनु-वि कमें) औषाधीविद्यामें पराकम करता हूं और औषधियोंसे उसकी हटाता हूं ।।३२॥ ... [ अप्सुसंशित: वरुणतेजा: ] तू जलोंसे तेजस्वी और वरुणके तेजसे युक्त [ अप अनु वि कमे 1 जलोंमें में पराक्रम करता हूं और जलोंसे उसको इटाता हुं० ॥३३॥... [ कृषिसंशितः अन्नेतजाः ] तू कृषिसे तेजस्वी और अन्नके तेजसे युक्त है, में [ कृषि अनु वि कमे ] कृषिमें पराक्रम करता हूं भौर कृषिसे उसे हटाता हूं ॥ ३४ ॥ · · [ प्राणसंशितः पुरुषतेजाः ] तू प्राणसे तेजस्वी और पुरुषके तेजसे युक्त है [प्राणं अनु वि कमे ] प्राणक्षेत्रमें विकम करता हूं और [ प्राणात् तं निर्भजामः ] प्राणसे उसकी हटाता हूं, कि जो हमारा देख करता भीर जिसका हम द्वेष करते हैं, वह न जीवे, उसकी प्राण छोड देवे ॥ ३५॥

[६] [ अस्माकं जितं ] हमार्। विजय है, [ अस्माकं उद्मितं ] हमारा प्रभाव है। [ विश्वाः पृतना अरातीः अध्यस्तं ] धब शत्रुक्षेना और वैरी परास्त हुए हैं। [ अहं इदं ] में यह [ आमुख्यायणस्य अमुख्याः' पुत्रस्य ] अमुक गोत्रके अमुक माताके पुत्रके रात्रुके [ वर्षः तेजः माणं मायुः निवेष्टयामि ] वर्चस्, तेज, प्राण और आयुक्तो पूर्ण रीतिसे बांधता हूं और [ इदं एनं अधराखं पादयामि ] इस तरद इसको में नीचे गिराता हूं॥ ३६॥

स्येस्यावृत्तेम्न्वावेते दाक्षणामन्वावृत्तेम् । सा मे द्रविणं यच्छतु सा मे ब्राह्मणवर्चसम् ।। ३७ ॥ दिशो ज्योतिज्यतीर्भ्यावेते । ता मे द्रविणं यच्छन्तु ता मे ब्राह्मणवर्चसम् ॥ ३८ ॥ सप्तक्रधीन्भ्यावेते । ते मे द्रविणं यच्छन्तु ते मे ब्राह्मणवर्चसम् ॥ ३९ ॥ ब्रह्माभ्यावेते । तन्मे द्रविणं यच्छतु तन्मे ब्राह्मणवर्चसम् ॥ ४० ॥ ब्रह्माभ्यावेते । ते मे द्रविणं यच्छतु ते मे ब्राह्मणवर्चसम् ॥ ४९ ॥ ब्रह्माम्यावेते । ते मे द्रविणं यच्छन्तु ते मे ब्राह्मणवर्चसम् ॥ ४१ ॥

(७)यं वयं मृगयामहे तं व्ये स्तृणवामहे । व्यात्ते परमेष्ठिनो ब्रह्मणापीपदाम् तम् ॥ ४२ ॥ वृष्टान्तरस्य दंष्ट्रांस्यां हेतिस्तं समधादिमि । इयं तं प्सात्वाहुंतिः समिद्रेती सहीयसी ॥ ४३ ॥ राज्ञो वर्रुणस्य बन्धोऽसि । सोईऽमुमांमुष्यायणम्मुष्याः पुत्रमने प्राणे बंधान ॥ ४४ ॥ य अत्रं भ्रवस्पत आक्षियति पृथ्वितीमत्तं । तस्यं नस्त्वं भ्रवस्पते संप्रयंच्छ प्रजापते ॥ ४५॥ अपो दिव्या अचायिषुं रसेन् समपृक्ष्महि । पर्यस्वानम् आगंमं तं मा सं सृज् वर्षसा ॥ ४६॥

[ज][यं वयं मृगयामद्दे] जिसे हम इंडते हें, [तं वधः स्तृणवामहै] उसे वधोंसे—हथियारोंसे नष्ट करते हें, और परमेष्ठिनः ब्यात्ते ] परमेश्वर की विकराल दंष्ट्रामें [तं ब्रह्मणा आपीपदाम ] उसे हम ज्ञानके योगसे डाळ देते हैं ॥ ४२ ॥

[ वैश्वानरस्य दंष्ट्राम्यां ] ईश्वरकी दाढों द्वारा बननेवाला जो [ हेति: ] हथियार है, उससे [ तं अभि समदात् ] उसका नाश करते हैं । [ तं प्सात्वा ] उसका नाश करके [ इयं समित् ] यह जा समिधा इस यज्ञमें डाली जाती है, वह [ देवी सहीयसी ] शत्रुको दूर करनेक लिये समर्थ है ॥ ४३ ॥

[वरुणस्य राजः थन्धः मसि ] वरुणराजके तू बंधनमें पडा है, [सः भमुं ] वह इस [अमुख्यायणं भमुख्याः पुत्रं ] इस गोत्रके अमुक माताके पुत्रको [असे प्राणे बधान ] अज और प्राणमें बांध देता हूं ॥ ४४ ॥

हे [ भुवः पते ] पृथ्वी के स्वामी ! [ यत् ते अत्रं ] जो तेरा अत्र [ पृथिवीं अनु आक्षियति ] पृथ्वीपर है, हे [ प्रजापते ] प्रजाके पालक ! [ तस्य स्वं नः संप्रयच्छ ] तुम उसको हमें प्रदान करो ॥ ४५॥

हे दिन्य [ आपः ] जलो ! [अयाचिषं] याचना करता हूं, कि [ रसेन समपृक्ष्मिहि ] हमें रससे संयुक्त करो । हे [असे ] अमे ! [ पथस्वान् आगमं ] रसके साथ में आ रहा हूं [ तं मा वर्चसा सं सुज ] मुझे तेजसे युक्त कर ॥ ४६ ॥

अर्थ- [सूर्यस्य आवृतं] सूर्यका आवर्तन अर्थात् [दक्षिणां अन्ववृत्तं] दक्षिण दिशामें गमन है, उसके साथ [अनु आवर्ते]में अनुकूल होकर जाता हूं। [सा मे द्रविणं यच्छतु ] यह मुझे धन देवे। [सा मे व्राह्मणवर्चसं ] वह मुझे शानतेज देवे॥३०॥ [ज्यातिष्मती: दिशः अभ्यावर्ते] तेजोयुक्त दिशाओं में गमन करता हूं। वे [ताः॰] मुझे धन और शानतेज देवें॥३८॥ [सप्तऋषीन् अभ्यावर्ते ] सप्त ऋषियों के अनुकूल गमन करता हूं। [ते॰ ] वे मुझे धन और शानतेज देवें॥३९॥ [ब्रह्म अभ्यावर्ते ] ज्ञानके अनुकूल में चलता हूं [तत्॰ ] वह मुझे धन और शानका तेज देवें॥ ४०॥ [ब्रह्मणां अभ्यावर्ते ] ब्राह्मणों के अनुकूल में चलता हूं। [ते॰ ] वे मुझे धन और शानतेज देवें॥ ४०॥ [ब्रह्मणां अभ्यावर्ते ] ब्राह्मणों अनुकूल में चलता हूं। [ते॰ ] वे मुझे धन और शानतेज देवें॥ ४९॥ [ब्रह्मणां अभ्यावर्ते ] ज्ञाह्मणों अनुकूल में चलता हूं। [ते॰ ] वे मुझे धन और शानतेज देवें॥ ४९॥

सं मिश्चे वर्चेसा सृज सं प्रजया समायुंषा ।

विद्युं अस्य देवा इन्द्री विद्यात सह ऋषिभिः ॥ ४७ ॥

यदंगे अद्य मिथुना शर्पातो यद्वाचस्तृष्टं जनर्यन्त रेभाः ।

मन्योर्मनेसः शर्व्यात्रं जार्यते या तयां विष्यु हृदंये यातुधानांन् ॥४८॥

पर्ग श्र्णीद्वि तर्पसा यातुधानान् परांऽशे रक्षो हरसा श्र्णीहि ।

पराऽचिषा मूर्यदेवां छुणीद्वि परांसुत्यः शोशंचतः शृणीदि ॥ ४९ ॥

अपामस्मै वज्रं प्र हरामि चतुंभृष्टिं शीर्षभिद्याय विद्वान् ।

सो अस्याङ्गानि प्र शृंणातु सर्श तन्मे देवा अर्च जानन्तु विश्वे ॥-५० ॥ (१७)

अर्थ—हे अमे ! [मा वर्चसा संस्का ] मुझे तेजसे युक्त कर, [प्रजया आयुषा सं ] प्रजा और आयुसे युक्त कर । [देवा: अस्य मे विद्युः ] देवता मेरे इस भावको जानें।[इन्द्रः ऋषिभिः सह विद्यात् ] इन्द्र ऋषिभेंके साथ इस विषयको जानें। ।। ४७॥

हे अमे ! [यत् अद्य मिथुना शपातः] आज जो मिलकर गाली देते हैं, [यत् रेभाः वाचः तष्टं जनपन्तं | जो बक्तः वाणीका दोष करते हैं, [या मन्योः मनसः शरव्या जायते ] जो कोधसे मनकी हिंसा होती है, [तया यातुषानान् इदये विषय ] उससे दुष्टोंके हृदयोंका वेध कर ॥ ४८ ॥

[ यातुषानान् तपसा परा शृणीहि ] दुष्टोंको अपने तापसे दूर सगा, है अमे ! [ रक्षः हरसा परा शृणीहि ] राक्षसोंको अपने बरुसे दूर कर । [ अर्चिवा मूरदेवान् परा शृणीहि ] अपनी जवालासे मूर्खीको दूर फेंक, और [ असुनृतः

शोशुचतः परा शृणीहि ] दूसरोंके प्राणीपर तृप्त होनेवालींको शोक कराते हुए दूर सगाओ ॥ ४९ ॥

[विद्वान्] में यह सब जानता हुआ, [अस्मै शीर्षभियाय ] इसका सिर तोडनेके लिये [अपां चतुर्भृष्टिं वज्रं प्र हरामि] जलोंके चारों ओर नाश करनेवाले वज्रको फेंकता हूं। [सः अस्य सर्वा अंगानि प्रशृणोतु ] वह इसके सब अंगोंको काटे, [सत् में विश्वेदैवाः अनु जानन्तु ] वह मेरा कर्म सब देव अनुकूलताके साथ जाने ॥ ५० ॥

# शत्रुके पराजयके लियें यत्न।

शत्रुका पराभव करनेक लिये (ओज) शारीरिक बल, (सहः) शत्रुके इमले सहन करनेका सामध्ये, (बल) सैन्य तथा अन्यान्य प्रकारके बल, (बीर्य) पराक्रम, वीर्यकी शिक्त, (त्रुम्णं) मानवी अनुकूल्यका सामध्ये, इतने साधन अवश्य हैं। पश्चात [जिष्णुयोग] विजय प्राप्त करनेकी चातुर्यमयी योजना कैसी करनी है, इसका उत्तम शन चाहिये, सब अन्य बल होनेपर भी समयपर 'जिष्णु-योग 'में न्यूनता हुई, तो कुछ भी सिद्धि नहीं हो सकती। इसीके साथ 'ब्रह्मयोग' अर्थात् शनसे सिद्ध होनेवाली योजना अवश्य चाहिये। इसी तरह 'क्षत्रयोग' क्षात्र युद्धकेत्रमें कुशलतासे करने पेत्रय युद्धके व्यूद् आदि रचना-विशेष करनेकी प्रवीणता आवश्यक है। 'इन्द्रयोग 'राजा और राजिश्वर्य इनके साध्य योग होना चाहिये; इसके अभावमें शेष कार्योक्ता कीई प्रयोजन विद्ध नहीं हो सकता। 'सोमयोग 'का दूपरा नाम है औषधियोग, शत्रुके साथ युद्ध छिडनेपर अपने लोग जखनी हो गये तो उनको शिद्ध आरोग्यसंपन्न करनेके लिये इस वैद्यांके औषधियोगका बडा उपयोग हो सकता है। इसी तरह स्वपक्षीय लोगोंका शारीरिक बल बढानेके लिये भी इस औषधियोगकी अत्यंत अवश्यकता है।

' अप्सुयोग ' का नाम है जलयोग । जलका तो मानवी जीवनके साथ बडा उपयोग है ।, इसलिय विजयप्राप्तिके लिये

जलका संयोग अच्छी प्रकार दोना चाहिये । जल न मिला तो पराभव होनेमें कोई देरी न लगुगी।

६ ( अ. सु. भा. कां. १०)

संक्षेपसे प्रथमके ६ मंत्रों में विजयपातिके लिये अस्यंत आवश्यक विषयोंकी सूचना इस तरह दी है।

मंत्र ७ से २१ तक कहा है कि जो जलादि साधन अपने पास हैं, उनका उपयोग सन्नुनाश करने के लिये करना चाहिये, जिससे शत्रु नाशको प्राप्त हो और अपना विजय हो ।

मंत्र २२ से २४ तक कहा है कि जलसे सब शरीर, मन आदिकी निर्दोषता सिख होती है, उसीसे शरीर के और मनके मलें से खपर प होता है और शरीर के मलेंसे रोग होते हैं। जलप्रयोगसे ये सब दोष दूर होते हैं और मलुक्ष्य निर्दोष होता है और विजय प्राप्त करनेमें समर्थ होता है। जबतक शरीर और मनमें दोष होंगे, तबतक विजय प्राप्त नहीं हो सकता और प्राप्त होनेपर स्थिर भी नहीं रह सकता।

पृथ्वी, अन्तरिक्ष, यी, दिशा उपदिशा, ऋचा, यजु, यज्ञ, भीषाधे, सोम, आप, कृषि, अज्ञ, प्राण आदि सम स्थानींसे शश्रु है इंडाना चाहिये और इन स्थानों को शत्रुरहीत करना चाहिये, यह आशय २५ से ३५ तक मंत्रोंका है।

इतना करनेपर विजय होगा और ऐसा पवित्र वीरही शत्रु को बांधकर उसकी पांचके तले दबा सकता है, यह बात ३६ वे मंत्रमें कही है।

सूर्यसे तेजस्विता, दिशाओं से विस्तृत कार्यक्षेत्र, ऋषओं से झान, ब्रह्म अर्थात् मंत्रों से सुविचार और ब्राह्मणों से उत्तम उपदेश प्राप्त करके विजयी होनेकी सूचना मंत्र ३७ से ४१ तकके मंत्रों में है।

४२-४३ इन दो मंत्रोंमें अपने रात्रुको परमेश्वरके अधीन अर्थात् उसके न्यायके अधीन करनेको लिखा है। खयं उसके जारा न करते हुए ऐसा करना, कि वह अपना कुछ न कर सके, और पश्चात् उसे ईश्वरके हवाले करना। परंतु ऐसा करनेके छिये अपना बल बढ़ ना चाहिये, रात्रुका घटाना चाहिये और ऐसी व्यवस्था करनी चाहिये कि रात्रु अपना कुछ भी न बिगाड सके।

शत्रु अपना केदी होनेपर भी उसे परमेश्वरका कैदी मानना चाहिये। उपका नाश करना है तो परमेश्वर करे।

अपने पास बळ, अस, जल, शोर्य, तेजस्विता आदिकी अधिकता रहे, भौर शत्रुके पास येही वस्तुएँ कम हों, ऐसी योजना करना चाहिये। यहांतक ४७ वें मंत्रतकके मंत्रभागसे मोध मिलता है।

गाली गलोछ अपने राज्यमें कोई किसीको न देवे। यह वाणीका अपन्यवहार शत्रुके राज्यमें चाहे होता रहे। दुर्शोका विष्वंश्व इस तरह करना और सज्जनोंकी रक्षा करनी चाहिये। यह इस स्कका संक्षेपसे आशय है।

# (६) माणिबन्धन

( ऋषिः-बृहस्पतिः । देवता-फालमणिः, वनस्पतिः ,३ आपः )

अरातीयोभीतृंच्यस्य दुर्हादी द्विष्तः शिरंः। अपि वृश्चाम्योजसा ॥ १ ॥ वर्मे महामुगं माणिः फालांञ्चातः केरिष्यति । पूर्णी मृत्यन् भागमद्रसेन सह वर्षसा ॥ २ ॥

अर्थ- ( जरातीयोः आतृष्यस्य ) शत्रु वैरी ( बुर्हादः द्विषतः शिरः ) दुष्ट हृदयी जौर द्वेष करनेवालेका सिर [ जोजसा अपि सृश्वामि ] वेगसे मैं तोडता हं ॥ १॥

<sup>[</sup>फालात् जातः अयं मणिः ] फालमे बना हुआ यह मणि [ मह्यं वर्ष करिष्यति ] मेरे लिये कवच जैसी रक्षा करेगा। [ मन्थेन रसेन वर्चसा सह पूर्णः ] मन्थन-सामर्थ रस और वर्चसे युक्त होनेके कारण पूर्ण समर्थ यह मणि [सा आगमत्] मेरे अस आगया है। । २।।

यत् त्वी शिकः प्रार्थिप् तक्षा हस्तेन वास्यो ।
आपंस्त्वा तस्मां आवृताः पुनन्तु श्चचंयः श्चाचंय ॥ ३ ॥
हिरंण्यस्त्रायं माणिः श्रद्धां य्वं महो दर्धत् । गृहे वंसतु नोऽतिथिः ॥ ४ ॥
तस्मै पृतं सुरां मध्वकंमकं श्वदामहे ।
स नः पितेवं पुत्रेम्यः श्रेयः श्रेयशिकित्सतु भ्योभ्यः श्वःश्चो देवेम्यो माणिरेत्यं ॥ ५ ॥
यमवैष्टात् वृहस्पतिर्माणि फालं घृत्श्चतेपुत्रं खदिरमोजेसे ।
तमाशः प्रत्यमुश्चत् सो अस्मै दृह आज्यं भ्योभ्यः श्वःश्चस्तेन त्वं हिष्तो जेहि ॥ ६ ॥
यमवैष्टात् वृहस्पतिर्माणि फालं घृत्श्चतेपुत्रं खदिरमोजेसे । तमिन्द्रः प्रत्यमुश्चतौजेसे वार्थाप्य कम् ।
सो अस्मै वर्लामद् दृहे भ्योभ्यः श्वःश्वस्तेन त्वं हिष्तो जेहि ॥ ७ ॥
यमवैष्टात् वृहस्पतिर्माणि फालं घृतश्चतंपुत्रं खदिरमोजेसे ।
तं सोमः प्रत्यमुश्चत महे श्रोत्राय चश्चसे ।
सो अस्मै वर्चे इद् दृहे भ्योभ्यः श्वःश्वस्तेन त्वं हिष्तो जेहि ॥ ८ ॥
यमवैष्टाद् वृहस्पतिर्माणि फालं घृत्वच्चतेन त्वं हिष्तो जेहि ॥ ८ ॥
समवैष्टाद् वृहस्पतिर्माणि फालं घृत्वच्चतेन त्वं हिष्तो जेहि ॥ ८ ॥
समवैष्टाद् वृहस्पतिर्माणि फालं घृत्वच्चतेन त्वं हिष्तो जेहि ॥ ८ ॥
संस्थैः प्रत्यमुश्चत् तेनेमा अजयद् दिर्यः ।
सो अस्मै भृतिमिद् दृहे भूयोभ्यः श्वःध्वस्तेन त्वं हिष्तो जेहि ॥ ९ ॥

् [ अयं मणि: ] यह मणि [ हिरण्यसक् ] सुवर्णमाला, [ श्रद्धां यज्ञं महः दधत् ] श्रद्धा भक्ति, यज्ञ और महत्त्वका धारण

करे और यह [नः गृहे भतिथिः वसत् ] हमारे घरमें पूजनीय जैसा हांकर रहे ॥ ४ ॥

[ तस्मै घृत सुरां मधु अबं क्षदामहे ] उसके लिये घी, बृष्टि जल, शहद और अब हम देते हैं, [ सः नः पुत्रेभ्यः पिता इस ] वह हमें जैसा पिता पुत्रोंको देता है, वस श्लियः चिक्तिसतु ] पाम कल्याण देवे। यह [माणः देवेभ्यः एत्य ] मणि देवोंके

पाससे यहां माकर [ भूयोभूयः श्वः-श्वः ] वारंवार और प्रतिदिन हमें सुख देवें ।। ५ ॥

[फालं घृतरचुतं खिदरं उम्रं माणें ] फालमे उत्पन्न घाँसे भरपूर खादिरका बनाया और वीरता बढानेवाला माणि है, [यं भोजसे बृहस्पतिः भवन्नात् ] जिसको बलबृद्धिक लिये बृहस्पतिने यह माणि बंधा है. [तं भागिः प्राते अमुञ्चत ] उसे अग्नि सुझे देवे, धारण करावे, [सः भस्मै भूयो-भूयः श्व:-श्व: भाज्यं दुहं ] वह इसके लिये प्रतिदिन वार्षवार घी देवे। (तेन स्वं द्विपतो आहें) उससे तू शत्रुओंको मार अर्थात् विध्वंस कर ॥ ६ ॥

[यं ] जिमपर बृहस्पतिने ... मणि बांधा है, [तं इन्द्रः प्रति अमुचत ] उसे इन्द्र मुझे देवे और [बोजसे वीर्याय

कम् ] ओज. वीर्य और सुख प्राप्त करावे । [सः अस्मैं बलं इत् दुहै ० ] वह उसकी बल देवे ० ॥ ७ ॥

[यं॰] जिमपर॰... [तं सोम: प्रति असुञ्चन] उस सोम मुझ देने, [सह क्षेत्राय चक्षसे ] महत्त्व, श्रेत्र और दृष्टि देने। उसे [वर्चः दुवे॰] वह वर्च देने॰ ॥ ८ ॥ [यं॰] जिसपर॰... [तं सूर्यः प्रति असुंश्चत ] उसे सूर्य देने ि तेन इमा दिशा अजयत् ] आंर उससे यह सब दिशाओं को जीते, [सः अस्में भूति दुवे॰] वह इसक लिये ऐश्वर्य देने॰ ॥ ९ ॥

अर्थ - [ यत् त्वा शिकः तक्षा ] जो तुझे उशल तर्खाण [वास्या इस्तेन परा अवधीत् ] शश्चयुक्त हाथसे मारता है [तस्मात्] उससे [ जीवकाः ग्रुचयः भापः ] जीवन देनेवाले शुद्ध जल [ ग्रुचि त्वा पुनन्तु ) तुझ पावत्र वीरको पवित्र बनावे ।। ३ ॥

यमर्थशाद् बृहस्पतिर्मुणि कालं घृत्व्चतं मुत्रं खंदिरमोजंसे ।
तं विश्रचन्द्रमां मृणिमसुराणां पुरोडजयद् दान्वानां हिर्ण्ययीः ॥
सो अस्म श्रियमिद् दुंहे भ्रयीभ्र्यः श्वःश्वस्तेन त्वं द्विष्तो जांहि ॥ १० ॥ (१८)
यमर्थनाद् बृहस्पतिर्वाताय मृणिमाश्रवे ।
सो असी वाजिनं दुहे भ्रयीभ्र्यः श्वःश्वस्तेन त्वं द्विष्तो जिहि ॥ ११ ॥
यमर्थशाद् बृहस्पतिर्वाताय मृणिमाश्रवे । तेनेमां मृणिनां कृषिमश्विनांविभ रक्षतः ।
स भिष्यस्यां मही दुहे भ्रयीभ्र्यः श्वःश्वस्तेन त्वं द्विष्तो जिहि ॥ १२ ॥
यमर्थशाद् बृहस्पतिर्वाताय मृणिमाश्रवे । तं विश्रत् सिवता मृणि तेनेदमंजयत् खिः ।
सो असी मृनृतां दुहे भ्रयीभ्रयः श्वःश्वस्तेन त्वं द्विष्तो जिहि ॥ १३ ॥
यमर्थशाद बृहस्पतिर्वाताय मृणिमाश्रवे । तमापो विश्रवीर्मुणि सदा धावन्त्यिताः ।
सं अस्थाऽमृत्विद् दुंहे भ्रयीभ्रयःशः श्वस्तेन त्वं द्विष्तो जिहि ॥ १४ ॥
यमर्थनाद् बृहस्पतिर्वाताय मृणिमाश्रवे । तं राजा वर्रणो मृणि प्रत्यमुञ्चत श्रेमुवेम् ।
सो असी सत्यमिद् दुंहे भ्रयीभूयः श्वःश्वस्तेन त्वं द्विष्तो जिहि ॥ १५ ॥
यमर्थनाद् बृहस्पतिर्वाताय मृणिमाश्रवे । तं देवा विश्रवो मृणि सर्विश्वाकान् युधाऽजयन्।
स एस्यो जितिमिद् दुंहे भूयीभूयः श्वःश्वस्तेन त्वं द्विष्तो जिहि ॥ १६ ॥

[यं॰]...[तं माण सविता विभ्नत्] उस माणिको सावेतान धारण किया, [तेन स्वः अयजत्] उससे स्वर्गाय प्रकाश का यजन किया, [सः अस्मै स्नृतां दुद्दे ] वह इसके लिये सत्य देता है ॰ ॥१३॥

अर्थ-[यं]... [तं मणि विश्वत् चन्द्रमाः] उस मणिको धारण करनेवाला चन्द्रमा [ असुराणां दानवानां हिरण्ययीः पुरः अन्यत्] असुरों और दानवोंकी सुवर्णयुक्त नर्गारयोंको पराजित करता है। [सः अस्मै श्रियं दुदे०] वह इसके लिये श्री देत. है०॥ १०॥

<sup>[</sup>यं०] जिसको बृहस्पति मणि बांधता है और [आशवे वाताय ] गतिमय वायुवी शक्ति से युक्त करता है, [सः अस्मै वाजिनं दुहे० | वह इसके लिये अश्व देता है । १९॥

<sup>[</sup>बं॰] जिसको बृहस्पति मणि बांधता है, [तेन मणिना] उस माणिसे [अधिनौ इनां कृषिं अभिरक्षतः] अधिनी-देव इसकी कृषिकी रक्षा करते हैं। [सः भिषम्यां महः दुद्दे ] वह उन वैद्योंके द्वारा इसे बडा तेज या अन्न देता है ॰ ।।१२॥

<sup>[</sup>यं.]..... [ रं मणि अपः विश्वतीः ] उस माणिको जल धारण करती हैं, [सदाः आक्षिता धावन्ति ] अक्षय होकर-सदा दोडती है [स अ.भ्यः अमृतं दुद्दे० ] वह इनके लिये अमृत देता हुं० ॥ १४ ॥

<sup>[</sup>यं॰] ... [तं शंभुवं मणि राजा वरुणः प्रसमुख्यत ] उस सुखदायी माणिको राजा वरुण छोड देता है, [सः अस्मै सस्यं दुदे ] वह इसके लिये सस्य देता है ॰ ॥ १५॥

<sup>[</sup>यं]... [तं मणि देवा बिश्रतः] उस मणिको देवोंने धारण किया और [ युधा सर्वान् छोकान् अजयन् ] युद्ध करके सब लोकोंको जीत लिया । [ स एभ्यः जिति इत् दुहे० ] वह इनको विजय देता है ० ॥ १६ ॥

यमबेष्नाद् बृहस्पतिवीताय मणिमाशवै । तिममं देवतां मणि प्रत्यमुश्चन्त शंभुवंस् । स आंभ्यो विश्वामिद् दुंहे भूयों भूयः श्वःश्वस्तेन त्वं द्विष्तो जहि॥ १७॥ ऋतवस्तमंबभतार्ववास्तमंबभत । संवत्सरस्तं बुद्धा सर्वे भूतं वि रक्षिति ॥ १८ ॥ अन्तुर्देशा अवधत प्रदिशुस्तमवधत । प्रजावितिसृष्टी मुणिद्विषुतो मेडधराँ अकः ॥ १९ ॥ अथर्वाणो अबभताथर्वणा अबभत । तैर्मेदिनो अङ्गिरसो दस्यूनां बिभिदुः पुरुस्तेन त्वं द्विषतो जीहे।। २०॥ (१९) तं धाता प्रत्यमुञ्जत स भूतं व्यंकल्पयत् । तेन त्वं द्विष्तो जंहि ॥ २१ ॥ यमबेधाद् बृहस्पतिर्देवेभ्यो असंरक्षितिम् । स मायं मणिरागमुद् रसेन सह वर्धसा ॥ २२ ॥ यमबेधाद् बृहस्पतिर्देवेभ्यो असुराक्षातिम्। स मायं मुणिरागमत् सह गोभिरजाविष्मिरत्नेन प्रजयां सह ॥ २३॥ यमबंद्राद् बृहस्पतिर्देवेश्यो असुरक्षितिम् । स मायं मुणिरागमत् सह बीहियवाभ्यां महंसा भूत्यां सह ॥ २४॥ यमबंधाद् बृहस्पतिर्देवेश्यो असुरक्षितिम्। स मायं मणिरागमनमधी वितस्य धारया कीलालेन मणिः सह ॥ २५ ॥ यमवंशाद् बृहुस्पतिंदुविभ्यो असुरक्षितिम्। सं मायं मणिरागमदूर्जिया पर्यसा सह द्रविणेन श्रिया सह ॥ २६॥

अर्थ-[यं॰]-[तं शंभुवं इमं मणि देवता प्रत्यमुश्चन्त] उस सुखदायी मणिको देवताओंने छोड़ दिया,[सः आभ्यः विश्वं इद् दुहै] वह इनके लिथे सब सुख देता है ॰ ॥ १७ ॥

[ऋतवः तं अवधात ] ऋतु उसको बांधते रहे, [ आर्तवाः तं अवधात ] ऋतुषे उत्पन्न पदार्थ उसको बांधते हैं।

[ संवरसरः तं बध्वा ] संवरसर उसे बायकर [ सर्वे भूतं विरक्षिति ] सब भूतमात्रकी रक्षा करता है ॥ १८।।

( अन्तर्देशा तं अवझत ) अन्तर्दिशाओंने उने बांघा, ( प्रादेशः तं अवझत ) दिशास्रोने उसे बांघा, यह ( धजापति

सृष्टो मणिः ) प्रजापतिने निर्माण किया मणि ( में द्विषतः अधरान् अकः ) मेरे शत्रु ओंको नीचे करता है ॥ १९॥

( अधर्याणो अवस्त ) अथर्वाओंने इसे बांधा ( आधर्वणा अवस्त ) आधर्याणिकोंने इसे बांधा था, ( तैः मेदिनः अंगिरसः) उससे बलवान हुए आंगिरस ( दस्यूनां पुरः विभिद्धः ) शत्रुओंके नगराँको तोडते रहे, ( तेन त्वं द्विषतः जिहे ) इससे तू अपने शत्रुओंको परास्त कर ॥ २० ॥

(तं धाता प्रत्यमुद्धत ) उसे धाताने धारण किया था। (सः भूतं व्यक्रत्पयत् ) वह भूतों को बनानेमें समर्थ हुआ

सेन स्वं द्विषत: जिह्न ) उसके बलसे तू अपने शत्रुओंको परास्त कर ॥ २१ ॥

(चंड) ...। असुरक्षिति ]जिस असुर-विनाशको (देवेभ्यः सृहस्पतिः अवभात् ) देवोंके लिये बृहस्पतिने बांधा था, (सः अयं मणिः मा ) वह मणि मेरे पास ( रसेन वर्चसा सह आगमत् ) रस और तेजके साथ आगया है ॥ २२ ॥

(यं०)... वह (गोभिः अजाभिः अज्ञेन प्रजया सह ) गौवें बकरियां, अन और प्रजाके साय ०। ॥ २३॥ (यं०)...(ब्रीहियवाभ्यां महसा भूत्या सह) चावल जों ता ऐश्वर्यके साथः ॥२४॥ ... (मधोः घृतस्य धारया कीलालेन सह ) धी, मधु और पेयकी धाराओं के साथ०॥२५॥... (प्रयसा द्रविणेन श्रियां सह ) दूध धन और श्रीके साथ०॥ २६॥ यमर्बंध्नाद् बृह्स्पतिर्देवेभ्यो असुरिक्षितिम् ।

स मायं मणिरागंमत तेर्जसा त्विष्यां सह यर्जसा कीत्र्या सह ॥ २७ ॥

यमर्बंध्नाद् बृह्स्पतिर्देवेभ्यो असुरिक्षितिम् । स मायं मणिरागंमत् सर्वाभिर्भातिभिः सह ॥ २८ ॥

तिम्मं देवतां माणं महा ददतु प्रष्टये । अभिश्चं क्षंत्रवर्षनं सपत्नदम्भनं माणिम् ॥ २९ ॥

ब्रह्मणा तेर्जसा सह प्रति मुश्चामि मे शिवम् ।

असुपत्नः स्पत्नहा सपत्नान् मेऽधराँ अकः ॥३०॥ (२०)

उत्तरं द्विष्तो माम्यं मणिः कृणोत् देवजाः । यस्य लोका हमे त्रयः पया दुग्धमुपासते ॥

स मायमाधि रोहत् मणिः श्रष्ठयाय मूर्धतः ॥३१॥

यं देवाः पितरों मनुष्या उपजीवंनित सर्वदा। स मायमधि रोहत माणिः श्रेष्ठयांय सूर्धतः॥३२॥
यथा बीजेमुर्वरांयां कृष्टे फालेन रोहाति । एवा मार्यि प्रजा प्रावोऽकंमकं वि रोहत् ॥ ३३॥
यसौ त्वा यज्ञवर्धन मणे प्रत्यमुंचं शिवम् । तं त्वं श्रेतदक्षिण मणे श्रेष्ठयांय जिन्वतात् ॥३४॥
प्तिमिध्मं समाहितं जुषाणा अग्ने प्रति हर्य होमैः ।

तिस्मिन् विदेम सुमति स्वस्ति प्रजां चक्षः पुशून्त्सिमिद्धे जातविद्धि ब्रह्मणा ॥३५॥ (२१)
॥ इति वृत्तीयोऽजुवाकः ॥३॥

भर्थ— (तेजसा स्विज्या यशसा कीर्त्या सह ) तेज, चमक, यश और कीर्तिके साय ।। २७॥ (सर्वाभिः भूतिभिः सह..... ) सब ऐश्वर्योके साथ वह मणि (मा जागमत्) मेरे पास आया है ॥२८॥

(तं इमं मणि) इस मणिको (देवता पुष्टेय मधा ददतु ) देवताएं पुष्टिके लिये मुझे देवें। यह ( जिमिसुं क्षत्रवर्षनं सपत्नदम्भनं मणि ) शत्रुनाशक, क्षात्रतेज बढानेवाला, वैरीका विध्वंसक यह मणि है ॥ २९॥

(ब्रह्मणा तेजसा सह)ज्ञान और तेजके साथ(मे शिवं प्रति सुंचामि)में इस कल्याणकारी माणिको धारण करता हूं। यह मणि (ब्रह्मणा तेजसा सह)ज्ञान और तेजके साथ(मे शिवं प्रति सुंचामि)में इस कल्याणकारी माणिको धारण करता हूं। यह मणि (ब्रह्मणा तेजसा सह)ज्ञान और तेजके साथ(मे शिवं प्रति सुंचामि)में इस कल्याणकारी माणिको धारण करता हूं। यह मणि

[ अयं देवता: मणि: ] यह देवोंसे उरपन्न होनेवाला मणि [ मां द्विषतः उत्तरं कृणोतु ] मुझे शत्रुओंसे आधिक उत्तम अवस्थामें रखे । [ यस्य दुग्धं ] जिससे दुहा गया सार [ इमे त्रयः लोकाः उपासते ] ये तीनों लोक प्राप्त करते हैं। [ सः अयं मणि: ] वह यह मणि [ मा श्रष्ठियाय मूर्धतः अधिरोहतु ] मुझे श्रेष्ठ स्थानके ऊपर चढावे ॥ ३१ ॥

(देवा: पितरः, मनुष्याः यं सर्वदा उपजीवान्ति) देव पितर और मनुष्य जिसपर सदा निर्भर रहते हैं, वह (श्रेष्ठयाय०) श्रेष्ठ स्थानपर मुझे चढावे ॥ ३२ ॥

(फालेन कृष्टे उर्वरायां) फालसे इल किये हुए भूमिमें (यथा बीजं रोहति) जैसा बीज उगता है, (एव मिय प्रजा: पशवः अश्वं वि रोहतु) वैसाही मेरे पास संतान, पशु और अन्न बहुत हो जावे॥ ३३॥

है (यज्ञवर्धन मणे) यज्ञ बढानेवाले मणे! ( स्वां शिवं यस्मै प्रति अमुचं ) तुझ ग्रुम मणिको जिसके लिये में धारण कराऊं, है (शतहक्षिण मणे) सौ प्रकारकी दक्षिणा देनेवाले मणि ! (तंस्वं श्रेष्ठयाय जिन्वतात् ) उसे तू श्रेष्ठाताके लिये बढाओ॥३४॥

हे अमे ! (समाहितं इध्मं जुपाणः ) प्रदिप्त इंधनका सेवन करता हुआ (होमैं: प्रति हर्य) हो महवनोंसे समृद्ध हो । (तस्मिन् समिद्धे जातवेदासे ) उस प्रदीप्त अमिते (ब्रह्मणा ) ज्ञानसे (सुमितं स्वस्ति प्रजां ) उत्तम बुद्धि, कल्याण, संतान, (चक्काः पद्मन् ) दृष्टि और पद्मुऑको (बिदेम ) प्राप्त करें ॥ ३५ ॥

इस स्कर्मे विशेष प्रकारके मणिके धारण करनेका महत्त्व दर्शांबा है।

# (७) सर्वाधारका वर्णन।

( ऋषि:-अथर्वा । देवता-स्क्रम्भः आत्मा वा )

कस्मिन्नक्तं तपों अस्याधि तिष्ठति कस्मिन्नक्तं ऋतम्स्याध्याहितम् । क वितं क श्रद्धाऽस्यं तिष्ठति कस्मिन्न सत्यमस्य प्रतिष्ठितम् ॥ १॥ कस्मादङ्गीद् दीप्यते अप्रिरंस्य कस्मादङ्गीत् पवते मातारिश्वी । कस्मादङ्गाद् वि मिमीतेऽधि चन्द्रमां मह स्कम्भस्य मिमानो अङ्गम् ॥ २ ॥ कस्मिकाङ्गे तिष्ठति भूमिरस्य कस्मिकाङ्गे तिष्ठत्यन्तारिक्षम्। कस्मिका तिष्ठत्याहिता द्यौः कस्मिनङ्गे तिष्ठत्यूत्तंरं दिवः ॥३॥ कं १ प्रेप्सन् दीप्यत ऊर्घो अग्निः कं १ प्रेप्सन् पवत मातुरिश्वा । यत्र प्रेप्सन्तीरभियन्त्यावृत्तः स्क्रम्भं तं ब्रूहि कत्मः स्विदेव सः ॥ ४ ॥ का धिमासाः का यनित मासाः संवत्सरेणं सह संविदानाः । यत्र यन्त्यत्वो यत्रातिवाः स्कम्भं तं ब्रीह कत्मः स्विद्वेव सः ॥ ५ ॥ क प्रेप्सन्ती युवती विरूपे अहोरात्रे द्रवतः संविदाने । यत्र शेप्सन्तीरभियन्त्यापः स्क्रम्भं तं ब्रंहि कत्मः स्विदेव सः ॥ ६ ॥

जर्थ-( अस्य किसमन् जंगे तपः जाधिष्ठाते ) इस मनुष्यके किस अवयवमें तप करनेकी शक्ति रहती है ? ( जस्य करिमन् अंगे ऋतं अध्याहितं ) इस मनुष्यके किस भागमें ऋत— सरलताका भाव रहता है ? ( अस्य अखा वर्त क तिष्ठि ) इसमें अदा और वत कहां रहते हैं ? ( अस्य किस्मन् अंगे सत्यं प्रतिष्ठितम् ) इसके किस अवयवमें सत्य रहता है ? ॥ १॥ (अस्य कस्मात् अंगात् अिप्तः दीप्यतं) इस परमात्माके किस अंगसे अग्नि प्रदीप्त होता है ? (कस्मात् अंगात् मातिरिका पबते ) इसके किस अवयवसे वायु बहता है? ( कस्मात् अंगात् चन्द्रमा अधि वि मिमीते ) किस अवयवसे चन्द्रगा प्रकाशित

होता है ? ( महः स्कंभस्य अंगं मिमानः ) और महान् स्कंभ अर्थात् विश्वाधारके किस अंगका मापन वह करता है ! ॥ र ॥

( अस्य कस्मिन् अंगे सूमिः तिष्ठति )इस परमात्माके किस अंगमें भूमे रहती है ? ( कस्मिन् अंगे अन्तरिशं तिष्ठति ) किस अंगमें जन्तरिक्ष रहता है ? (किसान् अंगे आहिता छो: तिष्ठति ) किस अंगमें यह सुरक्षित युलोक रहता है ? और (किसमन् कंगा उत्परं दिवः तिष्ठति) किस अंगेमें उच्चतर खुलोकके परला भाग रहता है ? ॥ ३ ॥

( ऊर्ध्व: अप्रिः क प्र-ईप्सन् दीप्यते ) ऊपरका आप्रे अर्थात् सूर्य किस ओर देखता हुवा प्रकाशता है ? ( मातरिश्वा क्व प्र-ईप्सन् पवते) वायु कहां दृष्टि रखकर बहता है ? (यत्र प्र-ईप्सन्ती: आवृत: अभियन्ति) जहां दृष्टि रखते हुए ये अलप्रवाह चल रहे हैं, ( तं स्कंभं ब्राहे ) उस सर्वाधारके विषयमें मुझे कह दे कि ( सः कतमः स्वित् एव ) वह कीनसा है ? ॥ ४ ॥

( अर्थमासाः मासाः ) पक्ष और महीने ( संवरसरेण सह संविदानाः ) वर्षके साथ मिलते हुए ( क क यन्ति ) कहां कहां भला चल रहे हैं ? ( यत्र ऋतनाः यत्र कार्तवाः यन्ति ) जहां ये ऋतु और ऋतुमें उत्पन्न पदार्थ चल रहे हैं, ( तं स्कंभं मृद्धि ) उस सर्वाध रके विषयमें कह कि वह कौनसा पदार्थ है ? ॥ ५॥

(क्ब प्र-ईप्सन्ती विरूपं युवती ) किस ओर लक्ष्य रखकर ये विरुद्ध रूपवाली क्षियें अर्थात् ( अहोरान्ने ) दिन प्रभा भीर रात्री ( संविदाने द्वतः ) मिलकर दौंड रहीं हैं ? ( यत्र प्र-ईप्सन्तीः आपः अभियन्ति ) जहां लक्ष्य रखकर जल जा रहे हैं, ( रुईंभें ) उसी सर्वाधारके विषयमें कह दे कि वह कौनसा पदार्थ है ? ॥ ६॥

यस्मिन्द्द्तुब्ब्बा श्रुजापिति ह्योंकान्द्सर्वा अधारयत् । स्क्रम्भं तं ब्रेहि कतुमः स्विदेव सः ॥ ७॥ यत्पर्मम्यमं यच्चं मध्यमं श्रुजापितः समुजे विश्वक्रिपम् ।

कियंता स्क्रम्भः प्र विवेश तृत्र यत्र प्राविश्वात्किय्त्तप्रेभूत्र ॥ ८ ॥ कियंता स्क्रम्भः प्र विवेश भूतं कियंद्भविष्यद्वन्वाशंयेऽस्य ।

एकं यदङ्गकंणोत्सहस्रधा कियंता स्क्रम्भः प्र विवेश तर्त्र ॥ ९ ॥ थत्रं ह्योकांश्च कोशांथापो ब्रह्म जनां विदुः ।

असंच यत्र सच्चान्त स्क्रम्भं तं ब्रेहि कतुमः स्विदेव सः ॥ १० ॥ (२२)

यत्र तपः पराक्रम्यं वृतं धारयत्युत्तरम् ।

ऋतं च यत्रं श्रुद्धा चापो ब्रह्मं सुमाहिताः स्क्रम्भं तं ब्रेहि कतुमः स्विदेव सः ॥ ११ ॥

यह्मन्भूमिर्न्तिरक्षं द्योपिस्मन्नध्याहिता ।

यत्राविश्वन्द्रमाः सर्यो वात्स्तिष्ठन्त्यापिताः स्क्रम्भं तं ब्रेहि कतुमः स्विदेव सः ॥ १२ ॥

यस्य त्रयंस्विश्वदेवा अङ्गे सर्वे सुमाहिताः । स्क्रम्भं तं ब्रेहि कतुमः स्विदेव सः ॥ १२ ॥

अर्थ—( यहिमन् स्तब्ध्वा ) जिस आधारपर रहकर ( प्रजापितः सर्वान् कोकान् अधारयत् ) प्रजापितने सम लोकांका धारण किया ( तं स्कंभं० ) उस सर्वाधारके विषयमें कह कि वह कीन है ? ॥ ७ ॥

<sup>(</sup>यत् परमं अवमं यत् च मध्यमं ) जो श्रेष्ठ निकृष्ट और जो मध्यम (विश्वरूपं प्रजापितः सस्त्रे ) विश्वरूप प्रजापितने उत्पन्न किया है, (तन्न स्वस्मः कियता प्रविवेश ) वहां सर्वाधारने कितना प्रवेश किया है और (यत् न प्राविशत् तत् कियत् वभूव ) जहां वह प्रविष्ट नहीं हवा वह कितना हुवा है ? ॥ ८ ॥

<sup>(</sup> स्कम्मः भूतं कियता प्रविवेश ) यह सर्वोधार भूतकालके विश्वमें कितने अंशसे प्रविष्ट हुवा था ? ( अस्य कियत् भविष्यत् भविष्यत् अनु-आशये ) इसका कितना अंश भविष्यमें उत्पन्न होनेवाले विश्वमें प्रविष्ट होगा ? (यत् एकं अंगं सहस्रधा अकृ-णोत् ) जिसने अपने एक अंगको ही हजारों प्रकारों में वर्तमानकालमें प्रकट किया है (तम्र स्कंभः कियता प्रविवेश ) वहां सर्वाधार कितना प्रविष्ट हुआ है ? ॥ ९ ॥

<sup>(</sup> यत्र छोकान् कोशान् ) जिसमें सब लोक और कोश रहते हैं और ( आपः ब्रह्म ) जहां जल और इह्म रहता है ऐसा ( जनाः विदुः ) लोग जानते हैं, ( असत् च सत् च यत्र अन्तं) सत् और असत् जहां मिला है ( तं स्कंभं ब्रह्म ) उस सर्वाधार का वर्णन मुझे कह सः कतमः स्वित् एव ) वह भळा कौन है ? ॥ १० ॥

<sup>(</sup>यत्र) जिसके आधारसे (पराक्रम्य तयः) बढा प्रयान करके तप (उत्तरं व्रतं धारयति) उच्चृतर व्रतका धारण करता है तथा जहां (यत्र ऋतं श्रद्धा च आपः ब्रह्म) ऋत श्रद्धा ज्ञाप् और ब्रह्म (समाहिताः) सुस्थिर रहे हैं (तं स्कंमं ब्रह्मि॰) उस सर्वाधारके विषयमें कह कि वह कीन हैं ?॥ १९॥

<sup>(</sup>यस्मिन्) जिसमें (भूमिः अन्तिरिक्षं ग्रीः) पृथ्वी, अन्तिरिक्ष और ग्रुलोक (अध्याहिता) टिके हैं और (यत्र अभिः चन्द्रमाः सूर्यः वातः) जिसमें अग्नि, चन्द्र, सूर्यं और वायु [आर्पिताः तिष्ठन्ति ] आश्रय लेकर रहते हैं उस [तं स्कंमं ] सर्वाधारके विषयमें कह कि वह कीन है ?॥ १२॥

<sup>[</sup>सर्वे त्रयः त्रिंशत देवाः ] सब तैतीस देव [ यस्य अंगे समाहिताः ] जिसके शरीरमें स्थिर हुए हैं [ तं स्कंभं० ] उस सर्वाधारके विषयमें कह कि वह कीन हैं ? ॥ १३ ॥

यत्र ऋषयः प्रथमजा ऋचः साम यर्जुर्मही । एक विर्यस्मित्रापितः स्कम्मं तं ब्र्हि कन्मः स्विदेव सः ॥ १४ ॥ यत्रामृतं च मृत्युश्च पुरुषेऽधि समाहिते। समुद्रो यस्य नाड्यं १: पुरुषेऽधि समाहिताः स्कम्भं तं बूहि कत्मः स्विद्रेव सः ॥ १५॥ यस्य चर्तसः प्रदिशों नाड्यं १ स्तिष्ठंन्ति प्रथमाः। युज्ञो यत्र पराक्रान्तः स्क्रम्भं तं बूहि कतुमः स्विदेव सः ॥ १६ ॥ ये पुरुषे ब्रह्म विदुस्ते विदुः परमेष्ठिनम् । यो वेदं परमेष्ठिनं यश्च वेदं प्रजापंतिम् । ज्येष्ठं ये ब्राह्मणं विदुस्ते स्क्रम्भमंनुसंविदुः॥ १७॥ यस्य शिरों वैश्वानुरश्रक्षुरिहर्मोऽभवन् । अङ्गानि यस्य यातर्त्रः स्कम्भं तं बूहि कतुमः स्विदेव सः ॥ १८॥ यस्य ब्रह्म मुखंमाडुर्जिह्वां मंधुक्शामुत । विराजम्थो यस्याहुः स्क्रम्भं तं ब्रूहि कत्मः स्विदेव सः ॥ १९॥ यस्माद्दवी अपातंक्ष्यन् यजुर्यस्मोद्याकंषन् । सामानि यस्य लोमान्यथर्वाङ्गरसो मुखं स्कुम्भं तं ब्रूंहि कतुमः स्विदेव सः ॥२०॥

अर्थ- [यत्र प्रथमजा: ऋषयः] जिसमें पहिले बने ऋषि तथा [ऋचः साम यजुः मही] ऋग्वेद, सामवेद, यजुर्वेद व बडी ब्रह्मविधा अर्थात् अधर्ववेद रहे हैं, [ यस्मिन् एक ऋषिः आर्थितः ] जिसमें एक मुख्य ऋषि आधार लिये हैं, [ तं स्कंभं० ] उस सर्वाधारके विषयमें कह कि वह कौन है ?॥ १४॥

[ यत्र पुरुषे ] जिस पुरुषमें [ अमृतं च मृत्युः च समाहिते ] अमरत्व और मरण रहता है, [ यस्य नाट्यः समुद्रः ] जिसकी नाडियां समुद्र है, जो [ पुरुषे भिं समाहिताः ] जो पुरुष है शरीरमें हैं, [ तं स्कंभं० ] उस सर्वाधार के

विषयमें कह कि वह कीन है ? ॥ १५॥

[ चतम्नः प्रथमाः प्रदिशः ] चारों पहिली दिशाएं [ यत्र नाड्यः तिष्ठनित ] जहां नाडियां होकर रहीं है, [ यत्र यहः पराक्रान्तः] जहां यज्ञ पराक्रम कर रहा है [तं स्कंभं०] उस स्कंभके विषयमें कह कि वह कौनला है ? ॥ १६॥

[ ये पुरुषे ब्रह्म विदुः ] जो इस मनुष्यके ब्रह्मका साक्षास्कार करते हैं [ ते विदुः परमेष्ठिनं ] वे परमेष्ठिको जानते हैं, [ यः वेद परमोध्यनं ] जो परमेध्यीको जानता है और [ यः च प्रजापति वेद ] जो प्रजापतिको जानता है, और [ ये ज्येष्ठं ब्राह्मणं विदुः ] जो ज्येष्ठ ब्राह्मणको जानते हैं [ ते स्कंभं अनुसंविदुः ] वे सर्वाधारकी अच्छी तरह जानते हैं ? ॥ १७॥

[यस्य शिर: वैश्वानरः] जिसका सिर वैश्वानर अग्नि है, [चश्चः भंगिरसः भभवन्] और आंख अंगिरस हो गये हैं, [यस्य अंगानि यातवः ] जिसके अवयव यातु—राक्षस— हैं [तं स्कंभं०] उस स्कंभके विषयमें कह कि वह कीन है ? ॥ १८॥

[ यस्य मुखं ब्रह्म बाहुः ]जिसका मुख ब्रह्म है ऐसा कहते हैं, [उत मधुकशां जिह्नां । बीर जिह्ना मधुकशा हुई है। [यस्य जधः विराजं] जिसके स्तन-दुरधाशय यह विराट् स्वरूप है [ तं स्कंभं० ] उस स्कंभके विषयमें कह कि वह कौन है? ॥ १९ ॥

[यस्मात् ऋचः अपातक्षन्] जिससे ऋचाएं बनीं, [यस्मात् यजुः अपाकषन्] जिससे यजु बने, (यस्य छोमानि सामानि] जिसके लोग साम हैं, जिसका [ मुखं अथर्वा आगिरसः ] मुख आगिरसः अथर्वा है, [तं स्कंभं० ] उस सर्वाधारके विषयमें कह कि वह कोन है ? ॥ २०॥

ום ו מו עו בל פה /

अस्च्छाखां प्रतिष्ठेन्तीं परमामें जनां विदुः । उतो सन्मन्यन्तेऽवरे ये ने शाखीमुपासेते ॥२१॥ यत्रादित्यार्थं रुद्राश्च वसंवश्च समाहिताः ।

भूतं च यत्र भव्यं च सेवें लोकाः प्रतिष्ठिताः स्क्रमं तं ब्रीह कत्मः स्विदेव सः ॥ २२ ॥ यस्य त्रयंस्थिय हेवा निधि रक्षन्ति सर्वदा । निधि तम् को वेद यं देवा अभिरक्षय ॥ २३ ॥ यत्रं देवा ब्रह्मविदो ब्रह्मं व्येष्ठमुपासेते । यो वै तान्विद्यात्प्रत्यक्षं स ब्रह्मा वेदिता स्यात् ॥२४॥ वृहन्तो नाम ते देवा येऽसंतः परि जित्तरे । एकं तदङ्गं स्क्रम्भस्यासंदाहुः परो जनाः ॥२५॥ यत्रं स्क्रम्भः श्रंजनयंन् पुराणं व्यवंतियत् । एकं तदङ्गं स्क्रम्भस्यं पुराणमनुसंविद्धः ॥ २६ ॥ यस्य त्रयंस्थियदेवा अङ्गे गात्रां विभेजिरे । तान् वै त्रयंस्थियदेवानेकं ब्रह्मविद्दे निद्धः ॥२६ ॥ यस्य त्रयंस्थियदेवा अङ्गे गात्रां विभेजिरे । तान् वै त्रयंस्थितदेवानेकं ब्रह्मविद्दे निद्धः ॥२८ ॥ हिर्ण्युगर्भं पर्ममंतत्युद्यं जनां विद्धः । स्क्रम्भस्तद्ये प्रातिश्चद्विर्णयं लोके अन्त्रा ॥ २८ ॥ स्क्रम्भे लोकाः स्क्रम्भे तपः स्क्रम्भेऽध्युतमाहितम् । स्व ॥ २९ ॥ स्क्रम्भे त्वा वेद प्रत्यक्षमिन्द्वे सर्वे समाहितम् ॥ २९ ॥

सर्थ- [असत्-शाखां भविष्ठ-र्ता] असत्सं उत्पन्न हुई स्नीर स्थिरतासे रहनेवाली एक शाखा है उसे [जनाः परमं हव विदुः] मनुष्य परमश्रेष्ठ तत्त्व है ऐसा मानते हैं। [ उत ये अवरे सत् मन्यन्ते ] और जो दूधरे लोग हें वे उसकी सत् ही मानते हैं [ते शाखां उपासते] वे उसी शाखाकी उपासना करते हैं॥ २१॥

[यत्र] जहां भादित्य रुद्र और वसु [समाहिताः ] रहते हैं, [भूतं भव्यं च ] भूत, वतमान और भविष्य तथा [यत्र सर्वे स्रोकाः प्रतिष्ठिताः] जहां ये सब लोक आधार लिये हैं [तं स्कंभं०] उस सर्वाधारके विषयमें कह कि वह कौन हैं!॥२२॥

[ त्रयः त्रिंशत देवाः ] तैतीस देव [ यस्य निाधें सर्वदा रक्षान्त ] जिसके निधिकी सर्वदा रक्षा करते हैं, हे देवी ! [ यं वाभिरक्षण ] जिसकी तुम रक्षा करते हो, [ तं निधिं अद्य कः वेद ] उस निधिको आज कीन जानता है ? ॥ २३॥

[यत्र ब्रह्मविदः देवाः ] जहां ब्रह्म जाननेवाले विद्वान् ज्ञानी | ज्येष्ठं ब्रह्म उपासते ] श्रेष्ठ ब्रह्मकी उपासना करते हैं, [यः वे तान् प्रत्यक्ष विद्यात्] जो निश्चयपूर्वक उनकी प्रत्यक्ष जानेगा [सः वेदिता ब्रह्मा स्यात् ] वह ज्ञाता ब्रह्मा हो जायगा ॥२४॥

[ते देवाः बृहन्तः नाम ] वे देव बडे प्रसिद्ध हैं, [ये असतः परि जिल्लारे ] जो असत् से अर्थात् प्रकृतिसे उत्पन्न हुए हैं, [तत् एकं स्कम्भस्य अगं ] वह स्कंभका एक अंग है, जिसको [जनाः असत् परः आहुः ] ज्ञानी लाग असत् परंतु श्रेष्ठ है ऐसा कहते हैं ॥ २५॥

[ यत्र स्कंभः प्रजनयन् ] जहां सर्वाधार आत्मा सृष्टि-उत्पत्ति करता हुआ [ पुराण ब्यवर्तयत् ] पुराणकोही विवर्तित, करता है, [ तत् स्कंभस्य एकं संगं ] वह सर्वाधार आत्माका एक संग [ पुराणं अनुसंविद्धः ] पुराण करकेही जानते हैं ॥ २६ ॥ [ यस्य संगे गात्रा ] जिसके शरीरके अवयवोंमें [ त्रयःत्रिंशत् देवाः विभेजिरे ] तैतीस देव विभक्त होकर रहे हैं, [तान्

वै अयः त्रिंशत् देवान् ] उन तैतीस देवोंको [ एके ब्रह्मविदः विदुः ] अकेले ब्रह्मज्ञ नीही जानते हैं ॥ २७॥

(जनाः हिरण्यगर्भं) लोक हिरण्यगर्भका (परमं अनित-उद्यं विदुः) श्रेष्ठ और उच्च जानते हैं, (लोके अन्तरा) इस लोकके बीचमें (अमे स्कंमः तत् हिरण्यं प्रासिखत् ) प्रारंभमें सर्वोधार आत्मानेही वह सुवर्णमय हिर्ण्यगर्भ निर्माण किया॥ २८॥

(स्कॅमे लोकाः) स्कम्भ सर्वाधार परमातमा है, उसके आधारसे सब लोग रहे हैं, (स्कंमे तपः) उसीमें तप रहता है, (स्कंमे अधि ऋतं आहितं) उसीके आधारसे ऋत रहता है, हे (स्कंम) सर्वाधार! में (त्वा अत्यक्षं वेद) में तुझे प्रत्यक्ष जानता हूं, कि तुझ (इन्द्रे सर्व समाहितं) इन्द्रमें ही यह सब समाया है ॥ २९॥

इन्द्रें लोका इन्द्रें तप् इन्द्रेऽध्युतमाहितम्। इन्द्रें त्वा वेद प्रत्यम् स्कम्मे सर्वे प्राविष्ठितम् ३०(२४) नाम् नाम्नां जोहवीति पुरा स्यीत् पुरोषसंः।
यद्जः प्रथमं संवभ्व स ह तत् स्वराज्यभियाय यस्मान्नान्यत् पर्मास्त भृतम्।। ३१॥ यस्य भूमिः प्रमाऽन्तिरिक्षमुतोदरंम्। दिवं यञ्चके मूर्षानं तस्मै ज्येष्ठाय ब्रक्षंणे नर्मः॥ ३२॥ यस्य सर्यश्रक्षंश्चन्द्रमाञ्च पुनर्णवः। अप्रिं यञ्चक आस्यं? तस्मै ज्येष्ठाय ब्रक्षंणे नर्मः॥ ३२॥ यस्य वातः प्राणापानो चक्षुराङ्गरसोऽभवन्। दिशो यञ्चके प्रज्ञानीस्तस्मै ज्येष्ठाय ब्रक्षंणे नर्मः॥ ३४ स्कम्भो दाधार् द्यावापृथ्वित जुभे इमे स्कम्भो दाधार्थितः वात्रापृथ्वित जुभे इमे स्कम्भो दाधार्थितः । ३५॥ स्कम्भो दाधार् प्रदिशः पद्वाः स्कम्भ इदं विश्वं स्वत्मा विवेशः॥ ३५॥ सम्पत्ति तपसो जातो लोकान्तसर्वीन्तसमान्शे । सोमं यञ्चके केवेलं तस्मै ज्येष्ठाय ब्रक्षणे नर्मः।। ३६॥ सोमं यञ्चके केवेलं तस्मै ज्येष्ठाय ब्रक्षणे नर्मः।। ३६॥ सोमं यञ्चके केवेलं तस्मै ज्येष्ठाय ब्रक्षणे नर्मः।। ३६॥

भर्थ- [ इन्द्रे ] इन्द्रमें सब लोक, तप और ऋत रहता है। हे इन्द्र!में (त्वा प्रस्पक्षं वेद) तुझे प्रत्यक्ष जानता हूं कि तुझी ( स्कंभे सर्व प्रतिष्ठितम् ) स्कंभ है जिसमें यह सब समाया है ॥ ३०॥

[सूर्यात् पुरा उषसः पुरा ] सूर्योदयके पूर्व उषःकालके भी पूर्व [नाम्ना नाम जोहवीति ] नामके साथ ईश्वरके यशका गान करता है, ईशभक्ति करता है। [यत् मजः प्रथमं सं बभूव ] जब इस प्रकार प्रयत्नशील मात्मा प्रथम ईश्वरसे सम्यक् संगत होता करता है, ईशभक्ति करता है। [यत् मजः प्रथमं सं बभूव ] जब इस प्रकार प्रयत्नशील मात्मा प्रथम ईश्वरसे सम्यक् संगत होता करता है, [सः ह तत् स्वराज्यं इयाय ] वही उस स्वराज्य—स्वात्मानंद स्वराज्यको प्राप्त करता है कि [यसमात् अन्यत् परं भूतं न कित् ] जिससे दूसरा श्रेष्ठ कुछ भी बना नहीं है ॥ ३१ ॥

[ यस्य भूमिः प्रमा ] जिसकी भूमि एक पांवका प्रमाण है, [उत अन्तरिक्षं उदरं ] और अन्तरिक्ष उदर है, [यः दिवं मूर्धीनं चके ] जिसने युलोकको अपना सिर बनाया है [तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः] उस श्रष्ठ ब्रह्मके लिये नमस्कार है ॥३२॥

[ यस्य सूर्यः चक्षुः ] जिसके आंख सूर्य, [ पुनः नवः चन्द्रमाः च ] भीर फिराफिर नथा बननेवाला चन्द्रमा है, [ यः भिर्म ज्यष्टाय ब्रह्मणे नमः ] उस श्रेष्ठ ब्रह्मके िलेये नमस्कार है। [ तस्मै ज्यष्टाय ब्रह्मणे नमः ] उस श्रेष्ठ ब्रह्मके िलेये नमस्कार है। [ इ. ॥

[यस्य प्राणापानी वातः] जिसके प्राण और अपान यह वायु हैं, और [चक्षुः अंगिरसः अभवन् ] आंख आंगिरस बने हैं, [यः दिशः प्रज्ञानीः चक्रे ] जिसने दिशाओं को प्रज्ञा साधन कान बनाये हैं, [तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणं नमः ] उस श्रेष्ठ ब्रह्मके लिये नमस्कार है ॥ ३४॥

[स्कंम: हमे उमे यावापृथिवी दाधार ] इस सर्वे धारने ये पृथ्वी और युलोक धारण किये हैं, [स्कंम: उन अन्तिरिक्षं दाधार] उसीने विस्तृत अन्तिरिक्षं धारण किया है, [स्कंम: षट् उर्वी: प्रदिश: दाधार] उसीने ये छः बडी दिशाएं धारण की है, [स्कंम: हदं विश्वं भुवनं आविवेश ] वही इस सब विश्वमें प्रविष्ट है ॥ ३५ ॥

(यः तपसः श्रमात् जातः) जो तपके श्रमसे प्रकट होकर (सर्वान् लोकान् सं जानशे) सब लोकोंको व्यापता है, (यः सोमं केवलं चके) जिसने सोमकोही केवल [ एकही उत्तम भौषधिरूप बनाया ] है, (तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः) उस श्रेष्ठ ब्रह्मके लिये नमस्कार है ॥ ३६ ॥

कुथं वातो नेलंयित कुथं न रंमते मर्नः । किमापंः सृत्यं प्रेप्सन्तीनेलंयिनत कुदा चन ॥३७॥
महद्यक्षं स्वनस्य मध्ये तपिस कान्तं सेलिलस्यं पृष्ठे ।
तिस्मन्छ्यन्ते य उ के च देवा वृक्षस्य स्कन्धः परितं इव शाखाः ॥ ३८ ॥
यस्मै इस्ताम्यां पादास्यां वाचा श्रोत्रेण चक्षुषा ।
यस्मै देवाः सदां बुल् प्रयच्छेन्ति विमितेऽमितं स्क्रम्भं तं ब्रीहि कतुमः स्विदेव सः ॥ ३९ ॥
अप तस्यं हुतं तमो व्यावृत्तः स पापमते । सवीणि तिस्मिन् व्योतीषि यानि त्रीणि पृजापेती ४०
यो वेतुसं हिरण्ययं तिष्ठन्तं सिल्ले वेदं । स व गुद्धाः प्रजापेतिः ॥ ४१ ॥
तन्त्रमेके युवती विरूपे अभ्याक्तामं वयतः वण्मयूखम् ।
प्रान्या तन्त्रीत्तिरते धत्ते अन्या नापं वृज्ञाते न गमातो अन्तम् ॥ ४२ ॥
तयीर्हं पिनृत्यंन्त्योरिव न वि जानामि यतुरा प्रस्तात् ।
पुमानेनद्वयुत्युद्गृणित् पुमनिन्दि जमाराधि नाके ॥ ४३ ॥
इमे म्यूखा उपं तस्त्रभुदिवं सामानि चकुस्तसंराणि वातंवे ॥ ४४ ॥ (२५)

अर्थ- ( कथं वात: न ईंख्यिति) कैसा वायु स्थिर नहीं रहता ? (कथं मनः न रमते) क्यों मन नहीं रमता ? (किं सत्यं प्र-ईंप्सन्ती: क्षापः ) क्या सलकी प्राप्तिकी इच्छासे जल (कदा चन न ईंख्यन्ति ) कभी स्थिर नहीं रहता ॥ ३७ ॥

( सुवनस्य मध्ये महत् यक्षं ) इस विश्वके मध्यमें बडा पूज्य एक देव है, ( तपिस क्रान्तं सालिकस्य पृष्ठे ) ताप-उज्यता हैनेमें विशेष क्रान्तिवाला जो जलके पृष्ठभागमें है, ( तिस्मन् ये उ के च देवाः श्रयन्ते ) उसीमें जो कोई देव हैं, -रहते हैं, वृक्षस्य स्कन्धः परितः शाखा इव ] जिस तरह वृक्षका स्कन्ध और उसके चारों ओर शाखा होते हैं ॥ ३८ ॥

[ यस्मै हस्ताभ्यां पादाभ्यां ] जिसके लिये हाथों पावां [वाचा श्रोत्रेण चक्षुषा ] वाणी, कानों और आंखोंसे [ देवाः सदा अमितं बिंक यस्मै विमिते प्रयच्छिन्ति ] देव सदा अमितं वपहार जिसके अमितके लिये देते हैं, [ स्कंभं तं श्रूहि कतमः स्वित् एव सः ] उस सर्वाधारके विषयमें कह, कि वह कीन है ? ॥ ३९॥

[ तस्य तमः अपहतं ] उसका अज्ञान दूर हो चुका है, [ सः पाटमना व्यावृत्तः ] वह पापसे दूर हो चुका है, [ यानि त्रीणि ज्योतीं वि ] जो तीन ज्योतियां हैं, [ सर्वाणि तास्मिन् प्रजापती ] वे सब प्रजापतिमें हैं।। ४०॥

[यः साळेले दिरण्ययं वेतसं तिष्ठन्तं वेद ] जो जलमें सुवर्णका वेतस ठहरा हुआ है, यह जानता है, [ सः वै गुह्यः प्रजापतिः ] वही गुह्य प्रजापति है ॥ ४९ ॥

[ एके विरूपे युवती ] दो विरुद्ध रूपवाली स्त्रियां [ घट् मयूखं तंत्रं ] छः खंटीयोंवाला ताना [ आभि आ क्रामं वयतः ] वार्रवार घूमघूमकर बुनती हैं, उनमेंसे [ अन्या तन्तून् प्रतिरते ] दूसरी घागोंको फैलाती है और [ अन्या धत्ते ] दूसरी उनको धारण करती है, [ न अपवृञ्जाते ] न विश्राम करती हैं और [ न गमातो अन्तं ] न समाप्त करती हैं ॥ ४२ ॥

[परिनृत्यन्थोः इव तयोः] नाचती हुई सी उन दोनों स्त्रियोमेंसे [ यतरा परस्तात् न विजानामि] कौनसी परली है, यह में नहीं जानता । [ एनत् पुमान् वयाति ] इसको एक पुरुष बुनता है [एनत् पुमान् उद्गृणात्ति] इसको दूसरा पुरुष उकेलता है और वह [ अधि नाके विजमार ] खर्गमें इसको धारण करता है ॥ ४३ ॥

[इमे मयूखाः दिवं उप तस्तभुः] वे खूटियां द्युलोकको थाम कर धारण करती हैं। [ सामानि वातवे तसराणि चक्रुःः] सामोंको बुननेके लिये तन्तुजाल जैसे बनाये हैं।। ४४॥

## (८) ज्येष्ठ ब्रह्मका वर्णन ।

(ऋषि:- कुत्सः । देवता- आत्मा )

यो भूतं च भन्यं च सर्वं यथां घितिष्ठति । स्वं १ यसं च केवं छं तसे उपे छाप ब्रह्मणे नर्मः ॥१॥ स्कम्भेनेमे विष्टिभिते द्यौरच भूमिश्र तिष्ठतः। स्कम्भ इदं सर्वेमात्मन्वद्यत्प्राणित्रिमिषच्च यत्॥२॥ तिस्रो हे प्रजा अत्यायमायन न्यं १ त्या अर्कम्भितोऽविश्वन्त । बृहन् हे तस्थी रजसो विमाना हरितो हरिणीरा विवेश ॥ ३॥ द्यादंश प्रध्यं रचक्रमेकं त्रीणि नभ्यानि क उत्ति केते । तत्राहंतास्रीणि श्वतानि श्वद्यमा एकं एक्जः । तस्मिन् हापित्वमिन्छन्ते य एषामेकं एक्जः॥५॥ इदं सिवित् विजीनिह षद्यमा एकं एक्जः। तस्मिन् हापित्वमिन्छन्ते य एषामेकं एक्जः॥५॥ आविः सिमिहितं गुहा जरुनामं महत्यदम् । तत्रेदं सर्वमार्थितमेनंत्र्याणत्प्रतिष्ठितम् ॥ ६ ॥

अर्थ-[यः भूषं भव्यं] जो भूतकालके और भविष्यकालके तथा वर्तमानकालके भी [यः सर्वं अधितिष्ठति ] जो सब-पर अधिष्ठाता होकर रहता है, [यस्य च केवळं स्वः ] जिसका केवल प्रकाशमय स्वरूप है, [तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः] उस श्रेष्ठ ब्रह्मके लिये नमस्कार है ॥ १॥

[स्कंभेन वि-स्तिभते] इस सर्वाधार परमात्माने थोपे हुए [द्योः च भूमिः च तिष्ठतः] युलोक और भूमिये ठहरे हैं, [यत् प्राणत् यत् निमिषत् च] जो प्राण धारण करता है और जो आंखें झपकता है, [इदं सर्वं आत्मन्वत् स्कंभे] यह सब आत्मासे युक्त विश्व स्कंभमें है। २।।

[तिस्नः इ प्रजाः अत्यायं भायन् ] तीन प्रकारकी प्रजाएं अतिक्रमणको प्राप्त होती हैं, [अन्या अर्क भितः नि मिन भानत ] एक प्रकारकी [सत्त्वगुणी प्रजा ] सूर्यको प्राप्त होती है, दूसरी [ बृहन् ह रजसः विमानः तस्थौ ] बडे रजे।लोकको मापती हुई रहती है, और तीसरी [ हरिणीः हरितः भाविवेश ] हरण करनेवाली हरिहणेको प्रविष्ठ होती है ॥ ३ ॥

[द्वादश प्रधयः ] बारह प्रधियां है, [एकं चकं ] एक चकं है, [त्रीणि नभ्यानि ] तीन नाभियां है, [कः उतत् चिकेत ] कीन भला उसे जानता है ? [तत्र त्रीणि शतानि षष्टिः च शङ्कवः भाहताः ] उस चक्रमें तीन सौसाठ खूटियों लगायीं हैं और उतने ही [सीछाः] खील लगाये हैं, [ये अविचाचलाः] जो हिलनेवाले नहीं है ॥ ४ ॥

हे [सवितः] सविता! [इदं विजानीहि] यह तू जान कि यहां [घट् यमाः एकः एकजः िछः जोडे हैं और एक अने के हि। [यः एषां एकजः एकः ] जो इनमें अकेला एक है [तास्मन्] उसमें [इ आपिश्वं इंच्छन्ते ] निश्चयसे अपना संबन्ध जोडनेकी इच्छा अन्य करते हैं ॥ ५॥

[गुहा जरन नाम ] गुहामें संचार करनेवाला जो [महत् पदं ] वहा प्रसिद्ध स्थान है, वह [आविः सिद्धादितं ] वह प्रकट होनेयोग्य संनिध भी है, जो [एजत् प्राणत् ] कांपनेवाला और प्राणवाला है, वह [तम्र हदं सर्वे आपितं प्रतिष्ठितं ] वहीं उस गुहामें समर्पित और प्रतिष्ठित है।। ६।। एकंचकं वर्तत एकंनीम सहस्राक्षरं प्र पुरो नि पुत्रा ।

अर्थेन विश्वं सुर्वनं ज्ञान यदंस्यार्थं के? तद्धंभ्व ॥ ७ ॥

प्रश्चाही वृहत्यप्रमेषां प्रष्टेयो युक्ता अनुसंवृह्गित ।

अयातमस्य दृह्ये न यातं प्रं नेद्दीयोऽवंरं द्वीयः ॥ ८ ॥

तिर्यग्विलश्चमस ऊर्ध्ववृष्ट्नस्तिसम् यशो निहितं विश्वरूपम् ।

तदांसत् क्रष्यः सप्त साकं ये अस्य गोपा महतो वंभृवः ॥ ९ ॥

या पुरस्तांद्युज्यते या चं पृश्वाद्या विश्वतो युज्यते या चं स्वतः ।

यया पुतः प्राङ् तायते तां त्वां पृच्छामि कतमा सर्चाम् ॥ १० ॥ (२६)

यदेजंति पर्तति यच्च तिष्ठंति प्राणद्प्राणिनिम्षच् यद्भवंत् ।

तद्दांधार पृथिवी विश्वरूपं तत्संभ्यं भवत्येकंमेव ॥ ११ ॥

अनुन्तं विर्ततं पुक्तानुन्तमन्तंवच्या सर्मन्ते ।

ते नांकपालश्वराति विचिन्वन्विद्धानभूतमुत भव्यंमस्य ॥ १२ ॥

अर्थ- ( एक चक्रं एकनेमि वर्तते ) एक चक्र एकही मध्यनाभिवाला है, जो [ सहस्र-आरं प्र पुरः नि पश्चा ] हजारी आरोंसे युक्त आगे और पीछे होता है। [ अर्धेन विश्वं भुवनं जजान ] आधेसे सब भुवन बनाये हैं और [ यत् अस्य अर्धे के तत् बभूव ] जो इसका आधा भाग है, वह कहां रहा है॥ ७॥

[एषां पञ्चवाही अयं वहित ] इनमें जो पांचोंसे उठायी जानेवाली है, वह अन्ततक पहुंचती है। [ प्रष्टयः युक्ताः अनुसंबहान्ते ] जो घोडे जोते हैं, वे ठीक प्रकार उठा रहे हैं। [अस्य अयातं दहशे, न यातं ] इसका न चलना ही दीखता है। परंतु चलना नहीं दीखता। तथा [ परं नेदीयः अवरं दवीयः] बहुत दूरका बहुत समीप है और जो पास है, वही अति दूर है।। ८।।

[तिर्यग्विकः कर्ध्वद्धश्चः चमसः] तिरछे मुखवाला और कपर पृष्ठभागवाला एक पात्र है [ तस्मिन् विश्वरूपं यशः निद्धितं] उसमें नाना रूपवाला यश रखा है। [ तत् सप्त ऋषयः साकं आसत ] वहां साथ साथ सात ऋषि बैठे हैं [ ये अस्य महतः गोपाः बभूदुः] जो इस महानुभावके संरक्षक हैं॥ ९ ॥

[ या पुरस्तात् युज्यते या च पश्चात् ] जो आगे और पीछे जुडी रहती है, [ या विश्वतो युज्यते या च सर्वतः ] जो चारों सेरसे सब प्रकार जुडी रहती है। [ यया यज्ञ: प्राङ् तायते ] जिससे यज्ञ पूर्वकी ओर फैलाया जाता है, [ तांस्वा पुच्छामि] उस विषयमें मैं तुझे पूछता हूं [ऋचां सा कतमा ] ऋचाओं में वह कौनसी है १।। १०॥

[यत् प्रजिति, पतित, यत् च तिष्ठिति ] जो कांपता है, गिरता है झौर जो स्थिर रहता है, [यत् प्राणत् अप्राणत् विभिन्न च अवत् ] जो प्राण धारण करनेवाला, प्राणरहित और जो निमेषोन्मष करता है और जो होता है, [ तत् विश्वरूपं पृथिवीं दाधार ] वह विश्वरूपी सत्त्व इस पृथ्वीका धारण करता है [ तत् संभूय एकं एव भवित ] वह सब मिलकर एक ही होता है। १९॥

[ अनन्तं पुरुत्रा विततं ] अनन्त चारों ओर फैला है, [ अनन्तं अन्तवत् च समन्ते ] अनन्त और अन्तवाला ये दाना एक दूसरेसे मिले हैं। [ अस्य भूतं उत भव्यं ते विचिन्वन् ] इसके भूतकालीन और भविष्यकालीन तथा वर्णमानकालीन सब वस्तुमात्रके संबंधमें विवेक करता हुआ और पक्षात् [विद्वान्] सबको जानता हुआ,[नाकपालः चरति] सुखपालक चलता है।। १२॥ मुजापंतिश्वरित गर्भे अन्तरहंश्यमानो बहुधा वि जायते ।
अर्थेन विश्वं भ्रवंनं जजान यदंस्यार्थं केत्मः स केतः ॥ १३ ॥
ऊर्ध्वं भरंन्तमुद्रकं कुम्भेनेवोदहार्यम् । पश्यांन्ति सर्वे चश्चंषा न सर्वे मनंसा विदः ॥१४॥
दूरे पूर्णेनं वसति दूर ऊनेनं हीयते । महद्यक्षं भ्रवंनस्य मध्ये तसौ वाले राष्ट्रभृतो भरन्ति।१५
यतः सर्थं उदेत्यस्तं यत्रं च गच्छंति । तदेव मन्येऽहं ज्येष्ठं तदु नात्येति किं चन ॥ १६ ॥
ये अर्वाङ् मध्यं उत वां पुराणं वेदं विद्वांसंम्भितो वदंन्ति ।
आदित्यमेव ते परि वदन्ति सर्वे अपि द्वित्यं त्रिवृतं च हंसम् ॥ १७ ॥
सहस्राह्मयं वियंतावस्य पृक्षो हरेहँसस्य पर्वतः स्वर्गम् ।
स देवान्त्सर्वोत्तरंस्युपद्यं संपद्यंन् याति भुवनानि विश्वां ॥ १८ ॥
सत्येनोध्वंस्तंपति ब्रह्मणाऽर्वाङ् वि पंत्रयति ।
प्राणेनं तिर्थङ् प्राणिति यस्मिन् ज्येष्ठमि श्रितम् ॥ १९ ॥

वर्थ-[प्रजापति: सददयमानः गर्भे मन्तः चरित] प्रजापित अदृश्य होता हुआ गर्भके अन्दर संचार करता है, और [बहुधा विजायते ] वह अनेक प्रकारसे उत्पन्न होता है। [अर्धन विश्वं भुवनं जजान ] आधे भागसे सब भुवनोंकी उत्पन्न करता है, [यत् सस्य सर्धं सः कतमः केतुः ] जो इसका दूसरा आधा है, उसकी निशानी क्या है ? !! १३ !!

[कुम्भेन उदकं ऊर्ध्व भरन्तं उदहार्यं इव ] जैसा घडेसे जलके। भरकर ऊपर लानेवाला कहार होता है। [सर्वे चक्छपा परयन्ति ] सब आंखस देखते हैं, [सर्वे मनसा न विदुः] प्रति सब मनसे नहीं जानते।। १४॥

[पूर्णेन दूरे वसित ] पूर्ण होनेपर भी दूर रहता है, [ ऊनेन दूरे हीयते ] न्यून होनेपर भी दूर ही रहता है। [ सुवनस्य मध्ये महत् यक्षं ] विश्वके बीचमें बड़ा पूज्य देव है, [ तस्मै राष्ट्रभृतः बर्लि भरन्ति ] उसके लिये राष्ट्र-सेवक अपना बलिदान करते हैं ॥ १५ ॥

[ यव: सूर्य: उदेति ] जहांसे सूर्य उगता है और [ यत्र च अस्तं गच्छति ] जहां अस्तको जाता है, [ तत् एव अहं ज्येष्ठं सन्ये ] वही श्रेष्ठ है, ऐसा में मानता हूं, [ तत् उ किं चन न अत्येति ] उसका अतिक्रमण कोई नहीं करता।। १६॥

[ये अविङ् मध्ये उत वा पुराणं] जो उरेवाले बीचके अथवा पुराणे [वेदं विद्वांसं आभितः वदन्ति ] वेदवेताकी चारों औरसे अशंसा करते हैं, [ते सर्वे आदित्यं एव परि वदन्ति ] वे सब आदित्यकी ही प्रश्नंसा करते हैं [द्वितीयं अप्रिं] दूसरा अग्नि और [त्रिवृतं इस ] त्रिवृत इस की ही प्रशंस करते हैं ॥ १७ ॥

( अस्य इंसस्य ) इस इंसके ( स्वर्ग पततः ) स्वर्गको जाते हुए ( पक्षो सहस्राह्मयं वियतौ ) इसके दोनों पक्ष सहस्र दिनातक फैलाये रहते हैं। ( सः सर्वान् देवान् उरासि उपपय ) वह सब देवोंको अपनी छातीपर लेकर ( विश्वा सुवनानि संपद्यन् याति ) सब सुवनोंको देखता हुवा जाता है ॥ १८॥

( सत्यन जर्भ्वः तपाति ) सत्यके साथ जपर तपता है, ( ब्रह्मणा भवीं विपश्यति ] ज्ञानसे नीचे देखता है । ( प्रानेण तिर्थेट् प्राणति ) प्राणसे तिरका प्राण लेता है, ( यस्मिन् ज्येष्ठं भाषिश्रतं ) जिसमें श्रिष्ठ ब्रह्म रहता है ।।। १९॥ यो वै ते विद्यादरणी याभ्यां निर्मुच्यते वसं ।
स विद्यान ज्येष्ठं मन्येत स विद्याद्वाक्षणं महत् ॥ २० ॥ (२७)
अपादये समभवत सो अये संश्राभरत । चतुंब्याद भूत्वा भोग्यः सर्वेमादे भोजनम् ॥२१॥
भोग्यो भवद्यो अन्नमदद्वह । यो देवमुं त्रावंन्तमुपासति सनातनंम् ॥ २२ ॥
सनातनंमनमाहुरुताद्य स्यात्पुर्नर्णवः । अहोरात्रे प्र जायते अन्यो अन्यस्यं रूपयोः ॥२३॥
यतं सहस्रम्युतं न्य वुदमसंख्येयं स्वमंस्मित्तिविष्टम् ।
तदंस्य झन्त्यभिपञ्यंत एव तस्मदिवो रोचत एव एतत् ॥ २४ ॥
बाल्यदेकंमणीयस्कमुतैकं नेवं दृश्यते । ततः परिव्वजीयसी देवता सा ममं प्रिया ॥२५॥
इयं केल्याण्यं १ जरा मत्येस्यामृतां गृहे । यस्मै कृता श्रये स यञ्चकार ज्ञार सः ॥२६॥

षर्थ- (यः वै ते धरणी विद्यात्) जो उन दोनों अरिणयोंको जानता है, (याभ्यां वसु निर्मध्यते) जिससे वसु निर्माण किया जाता है। (सः विद्वान् उपेष्ठं मन्यते ) वह ज्ञानी उपेष्ठ ब्रह्मको जानता है और (सः महत् ब्राह्मणं विद्यात्) वह बडे ब्रह्मको भी जानता है।। २०॥

<sup>(</sup> अप्रे अपात् सं अभवत् ) प्रारंभमें पादरहित आत्मा एक ही था। ( सः अप्रे स्वः आभरत् ) वह प्रारंभमें स्वात्मा-नंद भरता रहा। वही ( चतुष्पाद् भोग्यः भूत्वा ) चार पांववाला भोग्य होकर ( सर्व भोजनं आदत्त ) सब भोजनको प्राप्त करने लगा॥ २९॥

<sup>(</sup> भोग्यः अभवत् ) वह भोग्य हुना ( अथो बहु अबं अदत् ) बहुत अब खाने लगा । ( यः सनातनं उत्तरावन्तं देवं उपासाते ) जो सनातन भीर श्रेष्ठ देवको उपासना करता है। ॥ २२ ॥

<sup>(</sup>एनं सनातनं आहुः) इसे सनातन कहते हैं (उत अय पुनः नवः स्यात्) और वह आजही फिर नया होता है। इससे (अन्यः अन्यस्य रूपयोः) परस्परके रूपके (अहोरात्रे प्र जायेते) दिन और रात्र होते हैं ॥२३॥

<sup>(</sup>शतं सहस्रं अयुतं) सो, हजार, दस हजार, (न्यर्बुदं असंखेरं स्वं अस्मिन् निविष्टम्) लाख अथवा असंख्य स्वत्व इसमें हैं। (अस्य अभिपश्यतः एव) इसके देखते ही (तत् प्रन्ति) वह सत्त्व आधात करता है (तस्मात् एष देवः एतत् रोचते ) इससे यह देव इसको प्रकाशित करता है।। २४॥

<sup>(</sup> एकं बालात् अणीयस्कं ) एक बालसे भी सूक्ष्म है, ( उत एकं नेत्र दृश्यते ) और दूरसा दीखता ही नहीं । ( ततः परिष्वजीयसी देवता ) उससे जो दोनोंका भालिंगन देनेवाली देवता है; ( सा मम प्रिया ) वह मुझे प्रिय है ॥ २५ ॥

<sup>(</sup>इयं कल्याणी अजरा )यह कल्याण करनेवाला अक्षय है, (मर्स्यस्य गृहे अमृता) मरनेवालेके घरमें अमर है। (यहमैं कृता सः शये) जिसके लिये की जाती है, वह लेटता है और (यः चकार सः जजार) जो करता वै वह बृद्ध होता है।। २६॥

त्वं जीणों दण्डेन वश्चित् त्वं कुमार उत वा कुमारी।
त्वं जीणों दण्डेन वश्चित् त्वं जातो भवास विश्वतीमुखः ॥२०॥
उत्वेषां पितोत वा पुत्र एंवामुतैषां ज्येष्ठ उत वा किन्छः।
एकों ह देवो मनिस प्रविष्टः प्रथमो जातः स उ गभें अन्तः ॥२८॥
पूर्णात्पूर्णमुदंचित पूर्ण पूर्णेन सिच्यते। उतो तद्वद्य विद्याम यत्स्तत्परिषिच्यते ॥२९॥
एषा सन्ति सनमेव जातेषा पुराणी पि सवी बभूव।
मही देव्युंश्वसो विभाती सैकेनकेन मिष्ता वि चष्टे ॥३०॥
अविवे नाम देवत्तेनांस्ते परीवृता। तस्यां कृषेणेमे वृक्षा हरिता हरितस्रजः ॥३१॥
अति सन्तं न जीहात्यन्ति सन्तं न पंश्वति। देवस्यं पश्य काव्यं न मंमार न जीर्याति॥३२॥
अपूर्वेणेषिता वाचस्ता वेदन्ति यथायथम्। वदंन्तिर्यत्र गच्छन्ति तदाहुर्बाक्षणं महत् ॥३३॥

अर्थ- [ स्वं स्त्री स्वं पुमान् असि ] तू स्त्री है और तूही पुरुष है। [ स्वं कुमारः उत वा कुमारी ] तू छड़का है और लड़की भी तूही है। [ स्वं स्त्रीणः दण्डेन वश्वसि ] तू शृद्ध होनेपर दण्डेके सहारे चलता है, [स्वं स्त्रातः विश्वतो मुखः भवसि ] तू प्रकट होकर सब ओर मुखवाला होता है ॥ २७ ॥

[ उत एषां पिता ] इनका पिता, ( उत वा एषां पुत्र: ) और इनका पुत्र [ एषां ज्येष्ठः उत वा कानिष्ठः ] इनमें ज्येष्ठ अथवा कनिष्ठ, यह सब [ एकः ह देवः मनसि प्रविष्ठः ] एकही देव मनमें प्रविष्ठ होकर [ प्रथमः जातः स उ गर्भे भन्तः ] पहिले जो हुआ था, वही गर्भमें भाता है ॥ २८ ॥

[पूर्णात् पूर्णं उदचित ] पूर्णसे पूर्णं होता है, [पूर्णं पूर्णेन सिच्यते ] पूर्ण ही पूर्णके द्वारा सींचा जाता है, [ उसो अद्य तत् विद्याम ] अब आज वह हम लाने, कि [ यतः तत् परिषिच्यते ] जहांसे वह सींचा जाता है ॥ २९ ॥

[ एषा सनत्नी ] यह सनातन शाक्ति है, ( सनं एव जाता ) सनातन वालसे विद्यमान है, यही [पुराणी सर्वं परि वभूव] पुरानी शिक्त सब कुछ बनी है, [ मही देवी उपसः विभाति ] यही बडी देवी उपाओंको प्रकाशित करती है, [ सा एकेन- एकेन मिपता वि चष्टे ] वह अकेले अकेले प्राणीके साथ दीखती है ॥ ३० ॥

[आविः वै नाम देवता ] रक्षणकर्त्रां नामक एक देवता है, वह [ ऋतेन परिवृता आस्ते ] सत्यसे घरी हुई है। ( तस्याः रूपेण इमे बुक्षाः ] उसके रूपसे ये सब दक्ष [ हरिताः हरितस्रजः ] हरे और हरे पत्तीवाले हुए हैं ॥ ३१ ॥

[आन्ति सन्तं न जहाति ] समीप होनेपर भी वह छोडता नहीं और [आन्ति सन्तं न परयाति ] वह समीप होने-पर भी दीखता भी नहीं। [देवस्य परय काण्यं ] इस देवका यह काव्य देखो, जो [न ममार न जीर्यति ] नहीं मरता और नहीं जीर्ण होता है ॥ ३२ ॥

[ अपूर्वेण इषिताः वाचः ] जिसके पूर्व कोई नहीं है, इस देवताने प्रेरित की ये वाचाएं हैं, [ ताः यथायथं वदन्ति ] वह वाणियां यथायोग्य वर्णन करती हैं। [ वदन्तीः यश्र गच्छन्ति ] बोलती हुई जहां पहुंचती हैं, [ तत् महत् ब्राह्मणं आहुः ] वह बढ़ा बहा है, ऐसा कहते हैं ॥ ३३ ॥

८ ( अ. सु. भा. कां. १० )

यत्रं देवार्श्व मनुष्ण श्विष्टा नामांविव श्रिताः ।

अपा त्वा पुष्पं पृष्टिशास् यत्र तन्माययां हितस् ।।३४॥

यिभिर्वातं इषितः प्रवाति ये दर्दन्ते पश्च दिश्वः स्पृत्रीचीः ।

य आहुंतिम्त्यमेन्यन्त देवा अपा नेतारः कत्मे त आसन् ।।३४॥

हमार्वेषां पृथिवीं वस्त एकोऽन्तिरक्षं पर्येकी वसूव ।
दिवेभेषां ददते यो विश्वता विश्वा आशाः प्रति रक्षन्त्येके ॥३६॥

यो विद्यात्सत्रं विर्ततं यस्मिन्नोताः प्रजा हमाः ।

सत्रं सत्रं स्वतं यो विद्यात्स विद्याद्धर्मणं महत् ॥३७॥

वेदादं सत्रं विर्ततं यस्मिन्नोताः प्रजा हमाः । सत्रं सत्रस्याहं वेदाथो यहार्श्वणं महत् ॥३८॥

यदंन्त्रा द्याविपृथिवी अप्रिरेत्प्रदहंन्विश्वदाच्याः ।

यत्रातिष्टेनेकंपरनीः प्रस्तात्केवासीन्मात्तिश्चां तदानीम् ॥ ३९ ॥

अप्रत्वामिन्मात्तिश्चा प्रविद्यः प्रविद्या देवाः संख्यिलान्यासन् ।

बुद्वहं तस्थौ रजीसो विमानः पर्यमानो हृरित् आ विवेश ॥ ४० ॥

अर्थ - [ देवाः च भनुष्याः च ] देव और मनुष्य [ नामी बाराः इव यत्र श्रिक्तः ] नाश्चिमें ओर लगमेके समान जहां आश्रित हुए हैं, उस [अपां पुष्पं क्वा पृष्छामि] आप्-तत्त्वके पुष्पको में तुसे पृष्ठता हूं, कि [यत्र तत् आयया हितमः] जहां यह मायासे आच्छादित होकर रहता है ॥ ३४॥

[येभिः इचितः वातः प्रवाति ] जिनसे प्रेरित हुआ वायु बहता है, [ये स्रश्नीचीः पद्ध प्रदिशः वद्भते ] जो मिली-जुली पांची दिशायें घारण करते हैं, [ये देवाः आहुति अति अपन्यन्त ] जो देव आहुतिको आधिक मानते हैं, [ वे अपी नेतारः कतमे आसन् ] वे जलोंके नेता कीनसे हैं ? ॥ ३५॥

[ एषां एकः इमां पृथिवीं वस्ते ] इनमेंसे एक इस पृथ्वीपर रहता है [ एकः अन्तिरक्षं परिवस्त ] एक अन्ति-रिक्षमें व्यापता है, [ एषां यः विधर्षा ] इनमें जो धारक है, वह [ दिवं ददते ] बलोकका धारण करता है, और [ एके विश्वाः आशाः प्रति रक्षति ] कुछ सब दिशाओंकी रक्षा करते हैं ॥ ३६॥

[ यस्मिन इमाः प्रजाः कोताः | जिसमें ये सब प्रजा विरोधी हैं, [ यः विसतं सूत्रं विद्यात् ] जो इस फैले सूत्रको जानता है,और [सूत्रस्य सूत्रं यः विद्यात् ] सूत्रके सूत्रको जो जानता है, [ सः महत् ब्राह्मणं विद्यात् ] वह वहे ब्रह्मको जानता है। ३०॥

[ यस्मिन् इमाः प्रजाः कोताः ] जिसमें ये प्रजाएं पिरोयी हैं, [ अहं विततं सूत्रं वेद ] मैं यह फैला हुआ सूत्र जानता हूं । [ सूत्रस्य सूत्रं कदं वेद ] सूत्रका सूत्र भी में जानता हूं और (अथो यत् महत् माह्मणं ) और जो यहा महा है, वह भी में जानता हूं ॥ ३८॥

[यत् यावापृथिवी भन्तरा ) जो युलेक और पृथ्वीके बीचमें [विश्वद्याच्यः प्रदहन् भक्तिः ऐत् ] विश्वको चलानेबाला अप्रि होता है, [यत्र प्रस्तात् एकपरनीः भतिष्ठन् ] जहां दूरतक एक परनीही रहती है, [ तदार्गी मातिरिया क्य ह्य भासीत्] उस समय वायु कहां था ? ॥ ३९ ॥

(मात्रिश्वा अप्सु प्रविष्टः आसीत्) वायु जलों से प्रविष्ट था, (देवाः सकिछानि प्रविष्टाः आसन्-) सब देव जलों में प्रविष्ट थे, (बृश्त ह रजमः विमानः तस्था ) उस समय बढा ही रजका विशेष प्रसाण था, और (प्रविमानः हरितः आ विवेश ) वायु सूर्यकिरणोंके साथ था॥ ४०॥ उत्तरेणेव गायुत्रीममृतेऽधि वि चंक्रमे। साम्चा ये साम संविद्धर्जस्त ईद्दशे क्या। ४१ ॥ निवेश्येनः संगर्भनो वस्त्रमें देव इंव सिवता सत्यर्थमी। इन्द्रो न तस्थी समरे धनानाम् ॥४२॥ पुण्डरीकं नर्वद्वारं त्रिभिर्गुणेभिराष्ट्रतम्। तस्मिन्यद्यक्षमात्मन्वत्तद्वे ब्रह्मविद्ये विदुः ॥४३॥ अकामो धीरी अमृतः स्वयंभ्र रसेन तृप्तो न क्रतंश्वनानः। तमेव विद्वास्त्र विभाग मृत्योरात्मानं धीरम्जरं युवानम् ॥ ४४॥ (२९)

सर्थ-[उत्तरेण समृते सिंध गायत्री सिंध वि चक्रमें] उच्चतर रूपसे अमृतव्रें गायत्रीको विशेष रीतिसे प्राप्त करते हैं। [ये साम्रा साम सं विदुः] जो सामसे साम जानते हैं, [तत् अजः क दहशे ] वह अजन्माने कहां देखा ? ॥ ४९॥

[सत्यधर्मा सविता देव: इव ] सत्यके धर्मसे युक्त सविता देवके समान [वसूनां संगमनः निवेशन: ] सब धनोंका देनेबाला और निवासका हेतु है वह [धनानां समरे ] धनोंके युद्धमें [इन्द्रः न तस्थौ ] इन्द्रके समान स्थिर रहता है ॥ ४२॥

[ नवहारं पुण्डरीकं ] नव हारवाला कमल [ त्रिभिः गुणेभिः आवृतं ] सत्त-रज-तम इन तीन गुणोंसे घरा हुवा है। [ तास्मिन् यत् आत्मन्वत् यक्षं ] उसमें जो भात्मावाला पूज्य देव है (तत् वै ब्रह्मविदः विदुः) उसे ब्रह्मज्ञानी जानते हैं।।४३॥

( अकामः धीरः अमृतः स्वयंभूः ') निष्काम, धीर, अमर, खयंभू ( रसेन तृष्ठः ) रससे संतुष्ठ वह देव ( न कुतक्चन ऊतः ) कहांसे भी न्यून नहीं है, ( तं एव विद्वान मृत्योः न विभाय ) उसे जाननेवाला ज्ञानी मृत्युसे बरता नहीं, क्योंकि ( आत्मानं धीरं अजरं युवानं ) वहीं धीर अजर युवा आत्मा है।। ४४।।

# [९] शतौदना गौ।

(ऋषि: अथर्वा। देवता - शतौदना)

(५) अधायतामपि नह्या मुखानि सपत्नेषु वर्जमर्पयैतम् ।

इन्द्रेण दत्ता प्रथमा श्वतीदंना आतृन्यशी यर्जमानस्य गातुः ॥ १ ॥
विदिष्टे चभी भवतु बहिंलीमानि यानि ते । एषा त्वां रश्चनाप्रभीद् प्रावां त्वेषोऽधि नृत्यतु ॥२॥
बालास्ते प्रोक्षणीः सन्तु जिह्वा सं मार्ध्वद्रये ।
शुद्धा त्वं युश्चियां भूत्वा दिवं प्रेहिं शतौदने ॥ ३ ॥

पर्ध— ( अघायतां मुखानि अपि नहा ) पापी लोगोंके मुख बंद कर । (सपरनेषु एतं वज्रं अर्पय ) शत्रुओंपर यह वज्र किंक । ( इन्द्रेण दत्ता प्रथमा शतौदना ) इन्द्रने दी हुई पहिली सैंकडों भीजन देनेवाली ( आतृत्यक्षी यजमानस्य गातुः ) शत्रुका नाश करनेवाली, यजमानका मार्ग दर्शनिवाली गौ ही है ॥ १ ॥

( ते चर्म वेदिः भवतु )तेरा चर्म वेदी धने, ( यानि ते लोमानि वर्दिः ) जो तेरे रोम हैं वे दर्भ हैं, ( एषा रज्ञना स्वा अग्रमीत् ) जो रसी तुझे बांधी है, हे ( अगैषि ) सोमवल्ली ! ( एषः ग्रावा स्वा अधिनृत्यतु ) यह प्रावा तेरे ऊपर आनंदसे

नाचे, तेरा रस निकालनेके लिये वनस्पतिपर पश्यर नाचे ॥ २ ॥

हे (अब्नये) अहिंसनीय गी! (ते बाका: प्रोक्षणीः सन्तु) तेरे बाल प्रोक्षणी होते, (जिह्ना सं मार्षु) तेरी जिह्ना कोधन करे, (स्वं यज्ञिया शुद्धा भूत्वा) तू पूज्य और शुद्ध होकर, हे शतीदना गी! (स्वं दिवं प्रेहि) तू शुलीकमें जा। इ। यः श्वतौदेनां पचिति कामुत्रेण स केल्पते । प्रीता ह्यस्यित्विनः सर्वे यन्ति यथायथम् ॥४॥ स स्युगमा रोहिति यत्रादास्रिदिवं दिवः । अपूपनाभिं कृत्वा यो ददाति श्वतौदेनाम् ॥५॥ स तां छोकान्तसमामोति ये दिव्या ये च पार्थिवाः ।

हिरंण्यज्योतिषं कृत्वा यो दद्वि श्वतौद्वाम् ॥ ६ ॥
ये ते देवि शमितारं पुक्तारो ये चे ते जनां। ते त्वा सर्वे गोप्स्यन्ति मैन्यो भैषीः शतौदने ॥७॥
तसंवस्त्वा दक्षिणत उत्तरानम्रुतंस्त्वा । आदित्याः पृश्वाद्वीप्स्यन्ति सार्ग्निष्टोममितं द्रव ॥८॥
देवाः पितरे मनुष्या गन्धर्वाप्सर्यञ्च ये। ते त्वा सर्वे गोप्स्यन्ति सार्तिग्रमितं द्रव ॥९॥
अन्तरिक्षं दिवं भूमिमादित्यानम्रुत्तो दिश्वः । लोकानत्स सर्वीनाभोति यो दद्वि श्वतौदनाम् १०
वृतं श्रोक्षन्ती सुभगां देवी देवानगमिष्यति । पुक्तारम्बन्ये मा हिंसीदिं यं प्रेहि शतौदने ॥११॥
ये देवा दिविषदी अन्तरिक्षसदंश्च ये ये चेमे भूम्यामिष्य ।
तेम्यस्त्वं धंक्ष्य सर्वदा श्वीरं सार्परथो मध्रं ॥ १२॥

अर्थ — (यः शतौदनां पचिति) जो शतौदनाका परिपाक करता है, वह (सः कामधेण करूपते) वह संकल्पोको पूर्ण करता है। [अस्य सर्वे भीताः ऋतिकः ] इसके सब संतुष्ट हुए ऋतिक (यथायथं यन्ति) यथायोग्य मार्गसे वापस जाते हैं॥॥॥ (सः स्वर्गे आरोहिति) वह स्वर्गपर चडता है (यत्र अदः ब्रिदिवं दिवः) जहां वह स्वर्गधाम है, (यः शतौदनां अपूपनाभि कृत्वा ददाति) जो शतौदनाको माळपूर्वोके रूपमें करके दान देता है॥॥॥

<sup>(</sup>ये दिन्याः ये च पार्थिवाः ) जो दिन्य और जो पार्थिव भीग हैं, (तानू लोकान् सः समाप्तोति ) उन सब लोगोंको वह प्राप्त करता है, (यः शर्वादनां हिरण्यज्योतिषं कृत्वा ददाति ) जो शतौदना गौको सुवर्णसे तेजस्वी करके दान देता है ॥६॥

<sup>[</sup>ये शमितारः ये च पनतारः जनाः ] जो शमिता और जो पकानेवाले लोग हैं, [ते सर्वे स्वा गोप्स्यान्त ] वे सब तेरी रक्षा करेंगे। हे [शतौदने ] सा मनुष्योंका भोजन देनेवाली गौ! [एभ्यः मा भैषीः ] इनसे तून भय कर ॥ ॥

<sup>[</sup>दक्षिणतः त्या वसवः ] दक्षिणकी भोरसे तुझे वसुदेव, [ उत्तरात् त्वा महतः ] उत्तरकी ओरसे तुझे महत् देव, [ भादित्याः पश्चात् गोप्स्यान्ति ] आदित्य तेरी पीछेसे रक्षा करेगें, [ सा स्वं भ्रमिष्टोमं अति द्वव ] वह तू अग्निष्टोम यझके पार जा ॥ ८॥

<sup>[</sup>ये] जो देव, पितर, मनुष्य और गन्धर्व-अप्तरागण हैं, [ते सर्वे स्वा गोप्स्यान्त ] वे सब तेरी रक्षा करेंगे, [सा अतिरात्रं अति दव ] वह तू अतिरात्र यज्ञके पार जा॥ ९॥

<sup>(</sup>यः शतौदनां ददाति) जो शतौदनाको देता है, (सः सर्वान् लोकान् आपनोति ] वह सब लोगोंको प्राप्त करता है, जो लोक अन्तरिक्ष, यु, भूमि, आदिख, मस्त् और दिशाओं के नामसे प्रसिद्ध है ॥ १०॥

<sup>[</sup> घृतं प्रोक्षन्ति सुभगा देवी ] घीका सिंचन करनेवाली भाग्यवाली देवी ( देवान् गमिष्यसि ] देवताओंको प्राप्त होगी। हे शतौदन [ अष्ट्रेय ] अहिंसनीय गौ ! [ वक्तारं मा हिंसी ] पढानेवालेकी हिंसा मत् कर, [ दिखं प्रेहि ] स्वर्गको प्राप्त हो॥१९

<sup>(</sup>ये दिवि-सदः देवाः) जो गुलोकमें रहनेवाले देव हैं, (ये च अन्तरिक्ष-सदः) जो अन्तरिक्षमें रहते हैं, (ये च हमें भूस्यां अधि) जो भूमिपर रहते हैं, (तेभ्यः स्वं सर्वदा) उनके लिये तू सर्वदा (क्षीरं सर्विः अयो मधु धुक्ष्व) दूध, धी और सधु दे॥ १२॥

यचे शिरो यचे मुखं यो कणों ये चं ते हन् । आमिक्षां दुहतां दात्रे क्षीरं सार्परथो मधुं॥१३॥
यो त ओष्ठी ये नासिके ये कृक्षे येच तेऽक्षिणी। आमिक्षां दुहतां दात्रे क्षीरं सार्परथो मधुं॥१४॥
यचे खे होमा यद्ध्रंयं पुरीतत्सहकेण्ठिका। आमिक्षां दुहतां दात्रे क्षीरं सार्परथो मधुं॥१४॥
यचे यकुषे मदंने यदान्त्रं यार्थ ते गुदाः। आमिक्षां दुहतां दात्रे क्षीरं सार्परथो मधुं॥१६॥
यक्षे प्लाशियों चंनिष्ठुयों कुक्षी यच चमें ते। आमिक्षां दुहतां दात्रे क्षीरं सार्परथो मधुं॥१८॥
यक्षे ते मुझा यदस्थ यन्मांसं यच् लोहितम्। आमिक्षां दुहतां दात्रे क्षीरं सार्परथो मधुं॥१८॥
यो ते बाह् ये दोषणी यावंसी या चे ते कुछत्। आमिक्षां दुहतां दात्रे क्षीरं सार्परथो मधुं॥१८॥
यास्ते ग्रीवा ये स्कन्धा याः पृष्टीयीश्च पर्शवः। आमिक्षां दुहतां दात्रे क्षीरं सार्परथो मधुं॥२०॥
यास्ते प्रवा ये कोणी या चे ते मुसत्। आमिक्षां दुहतां दात्रे क्षीरं सार्परथो मधुं॥२०॥
यो ते कुछ अष्ठीवन्तो ये श्रोणी या चे ते मुसत्। आमिक्षां दुहतां दात्रे क्षीरं सार्परथो मधुं॥२०॥
यस्ते प्रच्छं ये ते बाला यद्धो ये चं ते स्तनाः। आमिक्षां दुहतां दात्रे क्षीरं सार्परथो मधुं॥२०॥
यस्ते जङ्घा याः कुष्ठिका ऋच्छरा ये चं ते क्तनाः। आमिक्षां दुहतां दात्रे क्षीरं सार्परथो मधुं॥२०॥
यस्ते चमि शतौदने यानि लोमान्यक्ये। आमिक्षां दुहतां दात्रे क्षीरं सार्परथो मधुं॥२०॥
यक्ते चमि शतौदने यानि लोमान्यक्ये। आमिक्षां दुहतां दात्रे क्षीरं सार्परथो मधुं॥२०॥
कोडो ते स्तां पुरोडाशावाज्येनाभिवारिती। तौ पुक्षो देवि कृत्वा सा पुक्तारं दिवं वह ॥२५॥
बुखले प्रसंके यश्च चमिण् यो वा शुर्प तण्डुलः कणेः।
व वा वातों मात्रिश्चा पर्वमानो मुनाथाग्रिष्टद्वाता सर्हुतं कणोतु॥ २६॥

अर्थ- ( यत् ते शिरः ) जो तेरा सिर, (यत् ते मुखं) तो तेरा मुख है, (यो च ते कणों) जो तेरे कान हैं, (ये च ते हनू) जो तेरी हनू है, (दान्ने आमिक्षां क्षीरं सिर्पः अथो मधु दुहतां) दाताको दही, दूध, घी और मधु देवें ॥ १३ ॥

हे शतौदने गौ! (ते क्रोड़ों) तेरे पार्श्वमाग (भाज्येन मिघारितों पुरोड़ाशों स्तां) घीद्वारा सिंचित पुरोड़ाश हों। हे देनि! (तो पक्षों कृत्वा) उनके पंख बनाकर (सा त्वं पक्तारं दिवं वह) वह तू पकानेवालेकी स्वर्गपर ले जा।। २५।।

[ डल्ड्सके मुसके ] श्रोसकी और मुसल, [ चर्मणि शूर्षे च वा यः तण्डुकः कणः ] चर्मपर तथा सूर्पमें जो चावलों के कण रहते हैं, ( यं वा वातो मातारिश्वा पवमानः ममाथ ) जिसको पवित्र करनेवाले वायुने मथा था, [ तत् होता अभिः सुहृतं कृणोतु ] उसे होता अभि उत्तम आहु।तिहृप बनावें।। २६ ।।

<sup>[</sup>यो ते ओष्ठो ] जो तेरे ओठ हैं (शृंग अक्षिणी) जो तेरे सींग और आंख हैं, (ते क्लोमा हृदयं प्रीतन् सह कंठिका) जो फेंफडा, हृदय, मलाशय और कण्ठका भाग है, (ते यकृत् मतस्ने आन्त्रं गुदाः) जो तेरा यकृत, गुर्दे, आते और गुदा हैं, [ते प्राशीः, विन्दुः, कुक्षी, चर्म ] जो तेरे पिलही, गुदाभाग, कोख और चर्म है, (ते मज्जा, अस्य, मांसं कोर किंदितं) जो तेरी मज्जा, अस्य, मांस और किंदिर है, (ते बाहू दोषणी अंसी, ककुत्) जो तेरे बाहू, बाजूएं, कन्धे और कोदितं) जो तेरी मज्जा, अस्य, मांस और किंदितं, कन्धे, पीठ और पश्चलियां हैं, (ते जरू अच्छीवन्ती आणी मसत्) जो तेरी जंघाएं, घुटने, कुन्हें और गुद्धांग हैं, (ते पुच्छं बालाः जधः स्तनाः) जो तेरा पूछ, बाल, दुग्धांशय और स्तन हैं, (ते जंघाः कुष्टिकाः अच्छराः शकाः ] जो तेरी जंघाएं, खुट्टियां, कलाई के भाग और खुर हैं, (ते चर्म कोमानि) जो तेरे वर्म और कोम हैं, हे (श्रतीदने) गो ! (दान्ने क्षीरं आमिक्षां) दाताको दूव, दही, घो और मधु देते रहें।। १४-२४।।

### अपो देनीर्मधुमतीर्घृत्रचुतो ब्रह्मणां हस्तेषु प्रपृथक्सादयामि । यत्काम इदमीभिष्टिआपि वोऽहं तन्मे सर्वे सं पद्यतां व्यं स्याम पत्यो स्याणाम् ।।२७।। (३२)

मर्थ-[ मधुमतीः घृतइच्युतः देवीः आपः ] मधुयुक्त घीको देनेवाली दिव्य जलधाराएं ( ब्रह्मणां हस्तेषु प्र पृथक् खाद-यामि) ब्राह्मणोंके हाथोंमें अलग अलग देता हूं। ( यत् कामः इदं वः आहं आभिषिद्धामि ) जिसकी इच्छा करता हुआ, मैं यह आपको अभिषेक करता हूं, [ तत् मे सर्व संपद्यतां ] वह मुझे सब प्राप्त हो, ( वयं रयीणां पत्तयः स्याम ) हम सब धनोंके पति बनें ॥ २०॥

# (१०) वशा गौ।

### ( ऋषिः --- कश्यपः । देवता -- वशा । )

नमस्ते जार्यमानायै जातायां उत ते नमः । बालेभ्यः श्रुफेभ्यों रूपायां हये ते नमः ॥ १ ॥ यो विद्यात्सप्त प्रवर्तः सप्त विद्यात्परावर्तः । शिरों यज्ञस्य यो विद्यात्स व्यां प्रति गृह्णियात् २॥ वेदाहं सप्त प्रवर्तः सप्त वेद परावर्तः । शिरों यज्ञस्याहं वेद सोमं चास्यां विचक्षणम् ॥ ३ ॥ यया द्यौर्यया पृथिवी ययापो गुपिता इमाः । व्यां सहस्रधारां ब्रह्मणाच्छावेदामासि ॥४॥ श्रुतं कंसाः श्रुतं दोग्धारः श्रुतं गोप्तारो अधि पृष्ठे अस्याः । ये देवास्तस्यां प्राणनित ते व्यां विदुरेक्षया ॥ ५ ॥

अर्थ—हे (अध्न्ये ) हनन करने अथोग्य गी । (ते जायमानाये नमः ) उत्पन्न होनेके समय तुझे नमस्कार है । (उत जाताये ते नमः ) उत्पन्न हुई तुझको नमस्कार है । (ते बालेश्यः शफेश्यः रूपाय नमः )तेरे बालों, शफों और रूपेक लिये नमस्कार है ॥ १ ॥

(यः सप्त प्रवतः विद्यात् ) जो सात प्रवाह-जीवनप्रवाह—जानता है, (यः च सप्त परावतः विद्यात् ) श्रीर जो सातः अन्तरींको-स्थानोंको-जानता है, तथा जो (यज्ञस्य शिरः विद्यात् ) यज्ञका सिर जानता है, वही (वशां प्रति गृह्णीयात् ) वशा गौका खीकार करे ॥ २ ॥

(अहं सस प्रवत: वेद ) में सात जीवनप्रवाहोंकी-प्राणीको-जानता हूं, (सप्त परावत: वेद ) सात स्थानोंको-इंद्रिय स्थानोंको-भी जानता हूं। (यज्ञस्य शिर: च बहं वेद) यज्ञका शिर भी-यञ्चका मुख्य साध्य भी जानता हूं (अस्यां विचक्षणं सोमं च वेद ) इसमें विशेष चमकनेवाले सोमको भी में जानता हूं॥ ३॥

(यया यो: पृथिवी इमा आप: च गुपिता: ) जिसने युलोक, पृथिवी और सब जलोंकी सुरक्षा की है, उस [ सहस्र धारां वशां ] उस हजारों अमृतधारा देनेवाली वशा गौको (ब्रह्मणा अच्छा वदामित ) ज्ञानदारा उत्तम रीतिसे प्रदर्शित करते हैं, उसकी प्रशंसा करते हैं। ४॥

[ अस्यां: अधिपृष्ठे ] इसकी रक्षा करनेके लिये इसकी पीठपर [ द्यातं दोग्धारः द्यातं कंसाः ] सी मनुष्य दूध दाइनेवाले, सी उत्तम पात्रोंको लेकर, साथ साथ [ द्यातं गोप्तारः ] सी इसके रक्षक भी इस गौके साथ चलते हैं । [ ये देवाः तस्यां भाणान्ति ] जो देव उस गौसे जीवित रहते हैं [ तं एकधा वद्यां विदुः ] वे एकमतसे गौका महस्व यथावत् जानते हैं ॥५।। यश्च प्रतिरिक्षितः स्वधान्नीणा महीर्छका । वृज्ञा पूर्जन्यपत्नी देवाँ अप्येति ब्रह्मणा ॥ ६ ॥ अर्चु त्वािमः न्नाविश्वदनु सोमी वशे त्वा । ऊर्धस्ते भद्रे पूर्जन्यी विद्युतस्ते स्तनां वशे ॥ ७ ॥ अप्रस्तं धृक्षे प्रश्वमः द्वरा अपरा वशे । तृतीयं राष्ट्रं धृक्षेऽत्रं क्षीरं वशे त्वम् ॥ ८ ॥ अप्रस्तं हृ्यमानापातिष्ठ ऋतावि । इन्द्रं सहस्रं पात्रान्त्सोमं त्वापाययद्वशे ॥ ९ ॥ यद्वनुवीन्द्रमेरास्त्रं ऋष्मोऽह्वयत् । तस्माने वृत्रहा पर्यः क्षीरं कुद्धोऽहंरद्वशे ॥ १० ॥ यत्तं कुद्धो धनेपित्रा क्षीरमहंरद्वशे । इदं तद्व नाकि खिषु पात्रेषु रक्षति ॥ ११ ॥ विद्यु पात्रेषु तं सोम्मा देव्य हिरद्धशा । अर्थवा यत्रं दीक्षितो व्हिष्यास्तं हिर्ण्यये ॥ १२ ॥ सं हि सोमेनार्यत् समु सर्वण पद्धता । वशा समुद्रमध्यष्ठाद्गन्धवैः क्लिभिः सह ॥ १३ ॥ सं हि सोमेनार्यत् समु सर्वण पद्धता । वशा समुद्रमध्यष्ठाद्गन्धवैः क्लिभिः सह ॥ १३ ॥

बर्थ-[यज्ञपदी आक्षीरा] यज्ञमें जिसकी स्थान प्राप्त हुआ है, जो दूध देती है, [स्वधाप्राणा महीलुका] अज्ञरूप प्राणका धारण करनेवाली होनेके कारण इस पृथ्वीपर जो प्रसिद्ध है। यह [पर्जन्यपरनी वज्ञा] वृष्टिद्वारा घास आदि उत्पन्न होनेसे जिसका पालनपोषण होता है, वह गी ( ब्रह्मणा देवान् अप्येति ) ब्रह्मरूप अज्ञसे देवोंको प्राप्त करती है ॥ ६ ॥

है (वशे) गौ! (त्वा अग्नि: अनुप्रविशत् )तुझे अग्नि प्राप्त हुआ है, (सोम: अनु ) सोम भी प्राप्त हुआ है। हे (सब्ने ) करनेवाली गौ! (ते ऊष: पर्जन्यः ) तेरा दूधस्थान पर्जन्य ही है। हे वशा गौ! (ते स्तना विद्युतः ) तेरे स्तन विद्युत् हैं। इस तरह अग्न्यादि देवताओं की शक्तियां तेरे अंदर हैं॥ ७॥

है (बक्ते ) वशा गौ ! (तं प्रथमः अपः धुक्षे ) तू सबसे प्रथम जरूको दुहती—देती है, (अपरा हर्वरा) पश्चात् उपजाक भूमिके समान धान्य देती है। (मृतीयं राष्ट्रं धुक्षे ) तीसरा राष्ट्रीय शाकि देती है, (तं असं क्षीरं ) तू अस और क्षीर-दूध-देती है। ।।।

हे (वहा ) गौ ! हे (ऋतावरी) दूधरूपी अज देनेवाली गौ ! (यत् आदित्यैः हूयमाना ) जब तू आदित्यों द्वारा शाफि प्राप्त करती हुई (उपाविष्ठः) समीप आती है, तब (इन्द्रः सहस्रं पात्रान् ) इन्द्र हजारों वर्तनोंको लेक्ट (स्वा सोसं पायवत् ) सोमरस पिलाता है ॥ ९ ॥

हे (वशे) गी! (यत् अनुची: इन्ह्रं ऐ: ) जब तू अनुकूलतासे इन्द्रको प्राप्त होती है, (स्वा ऋषम: आत् अह्रयत् ) तब तुझे नृषभ समीपसे पुकारता रहा। हे बशा गी! (तस्मात् कुद: वृत्रहा) इस कारण क्रोधित हुआ इन्द्र (ते पय: क्षीरं अहरत्) तेरा दूध और जल इरता रहा।। १०॥

हे वशा गौ ! ( यत् कुछं: धनपतिः ) जब कौधित हुआ धनपति (ते क्षीरं अहरत्) तेरा दूध लेता है, तब समझो कि ( हुदं तत् अथ ) यह वह आज ( नाकः त्रिष्ठ पात्रेषु रक्षति ) स्वर्गधामही सोमके रूपसे तीन वर्तनॉमें रखता है ॥ १९॥

(यत्र दीक्षितः अथवाँ) जहां दीक्षा लिया अधर्ववेदे यज्ञकर्ता ( हिरण्यये बाईपि आस्ते ) सुवर्णमय आसनपर बैठता है, (त ) उसके पास (त्रिषु पात्रेषु सोमं) तीनों वर्तनीम रखा सोम (वशा देवी शहरत् ) देवी वशा गो ले जाती है, दूध रूपसे पहुंचा देती है।। १२।।

(वशा सोमन सं अगत ) गौ सोम भौषधीको प्राप्त हुई, जौर (सर्वेण पद्धता सं ४) सब पांववाली-मनुष्योंको भी प्राप्त हुई। (वशा किलिम: गंधवें: सह) यह गौ कलह करनेवाले गंधवें के साथ (समुद्रं अध्यष्टात्) समुद्रपर अधिष्ठान करती रही। अर्थात् समुद्रपर भी गौका मान वैसाई। है, जैसा मानवोंमें हैं ॥१३॥

सं हि वातेनार्गत समु संवैः पतित्रिभिः । व्या समुद्रे प्रानृत्यृहचः सामानि विश्रंती ॥१४॥ सं हि सर्येणार्गत समु सर्वेण चक्षंषा । व्या समुद्रमत्येष्य ह्या ज्योतीषि विश्रंती ॥ १५॥ अभीवृता हिरंण्येन यदतिष्ठ ऋतावरि । अश्वः समुद्रो भृत्वाष्यं सकन्द इशे त्वा ॥ १६ ॥ तह्याः समगच्छन्त वृशा देष्ट्रचर्यो स्वधा । अर्थवी यत्रं दीक्षितो वृद्धित्यास्तं हिर्ण्यये ॥१७॥ वृशा माता राजन्य स्य वृशा माता स्वधे तवं । वृशायां यृज्ञ आयुधं ततिश्चित्तमंजायत ॥१८॥ कुर्घो विन्दु रुदं चर्द्र सणः कर्छदादि । तत्र स्त्वं जिज्ञिषे वशे तत्रो होतीजायत ॥१८॥ आस्तरेते गार्था अभवन्नुष्णिहां स्यो वलं वशे । पाज्ञस्या अज्ञे यृज्ञ स्त्वेनस्यो रुम्भयस्तवं॥२०॥ १८॥ ईमिन्यामयनं जातं सिक्थिस्यां च वशे तवं । आन्त्रेस्यो जिज्ञेरे अत्रा उदरादि वी हथेः २१

अर्थ-(वशा ऋचः सामनि विश्वती) गी यज्ञमें ऋचा और सामें को धारण करती हुई (वातेन सं अगत) वायुसे संगत हुई, ( सर्वेः परात्रिभिः हि सं ) सब पांववालोंसे मिलकर ( समुद्रे प्रानृत्यत् ) समुद्रपर नाचने लगी । इस तरह गौका संमान सर्वत्र होता है ॥ १४ ॥

(वशा सूर्येण सं अगत) गौ सूर्यक्षे मिली है, (सर्वेण चक्षुषा सं उ) सब आंखवालींसे मिली है। (भद्रा वशा ज्योतींपि विभ्रती) कल्याणकारिणी गौ अनेक तेजींका धारण करती हुई (समुद्धं अत्यख्यत्) समुद्रके परे देखने लगी। दूरतक उसकी प्रातिष्ठा हुई है। १५॥

हे [ऋतावरि] हे अलको देनेवाली गौ! [हिरण्येन अभिवृता यत् अतिष्ठः] जब सुवर्णाभूषणोंसे युक्त होकर जब तू खडी होती है, हे [वशे] गौ! [स्वा अधि ससुद्रः अधः भूरवा अस्कन्दत्] तेरे पास समुद्र अध बनकर आ गया, यह तेरा महत्त्व है ॥ १६ ॥

[ यत्र दीक्षितः अथवीं ] जहां जिस यश्में दीक्षित अथवीवेदी ( हिरण्यये बाँहीं आसते ) सुवर्णमय आसनपर बैठता है, वहां ( भद्राः समगच्छन्त ) भद्र पुरुष इकट्ठे हुए और वहां ( वशा देष्ट्री अथो स्वधा ) दान देनेवाली गौ और खयं अज-रूपमें उपस्थित हुई ॥ १७॥

(राजन्यस्य माता वशा) क्षत्रिय की माता गों ह, हे (स्वधे) अन्न ! (तव माता वशा) तेरी भी माता गों ही है। (वशाया आयुधं जज़े) गोंसे शस्त्र उत्पन्न हुआ है, और (ततः चित्तं अजायत) उससे चित्त बना है। अर्थात् गोंसे बल और बुद्धि दोनों होती हैं। १८॥

( ब्रह्मणः ककुदाद्धि ) ब्रह्माके उच्च भागसे ( बिन्दुः ऊर्ध्वः उदचरत् ) एक वूंध ऊपर चल पडा, हे ( वर्शे ) गौ! ( ततः होता भजायत ) उससेही पश्चात् होता-हवन कर्ता-उत्पन्न हुआ । अर्थात गौमें ब्रह्मशक्ति अधिक है, क्योंकि वह पहिले हुई है ॥ १९ ॥

हे (वशे ) गौ! ( ते आसः गाथाः सभवन् ) तेरे मुखसे गाथाएं बनीं, ( उष्णिहाभ्यः बळं ) तेरे गर्दनके भागोंसे बल उत्पन्न हुआ है, (पानस्यात् यज्ञः जज्ञे ) तेरे दुग्धाशयसे यज्ञ हुआ, और (तव ) तेरे (स्तनेभ्यः रङ्मयः) स्तर्नों-से किरण हुए हैं। इस तरह गौसे यह सब उत्पन्न हुआ है, इतना गौका महिमा है।। २०॥

(तव ईमिन्यों) तेरे बाहुओंसे तथा (सिन्थभ्यां भयनं जातं ) टांगोंसे गमन होता है। है (वशे ) गी ! तेरे ( मा-क्लोभ्यः अत्राः ) आंतोंसे अनेक पदार्थ और [ उदरात् वीरुधः ] पेटसे वनस्पतियां उत्पन्न हुई हैं।। २१।। यदुद्रं वर्रणस्यानुप्राविश्या वशे । तर्तस्त्वा ब्रुक्षोदंह्ययुत्स हि नेत्रमवेस्त्वं ॥ २२ ॥ सर्वे गभीदवेपन्त जायमानादसूख्ः । स्मुक्त्य हि तामाहुर्वशिति ब्रह्मभिः कुरुप्तः स ह्यस्या वन्धुः ॥ २३ ॥ युष्य एकः सं सृंजिति यो अस्या एक इद्वशी । तरांसि युज्ञा अभवन्तरंसां चक्षंरभवद्वशा ॥२४॥ वृशा युज्ञं प्रत्यंग्रह्माद्वशा स्वीमधारयत् । वृशायामन्तरंविश्वदे। ब्रह्मणां सह ॥ २५ ॥ वृशामेवाम्त्रंमाहुर्वशां मृत्युप्रपासते। वृशेदं सर्वमभवदेवा मंनुष्याः असुंराः पितर् ऋष्यः॥२६॥ य एवं विद्यात्स वृशां प्रति गृह्मीयात् । तिथा हि युज्ञः सर्वपाद्देहे द्वात्रेऽनंपस्पुरन् ॥ २७ ॥ विस्रो जिह्या वर्रणस्यान्तदीद्यत्यासनि । तासां या मध्ये रार्जित सा वृशा दुःप्रतिग्रहां॥२८॥ चृत्रधी रेती अभवद्वशायाः । आपस्तुरीयमुमृतं तुरीयं युज्ञस्तुरीयं पृश्चक्तुरीयम् ॥ २९ ॥ चृत्रधी रेती अभवद्वशायाः । आपस्तुरीयमुमृतं तुरीयं युज्ञस्तुरीयं पृश्चक्तुरीयम् ॥ २९ ॥

( असूरवः जायमानात् ) प्रसवमें असमर्थ गौकी ( गर्भात् सर्वे अवेपन्त ) गर्भिश्चितिसे सब कांपने लगते हैं। ( तां आहुः वशा असूरव इति ) उसीको कहते हैं कि यह गौ प्रसवके लिये असमर्थ है। ( सः हि अह्याभेः अस्याः बन्धुः क्छ्यः )

वही जाह्मणींने इसका बंधु माना है ॥ २३ ॥

[ एकः युधः संस्ञिति ] एक योद्धा व्यवस्थाको उत्पन्न करता है। (यः अस्याः इत् वशी एकः ) जो इत् गीका एक ही वश करनेवाला है। (यज्ञाः तरांसि अभवन् ) यज्ञ पार करनेवाले हैं, और (तरसां चक्षुः वशा अभवत् ) पार होनेवालों की आंख गी बनी है। गौकी सहायतासे सब लोग दुःखोंसे पार होते हैं।। २४।।

(वशा यशं प्रत्यगृह्णात्) वशा गौ यज्ञ स्त्रीकारती है, (वशा सूर्य अधारयत्) नशा गौने सूर्य धारण किया है। (वशायां भोदनः अविशत्) गौमें भात अन्न प्रविष्ट है और वह ( श्रह्मणा सह ) ज्ञानके साथ प्रविष्ट हुआ है। गौके आधार

से यज्ञ, जज और ज्ञान सुरक्षित रहते हैं ॥ २५ ॥

(देवाः वशां अमृतं आहुः ) देव गाँकी अमृत कहते हैं, (वशां मृत्युं उपासते ) गाँको मृत्यु समझकर उपासना करते हैं। (वशा हदं सर्वं अभवत् ) गाँ ही यह सब हुई है, अर्थात् (देवाः मनुष्याः असुराः पितर ऋषयः ) देव, मनुष्य, असुर, पितर और ऋषि यह वशाकाही रूप है।। २६॥

(यः एवं विद्यात् ) जो यह तत्त्वज्ञान जानता है,(सः वशां प्रतिगृह्णीयात् )वह वशा गौका दान लेवे । तथा वशा गौके दाताको(यक्तः सर्वपात् अनपस्फुरन् दुहे)यज्ञ सब प्रकारसे सफल होकर विचालित न होता हुआ सुयोग्य फल प्रदान करता है॥१०॥

(वरणस्य भासनि भन्तः तिस्नः जिह्नाः) वरण के मुखमं तीन जिह्नाएँ (दीशति) चमकती हैं। (तासां मध्ये या राजति) उनके बीचमें जो विशेष चमकती है, (सा वशा) वह वशा गी ही है, अतः वह (दुष्प्रतिप्रहा) दानमें स्वीकार करना कठिन है। २८॥

(वज्ञायाः रेतः चतुर्धा सभवत्) वशा गौका वीर्य चार प्रकारसे विभक्त हुआ है। (सापः तुरीयं) आप् चतुर्थ भाग है, (समृतं तुरीयं) अमृत अज्ञ चौथा भाग है, (यज्ञः तुरीयं) यज्ञ चौथा भाग है। यह सब वशाका चतुर्धा वीर्य है। २९॥

अर्थ- हे (वशे ) गौ ! (यत् वरुणस्य उदरं ) जो वरुण के उदरमें तु( मनु प्रविश्वयाः ) प्रविष्ट हुई है, (ततः ब्रह्मा त्वा उत् अह्नयत् ) तब ब्रह्माने तुझे आह्वान किया था। (सः हि तव नेत्रं मवेत् ) वह तेरा नेत्र जानता है । अर्थात् गौका महस्व ज्ञानी ही जानता है ॥ २२ ॥

९ ( अ. सु. भा. कां० १० )

व्या चौर्वया पृथिवी व्या विष्णुः श्रजापितः। व्यायां दुग्धमिषिवन्तसाध्या वसंवदक् से 1३०। व्यायां दुग्धं पीत्वा साध्या वसंवदक् से 1३०। व्यायां दुग्धं पीत्वा साध्या वसंवदक् से 1३०। सोमंगेनामके दुहे घृतमेक उपसिते । ये एवं विदुषे व्या दुदुस्ते गुतास्त्रिद्धं दिवः ॥३२॥ श्राह्मणेभ्यो व्या दस्वा सर्वोद्धाकान्त्समंश्चते । ऋतं द्यस्यामापित्मिष् ब्रह्माथी तर्पः ॥ ३३॥ व्या देवा उपं जीवन्ति व्या मनुष्या द्वत । व्योदं सर्वममवृद्यावत्स्यो विष्वयित ३४ (३५)

।। इति पश्चमोऽनुनाकः ॥ ५ ॥

### ।। इति द्यमं काण्डं समाप्तम् ।।

(वशा थाँः) वशा थाँ हैं, (वशा पृथिवी) वशा ही पृथिवी हैं, (वशा अजापति विष्णुः) वशा ही प्रजापालक विष्णु हैं। (ये साध्याः वसवः च) जो साध्य और वसु हैं, वे (वशायाः दुग्धं अपिवन्) वशा गीका दूध पीते हैं॥ ३०॥

(ये साध्याः वसवः च ) जो साध्य और वसु हैं वे (वशायाः दुग्धं पीरवा ) वशा गौका दुध पीकर पश्चात् (ते वे

मधस्य विष्टिप ) वे खर्गके स्थानमें ( अस्याः पयः उपासंते ) इसके दूधकी प्राप्ति करते हैं ॥ ३१॥

(एनां सोमं एके दुहूँ) इससे सोमका कईयोंने दोहन किया है, (एके छूतं उपासते) कई इससे छूतकी प्राप्तिः करते हैं। (एवं विदुधे वशां दुतुः) जो इस प्रकारके विद्वान को गौका प्रदान करते हैं, (ते दिवः त्रिदिवं गताः) वे स्वर्गमं जाते हैं। ३२।।

( ब्राह्मणेभ्यः वशां दश्वा ) ब्राह्मणोंको वशा गी देकर( सर्वान् छोकान् सं अइनुते ) सब लोकोंको प्राप्त करते हैं।( अस्य

ऋतं ब्रह्म अयो तपः हि आर्थितम् ) इसमें ऋत, ज्ञान, तप आश्रित होते हैं ॥ ३३ ॥

(देवा: वशां उपजीवन्ति ) देवताएं वशा गीपर उपजीवन करती हैं (उत मनुष्या: वशां ) और मनुष्य भी वशा गी पर ही जीवित रहते हैं । (वशा इदं सर्व अभवस् ) वशा गी ही यह सब हो गयी है (यावत् सूर्यः विपश्यति ) जहां तक सूर्य का प्रकाश पहुंचता हैं ॥ ३४ ॥

पंचम अनुवाक समाप्त ।

दशम काण्ड समास ।

# सर्वाधार श्रेष्ठ बह्म।

स्कत ७ से सूक्त १० तक का स्पष्टीकरण किया नहीं, वह

स्क ७ और ८ में सर्वाधार श्रेष्ठ ब्रह्मका वर्णन है और यह विशेष स्क्ष्म दृष्टिसे देखने योग्य है।

प्रथमके २२ मंत्रींतक 'कतमः दिवत् एव सः 'वह देव कीनसा है ? ऐसा प्रश्न किया है । उस एक सर्वाधार देवताके विषयमें किसीकी छंदेह नहीं है उसका वर्णन पूर्व मंत्रभागमें करते हैं और अन्तम पूछते हैं, कि 'वह देव, जिसका की यहांतक वर्णन हुआ हैं, वह कीनसा है, इस उपदेशकी अपूर्व विधिका तात्पर्य यह है कि, जिसका वर्णन पूर्व मंत्रभागमें अथवा मंत्रभागोंमें किया गया है ,वह, देव कहां है, उसका अनुभव पाठक लेवें, । जो श्रेष्ठ ब्रह्म है उसका वर्णन मंत्रोंमें किया है, वह अनुभवमें आने योग्य हैं मनुष्यका जन्म ही इस कार्यके लिये हैं । अब देखिये इस वर्णनका अनुभव कैसा आ सकता है।

प्रथम मंत्रमें "तप, ऋत, वत, श्रद्धा भीर सत्य किस अंग या अवयवमें रहता है," यह पूछा है। मनुष्यके किस अंगमें 'सत्य' रहता है १ पाठक सीचें और अपने अन्दर सेस्रें, तथा अनुभव लें, कि अपने अन्दर कहां किस स्थानमें सत्य रहता है, वही आत्मा है, यह निश्चयसे पाठक जान सत्य रहता है, वही आत्मा है, यह निश्चयसे पाठक जान सत्य श्रद्धा आदिका निवास है।

आगे भंत्र २, ३ और ४ इन तीन मंत्रोंमें विश्वास्माके किय अंगमें अप्रि, वायु, बन्द्रमा, भूमि, अन्तरिक्ष, चलोक, उत्तर युलोक, जलप्रवाह ये रहते हैं इसकी पृच्छा की है ।

पहिले मंत्रमें सत्य श्रद्धा जादिका स्थान मानव-व्यक्ति में पूछा है और अगले इन तीन मंत्रोंमें विश्वातमाक देहके आग्नि वायु आदि देव किस अंगमें और किस अवयवमें रहते हैं, यह प्रश्न पूछा है। वेदमें व्यक्तिगत आत्मतत्त्व और विश्वात आत्मतत्त्व और विश्वात आत्मतत्त्व विचार विभिन्न रीतिसे नहीं होता हैं, यह पाठक यहां देखें। विश्वव्यापक आत्मतत्त्व का ज्ञान यथार्थ रीतिसे होनेके लिये इस वर्णन की शैली को यथावत आनना चाहिये।

भागे मंत्र ५ और ६ कालखरूप का वर्णन है। इस काल-खरूप के मास, पक्ष, ऋतु अयन, अहोरात्र, पर्जन्यधाराएं (वर्षाकाल) सर्वाधार परमारमाके खाधार से रहते हैं।

यहांतक पाठक देख सकते हैं कि प्रथम मंत्रमें वैयक्तिक स्थ श्रद्धा आदि गुण, भागे के तीन मंत्रों में पृथिन्यादि विश्वके पदार्थ और आगे के दो मंत्रों में कालके सब अवयव उसी एक सर्वाचार परमात्मा के भाषार से रहते हैं, ऐसा कहा है। यहां वैयक्तिक श्रद्धादि गुण न्याक्तिगत आत्मा के आधारसे रहते हैं ऐसा नहीं कहा, प्रत्युत येभी विश्वाआत्मा केही आधारसे रहते हैं, ऐसा कहा है।

जो संपूर्ण कोकलेकान्तरांको घारण कर रहा है, वह प्रजा-पितमी उसी सर्वाधार स्कंभमें आश्रित है, यह कथन मंत्र ७ में है। यहां प्रजापित नाम सर्वाधार विश्वासमके आघार से रहने-वाले लोकपालक का है। अष्टम मंत्रमें कहा है, कि प्रजापित उच्च, मध्यम और किनष्ट [सात्त्विक, राजस और तामस] विश्वके पदार्थ निर्माण करता है और इस तरह त्रिविध विश्वकी उत्पति होते ही स्कंभ नामक जो सर्वाधार आत्मा है, वह उस त्रिविध विश्वमें प्रविष्ट होता है और अन्दर व्याप कर रहने लग्नता है। ऐसा होनेपर मंत्रमें प्रश्न पूछा है, कि इस तरह सर्वाधार आत्माका प्रवेश त्रिविध विश्वमें होनेके प्रश्नात् उस विश्वात्माको कितनेसे अंशने इस विश्वको व्यापा है और कितना विश्वात्माका माग अवाशिष्ट रहा है,जो इस विश्वके साथ संबंधिन त ही नहीं हुआ ? अर्थात—

पादे। उस्य विश्वा भूतानि त्रिपादस्यामृतं दिवि॥ (ऋ. १०।६०) एक अंशमात्रमें ये सब भूत हैं और शेष सब परमात्मा अपने स्वरूपमें विराजता है। यह अनंत विश्व यदापि हमारी दृष्टिमें अनन्त और अगाध है, तथापि परमात्मा की हृष्टिसे वह अत्यंत अलप, अंशमात्र है। यहां बात समझाने के लिये इस अष्टम मंत्रमें ये दो प्रश्न किये हैं, कि विश्वमें इसका कितना अंश प्रविष्ट हुआ है और इसका शेष अंश कितना है ? इसका उत्तर यहीं है, कि विश्व एक अल्पसा अंश है और शेष अनन्त परमात्मा है, जो इस विश्वसे बाहर है।

नवम मंत्रमें फिर पूछा है, कि भूतकालके विश्वमें कितना

परमारमा प्रविष्ट हुआ। या, और भविष्यकालके विश्वमें कितना प्रविष्ट होगा, और वर्तमानकालीन विश्वमें कितना प्रविष्ट हुआ है ? अर्थात् इनका उत्तर यही है, कि भूत, वर्तमान और भविष्यकालीन सब भिलकर विश्व एक अल्प अंशके बराबर है, विश्वके बडेपनसे परमारमाका बडापन अनंतगुणा है, यही यहां कहनेका तारपर्य है । इस मंत्रमें तिसरा चरण अर्थंत महत्त्वका है वह यह है—

यत् एकं मंगं सहस्रवा अकरोत्।। ( मं॰ ९ )

"जो अपने एक अंगको सहस्तों भागोंमें निभक्त करता है।" जैसा सूर्यका निभाग होकर प्रह और उपप्रह बने, पृथ्वीके निभाग होकर स्थावर, जंगम, बृक्ष, पश्च, पक्षी, मनुष्य बने। एक अंगके सहस्त्तों पदार्थ इस तरह बनते हैं। यही बात इसी सूक्तके २५ वें मंत्रमें इस तरह कही है —

बृहन्तो नाम ते देवाः ये असतः परिजिम्भिरे । एकं तदक्षं स्क्रम्भस्य असदाहुः परो जनाः ॥ २५ ॥

''वे बड़े देव असत् से उत्पन्न हो चुके हैं और यह असत् सर्वा-धार परमात्माका एक अंग ही है, ऐसा ज्ञानी लोग कहते हैं॥''

स्कम्भ नाम धर्वाधार परमातमा है, इसके दो अंग हैं। एक का नाम धत् और दूसरेका नाम अधत् है। इन दोनो अंगोंका मिलकर नाम स्कम्भ अधीत् धर्वाधार परमातमा है। इस स्कंभ के एक अंगसे पृथ्वी, अन्तिरक्ष और धु आदि सब लोक लाकान्तर बने हैं, इसीका धर्य "इसने अपने एक अंगको सहस्रधा विभक्त कर दिया।" इस ९ म मंत्रमें स्पष्ट कह दिया है। पाठक इस तरह मंत्रका आशय जान सकते हैं। शतपथादि बाह्मणमें कहा है कि

हे वाव ब्रह्मणो रूपे मूर्त चैवामूर्त च ॥

' ब्रह्मके दो रूप हैं, मूर्त और अमूर्त । इनका अधिक स्प-धीकरण ऐसा किया है, कि मूर्त राशेर और इन्द्रियां हैं और अमूर्त प्राण, मन अधि हैं। यह मूर्त और अमूर्त मिलकर ब्रह्म होता है। यही आशय स्कंभ नाम सर्वाधार परमाश्माके असत नामक एक अंगसे सब लोकजोकान्तर बने हैं, इस मंत्रमें प्रकट हुआ है, और वे कैसे बने हैं, इसका स्पष्टीकरण ' इस स्कंभ नामक विश्वासाने अपने एक अंगको सहस्रधा विभक्त करके यह विश्व बनाया, इस ९ म मंत्रमें हुआ है।

द्राम मंत्रमें इस स्कम्भ गामक सर्वाधार में लोक, कोश, भाष, असत् और सत् रहते हैं और ये वहां हैं, यह बात ब्रह्मज्ञानी लोग यथावत् जानते हैं,ऐसा कहा है, वह उक्त बात उक्त दृष्टिसे ही समझना चाहिये।

आगे ११ और १२ इन दो मंत्रों में वही बात दुहराई है, कि जो पहिले १ से ४ मैंत्रों में कही है। स्कम्म नामक विश्वाधार के अंग में अर्थात् शरीरमें अग्नि आदि देवताएं अपने अपने स्थानमें रही हैं। अर्थात् अग्नि, आए पृथ्वी, सूर्य, चन्द्र मिलकर उस सर्वाधार का शरीर है। आगेक चार मंत्रों में अर्थात् भंत्र १३ से १६ तक यही बात कही हैं —

मंत्र १३ = जिस सर्वाधारक शरीरके अंगोंमें ३३ देवताएं रही हैं।

मंत्र १४ = सब पहिले स्थान हुए ऋषि, भूमि, ऋचा, साम, यजु, एक मुख्य ऋषि ये सब उसी सर्वाधारमें रहते हैं। मंत्र १५ = पुरुषमें अमृत और मृत्यु रहते हैं। समुद्र जिसकी धमानियों हैं।

मंत्र १६ = चारों दिशा-उपदिशाएं जिसमें नाडियां हैं जहां यज्ञ विशेष महत्त्व का स्थान पाकर रहा है।

इस तरह सर्वाधार परमात्माके शारीरके अंग बनकर ये सब पदार्थ रहे हैं। इसका ही स्पष्टीकरण पाठक आगे देख सकते हैं।

मंत्र १८ = इस सर्वाधारका मुख आमि है, चक्षु अंगिरस हैं, अन्य अवयव यातु-जन्तुमात्र है,

मंत्र १९ = ब्राह्मण जिस सर्वाधारका मुख है, जिह्ना मधु-कशा-- गी है, जिस का दुग्धाशय विराट् विश्व है।

मंत्र २० = उत्तसे ऋग्वेद, यजुर्वेद हुए और साम जिसके लोग है और अथर्वा-ब्रह्मा-जिसका मुख है।

पाठक इस वर्णनकी तुलना १३ से १६ मंत्रों के साथ करें।
मंत्र १३ से १६ तक जो कहा है, वही अधिक सुरढ करने के
लिये मंत्र १८ से २० तक के मंत्र हैं। विश्वक्षी परमारमा के ये
सूर्यादि अवयव हैं, यह विश्वही उसका शरीर है, वेद ही उसकी
वाणी है, वेदके द्वारा वही सब मनुष्यों के स्था बील रहा है।
जो वेदवेता बाह्मण है, वही उसका मुख है इस तरह परमारमा
प्रत्यक्ष हो रहा है, पाठक इस क्ष्में परमारमाका साक्षारकार
करना सीखें।

१७ वे मंत्रमें परमारमसाक्षारकार करनेकी और एक विकास युक्ति दी है, यह यह है कि —

वे पुक्ते ब्रह्म बिदुः ते विदुः परमेष्टिनम् ॥ (१७)

" जो पुरुषमें-मनुष्यके अन्दर ब्रह्म जानते हैं वे ही परमेशी परमात्माको जानते हैं। यहां व्यष्टि, समष्टि और परमेष्टी का भेद देखना चाहिये। व्यष्टि एक व्यक्ति है, समछि व्यक्तिसमूह का नाम है, और परमेन्ठी स्थिरचर विश्वसंपूर्णका नाम है। मनुष्य विश्वव्यापक परमेष्ठी को किस तरह जान सकता है ! मनुष्यका इन्द्रियसमूह अल्प शक्तिवाला है, उससे विश्वसमाष्टि का आकलन कैसे हो सकता है ? उत्तरमें कहते हैं कि मनुष्य अपने अन्दर वहीं विश्वकी बातें अनुभव करें। मनुष्य अपने अन्दर देखे, कि मेरा आंख सूर्य ही है, अग्नि शरीरमें उष्णता रूप धारण किये हैं, जलतत्त्व रक्तरूपसे मेरे शरीरमें है और ना। डियों में प्रवाहित हो रहा है, वायु मेरा प्राण बना है, पृथ्वी भी हाइयोंके रूपसे शरीरमें है, दिशाएं कान में रही हैं, इसी तरह ३३ देवताएं मेरे इस छोटेसे शरीर में अंशरूपसे आकर रही हैं और यहां मुझे सहायता दे रही है। में आसा हूं और ये ३३ देव यहां मेरे सह।यक होकर इस शरीरमें मेरे वशवतीं हो रहे हैं। यही झान पुरुष-मनुष्य-के शरीरमें लेने योग्य है। यही शरीरमं मूर्त और अमृर्त ब्रह्म रहता है । इसको यथावत् जान-नेसे विश्वमें विश्वारमामें- येही ३३ देव वैसे रहे हैं, यह साधक जान सकता है और अपने शरीरके अंशरूप देवीका विश्वव्यापक परमात्मदेइमें रहनेवाले देवोंके साथ क्या संबंध है, यहभी देखा जा सकता है। जैसा आंखका सूर्यसे संबंध इ॰ । इस तरह विचार फरनेसे साधक अपने आपको परमात्माके विश्ववयापक देहमें एक अंश- मल्प अंशरूप देख सकता है । जो इस तरह अपने शरीरमें अनुभव कर सर्वेग, वेही ब्रह्माण्ड देहमें ब्रह्मका अनुभव और साक्षास्कार कर सकते हैं। यह ब्रह्मसारक्षाकार की साधना है।

जो इस तरह मनुष्य अपने अन्दर ब्रह्म देख सकते हैं, वे परमेष्ठी, प्रजापित और ज्येष्ठ ब्रह्मको भी क्रमशः जान सकते हैं और अन्ततः सर्वोधार परमात्माको जान सकते हैं।

कई साधक असत्को ही श्रेष्ठ मानकर उसकी उपासना करते हैं, और दूसरे साधक सत् को ही श्रेष्ठ मानकर उपासना करते हैं। इस तरह दोनों उपासनाएं मनुष्यों में छुरू हैं। यह मंत्र २१ में वर्णन है। परंतु आंग (मं० २२ में) कहा है, कि जिसमें आदित्य, रुद्र और वसु रहते हैं, और जिसमें भूत, वर्तमान और भाविष्य काल के सब लोकलोकान्तर रहे हैं, वहीं सर्वाधार परमेश्वर सबका उपास्य देव हैं॥

(मं० २३ = ) जिस परम त्माके निधिका संरक्षण सम तैंतीस देव करते हैं, उस निधिकों कौन ानता है ? इस मंत्रका अनुभव पाठक अपने अन्दर भी देख सकते हैं, क्योंकि सब ३३ देवों द्वारा-देवताओं के अंशोद्वारा- ही यहां के आत्माकी रक्षा हो रही है। यहां सूर्य, चन्द्र, वायु, अमि, पृथ्वी आदि आये हैं, रहे हैं और यहां के निधिकी रक्षा कर रहे हैं। इसी का वर्णन आोके २४ वें मंत्रमें कहा है कि ब्रह्मज्ञानी और देव जहां श्रेष्ठ ब्रह्मकी उपासना करते हैं, यह जो जानता है, नहीं ज्ञानी होता है। २५ वे मंत्रमें सर्वाधार परमात्मा का एक अंग असत् है, जिससे अग्न्यादि सब देवत एं बनी हैं, ऐसा वर्णन है अर्थात् यह बात यहां स्पष्ट हो चुकी है कि सर्वाधार परमात्मा के शरीर के दो अंक हैं. एक सत् और दूसरा असत्। दोनों मिलकर सर्वाधार परमात्मा होता है, जिसका अधार सम विश्वको है। इसी बातका अधिक स्पष्टीकरण मंत्र २७ में करते हैं - जिसके शरीरमें ३३ देव एक एक अवयवमें रहते हैं, अर्थात् जिसके शरीरके अवयव इन देवताओं के दि बने हैं, वही सर्वाधार परमात्मा है, इसको ब्रह्मज्ञानी ही जानते हैं।

इस स्थानपर परमातमा मूर्त- अमूर्त, दोनों रूपों वाला है, यह बात स्पष्ट हो चुकी है। परमातमाका प्रत्येक गात्र एक एक देवताका बना है। वस्तुतः मनुष्येक गात्रभी सब देवताओं के ही बने हैं। क्या हमारे गात्रों और अंगों में पृथ्वी, आप, अप्नि वायु आकाश ये देवताएं नहीं हैं ? हैं और अवश्य हैं। इसी तरह विश्वाधार परमात्माके विश्वदेहके प्रत्येक अंगभी देवताओं के ही बने हैं। इस तत्त्वज्ञानको ब्रह्मज्ञानी ही जानते हैं, अन्य मूह क्या जानेंगे ?

२६ वे मंत्रमें एक विशेष ही महत्त्वकी बात कही है, वह यह कि--

स्कंभः पुराणं प्रजनयन् व्यवर्तयत् ॥ ( २६ )

" सर्वाधार परमातमा अपने पुराणे अंगको पुन: जन्म देता हुआ, उसको परिवर्तित करता है, अर्थात् नया ही बनाता है। यह इस सर्वाधारका अंग पुराणा होनेपर भी उसीकाही समझना चाहिये। उसीका है एसा ज्ञानी जन सानते हैं। यही बात आगे अगले सूक्तमें दर्शीयेंगे—

प्को ह देवो मनसि प्रविष्टिः प्रथमो जातः स ड गर्भे अन्तः । (स्क ८ । २८) ' एक ही देव जो मनमें प्रविष्ट हुआ है, वह पहिले जन्मा था, वही पुनः गर्भमें आ गया है। यह नया बनने के लिये ही गर्भमें आ गया है। यही बात अन्य वेदों में भी है —

प्यो ह देवः प्रदिशोऽनु सर्वाः पूर्वी ह जातः स उ गर्भे भन्तः ।

स एव जातः स जनिष्यमाणः

प्रत्यङ् जनांस्तिष्ठति सर्वतोमुखः ॥

(वा॰ यजुः॰ ३२।४,)

"यह देव सब दिशाओं में व्याप्त है, यही पहिले जनमा था और यही अब गर्भमें आ गया है, यही भूत कालमें हुआ था और यही भविष्य कालमें जन्म लेनेवाला है, तात्पर्थ यह कि यही सब अनंत मुखवाला प्रलेक मनुष्यमें रहता है। "अतः यही पुराणा हो जानेपर पुनः पुनः जन्म लेता है और नया बनता है क्यों के मृश्युभी यही है और जन्म भी यही है। यम (मृश्यु) भी वही है और प्रजापतिभी अथवा पिताभी वही है।

मं॰ २८ में हिरण्यगर्भ भी उसी स्कंभ-सर्वाधारसे सामर्थ्य प्राप्त करके हुआ, यह बात दर्शाइ है। तात्पर्य यह कि इस सर्वाधार परमात्मामें सब लोक, सब तप, सब ऋत, अर्थात् सब कुछ समाया है। इसीका नाम इन्द्र है और इसी कारण इन्द्रमें यह सब कुछ है, ऐसा कहा जाता है। (मं॰ २९-३०) इस परम देवका नाम प्रातःकालमें सूर्योदयके पूर्व और उषः-कालके पूर्व ध्यानद्वारा स्मरण करनेसे अपना आत्तिमक खराज्य प्राप्त होता है, जो सबसे श्रेष्ठ मनुष्यका प्राप्त हैं। यह नाम-जप एक प्रकारका वाग्यज्ञ ही है।

ईश्वरका शरीर।

कारी ३ मंत्रोमें ( अर्थात् मं० ३२-३४ इन मंत्रोंमें ) ईश्वरके शरीरका वर्णन है। भूमि उसके पांव हैं, अन्तरिक्ष पेट है, बलोक सिर है, सूर्य कांख है, नया नया बननेवाला चन्द्रमा भी उसका दूसरा आंख है, अग्नि मुख है, वायु प्राण और अपान है, अंगिरस आंख बने हैं, दिशाएं कान है। इस तरह इस सर्वाधारका ब्रह्माण्ड देह है। पाठक इस तरह इस परमात्माका साक्षात्कार करें। इसी परमात्माने यह पृथ्वी, अन्तरिक्ष, खुलोक, सब दिशा उपदिशांओं का धारण किया है, वह सब अवनांके बन्दर व्याप कर रहता है। सबका धारण करता है। (मं० ३५)

इस परमारमाने ही ' सोम ' नामक दिव्य औषधि बनाथी

है, वायु आर मन को चन्नल बनाया है, जलांको प्रवाही बनाया है। इसी भुवनोंक बीचमें वर्तमान देवताके आश्रयसे सब देव-ताएं रहती हैं, जिस तरह शाखाएं बक्षके आश्रयसे रहती हैं। हाथ, पांव, वाणी, कान, चक्कसे जिसको उपहार पहुंचाया जाता है, सब देवता जिसकी उपासना करके उपहार पहुंचाते हैं, वही अनन्त ईश्वर सबका उपास्य है। (मं॰ ३६-३९)

उसमें अन्धकार नहीं है, पाप उससे दूर है, तीनों ज्योतियां उसीमें हैं। वही सर्वत्र गुप्त रहनेवाला प्रजापति है। दिनप्रभा और रात्री ये दो श्रियें छः ऋतुवाला संवत्सररूपी वस्न बुन रहीं है, न ये कभी थकती हैं और न अपना कार्य समाप्त करती हैं। इनपर अधिष्ठाता एक पुरुषभी है, जो धागा देता है और कार्य करवाता है। सब ताना और बाना यह काल ही है। यह उसी परमाहमांकी शक्तिका एक महिमा है। ( मं० ४०-४४)

पाठक इस तरह इस सूक्तका मनन कर और परमात्माका साक्षारकार करनेको सीखें। इसीलिये मनुष्यजन्म प्राप्त हुआ है। अब इसी परमात्माके वर्णनपरका आगेका मनोरम सूक्त देखिये—

#### सक्त ८ ज्येष्ठ ब्रह्म।

पूर्व सूक्तमें जिस स्कंभ-स्तंभ-सर्वाधार परमात्माका वर्णन हुआ है, उसीका वर्णन करके पुनः इसी सूक्तमें वही विषय समझाते हैं—

भूत, वर्तमान और भविष्य कालमें जो कुछ विश्व है, उस सबका अविष्ठाता वही परमात्मा है, वही सबका प्रकाशक है, वही सबका उपास्य है (मं०१)। इसी परमात्माने पृथ्वी और युधारण किये हैं, इतनाही नहीं परंतु—

स्कंभः इदं सर्वं, आत्मन्वत, यत् प्राणत्, यत् निमिषत्। (मं०२) यह सर्वोधार परमात्माही यह सब कुछ विश्व है, जिसमें आत्मा है और जो प्राणापान लेतानोहता है और निमेषोन्मेष करता है। देखिये —

स्कंभ इदं सर्व । [ अथर्व० १०।८।२ ]
पुरुष एवेदं सर्व । [ ऋ० १०।९०।२ ]
एकं अंगं सहस्रधा अकृणोत् । [ ऋ० १०।७।९ ]
वासुदेवः सर्व । [ भ० गीता ७।१९ ]
विश्वं विण्युः । विष्णुसहस्रनाम [ म० भारत ]

स्कंभही सब कुछ है, पुरुषही सब कुछ हैं उसके एक अंगसे सहस्रों बस्तुएं बनी हैं, वहीं सब कुछ है। ये सब वर्णन विश्वत्माके ही हैं। यदि वही सब कुछ है, तो जो दीखता है, वह भी सब उसीका रूप है। यह मिद्र है।

[मं॰ ३] तीन प्रकारकी प्रजाएं हैं, एक सरवगुणी, दूसरी स्जोगुणी और तींसरी तमागुणी। सब विश्व इन तीनों गुणोंसे मरपूर है, कोई वस्तु इन गुणोंसे रहित नहीं है। सत्त्व-गुणी प्रकाशमें रहते हैं, रजीगुणी भोगमें विराजते हैं और तमागुणी सन्ध्वारमें जाते हैं।

[मं० ४-५] बारह महिने, तीन काल अर्थात् गर्मा, वृष्टी और सदी, और तीन सी साठ दिवस यह सुस्थिर कालचक है। इसमें ६ ऋतु हैं, एक अधिक मास है, वह अकेला ही रहता है।

[मं० ६- ८] एक पुराणकालसे विद्यमान महत्पद है; उसी पदक साथ स्थावर जंगम सब कुछ संबन्धित है। कोई वस्तु उससे संबंध न रखनेवाली यहां नहीं है। एक चक है जो आगेपीछे चळता रहता है, उसके आधे भागसे यह सब विश्व उत्पन्न हुआ है, जो दूसरा आधा भाग है वहीं गृढ़ है, वह हरएक जान नहीं सकता। इसकी गति दीखती नहीं है, परंतु उसकी जो स्थिति है, वही दीखती है। गतिमें भूतकाल गरा है, इस लिये दीखती नहीं, और भविष्य काल आया नहीं है, इस कारण दीखता नहीं है, वर्तमान काल अति अल्प है, वह अंश इप दीखता है।

[ मं॰ ९ ] मनुष्यका सिर एक पात्र है, उसका मुख नीचे है, इसमें ध्रम विश्वरूपी यश रहता है, सब मनुष्यका सामध्ये इसीमें रहता है। मस्तक जिगड गया तो मनुष्यत्व ही नष्ट होता है। वहां सात ऋषि साथसाथ रहते हैं, दो आंख, दो कान, हो नाक और एक मुख ये सात ऋषि हैं। यही इस खजाने के बडे संरक्षक हैं। मनुष्यको चाहिये कि वह इस का महत्त्व जोने स्मीर इसकी उत्तम रक्षा करें। क्योंकि संपूर्ण मानवता यही है।

### एकही है।

यत् एखवि, पवित, यत् च विष्ठिति, प्राणत्, अप्राणत्, निमिषत् च यत् भुदत्। तत् विश्वरूपं पृथिवीं दाधार, तत् संभूय एकं एव भवति।[मं० ११] 'इस विश्वमें कंपन, पतन, स्थिरस्व से युक्त, प्राणयुक्त,प्राण-रहित, निमेष करनेवाला ऐसे अनेक वस्तुमात्र हैं। यह सब मिलकर एकडी सत् तस्य होता है और वही तस्य विश्वरूप है अर्थात् सब रूपोंका धारण करता है, उसीने इस पृथ्वीको धारण किया है। वही एक तस्य है, शेष जो है, वे सब उसके रूप हैं

(मंत्र १२) एक अनन्त सत् तत्त्व है, वही सर्वत्र व्याप्त है। अनन्त और सान्त ये दोनों अन्तमें एक दूसरेमें मिले हुए हैं। इसका भूत भविष्य देखता हुआ विद्वान ही आगे बढता है, उन्नति करता है।

(मं. १३) एक प्रजापित है' वह वस्तुतः अदृश्यमान है, वह गर्भमें संचार करता है और गुप्त कपसे अनेक क्पोंमें उत्पन्न होता है। उसके एक आधे भागसे ही यह सब विश्व उत्पन्न हुआ है, उसका जो शेष भाग है, वह गुप्त है, वह पहचानना कठिन है।

सब लोग इस सत् तत्त्वको आंखसे देखते हैं, परंतु सब इसके। मननसे जानते नहीं। (मं. १४) जो दिखाई देता है, वह भी उसीका रूप है, परंतु यह सबको समझमें नहीं आता है। (मं० १५) वह सत् तरक सर्वत्र परिपूर्ण है, वह दूर भी है और पास भी है, वह पूर्णभी है और हीनमें भी वही है। यही बडा पवित्र और उपास्य है, सब इसीके पास उपहार पहुंचाते हैं। मं० १६) जिसके बलके सूर्य उदयको प्राप्त होता है और जिसमें अस्त को प्राप्त होता है, वहीं प्रेष्ट बहा है, उससे और दूसरा कोइमी श्रेष्ठ तत्त्व नहीं है। [मं०१७] वेदवेता जिसकी प्रशंसा करते हैं, वही प्रकाश देनेवाला आदि स्त है, जो सबका आदान करता है। वही सबका आधार है। उसी के आधारसे सब अन्य देव हैं। सबको प्रकाशित करने-वाला वही एक देव है। [मं०१८]

एकही ज्येष्ठ बद्धा है। सत्य, ज्ञान और प्राण उसीसे संबंधित हैं। जैसा दोनों अरिणयोंसे अप्ति निकलता है, वैसा ही
सर्वत्र वही सत्त्व है और प्रकटभी होता है। गर्भमें [अपाद]
पादरहित ही गर्भ सर्वप्रथम होता है, वही आगे [खर]
प्रकाशको प्राप्त करता है, और वहीं चतुष्पाद— दो हाथों
और दो पार्शेंसे युक्त— हो कर सब प्रकारके मीग भीगता
है। [मं० १९-२१] वह भीग्य होता है, भोका होता है
बहुत अन प्राप्त करता है और और वहीं सनातन देवता की
उपासना करके कृतकुल होता है। [मं० २२]

यही एक सनातन सत् तत्व है। जो फिरसे नया नया

होता है, जैसे वारंवार दिन और रास होते हैं इसी तरह यह उत्पत्ति और लय होता है। [ मं॰ १३ ] सी, हजार, दश लक्ष, अर्बुद असंख्य शाक्ति इसमें है, इसकी यह शक्ति कोइ जान नहीं सकता । यही देव इस सबकी प्रकाशित करता है । [मैं० २४] बालसेभी सूक्ष्म .यह है, सबको घरनेवाली ही यह देवता है और नही प्रियह्म है। [ मं० २५ ] यही कल्याण करनेवाली, अजर और अमर है। इस मृत देहमें यह न मर-नेवाली, देवता है। यह स्त्री, पुरुष, कुमार, कुमारी, युद्ध आदि सब रूपोंमें होती है, इसी लिये इसकी विश्वतासुख कहते हैं। मिं २६-२७ ]

यही पिता और यही पुत्र है, यही ज्येष्ठ है और यही क्र निष्ठ है। यही एक देव मनमें प्रविष्ट हुआ हैं, वही एक बार जन्मकर फिर गर्भमें पुनर्जन्म के लिये आता हैं। [मं० २८]

पूर्ण परमात्मासे ही यह पूर्ण विश्व बना है, क्यों कि जैसा बहुपूर्ण है, वैसा यह भी पूर्ण है। इसकी जीवन उसीसे मिल-ता है। जहांसे इसकी जीवन मिलता है, उस मूल स्रोत की जानना चाहिये। (मं० २९) यही सनातन है, और यही सब कुछ बन ग्यी है। यही वही देवता है। [मं० ३०] एक देवता है जो ऋतसे युक्त है, उसकी है। शक्तिंसे ये दृक्ष हरे भरे दीख रहे हैं। (मं० ३१) पास होनेपर भी दीखता नहीं और पाछ होनेपर भी उसका लाग नहीं किया जाता। उसी ईश्वरका यह काव्य है, जो नाशको नहीं प्राप्त होता और जीर्णभी नहीं होता। (मं० ३२)

अपूर्व देवताने प्रेरित हुई वाणी सब कोई बोलते हैं। इस वाणीकी मूल प्रेरणा जहांतक पहुंचा देती है, वही बडा बहा है। ब्रह्मकी प्राप्त करनेका यही साधन है कि वाणीका मूल देखा। ( मं > ३३ ) जहां देव और मनुष्य नाभिमें आरे रहनेके समान आश्रित हुए हैं, वहीं माया से छिपा हुआ सत्तत्व है, उसीको जलका पुष्प कहते हैं. क्योंकि उसी फूलसे विश्वका बीज उत्पन्न होता है। (मं॰ ३४) वायुका संचलन, दिशाओं का अद-काश, तथा अन्यान्य कार्य उधीसे ही रहे हैं। (मं० ३५)

पृथ्वी, अन्तरिक्ष और युलोक में जो रहता है वह बही एक देव है, इसीके ये रूप हैं, प्रश्येक दिशामें वही भिन्न-मन दीखता है। ( मं॰ ३६) जो इस फैले हुए विश्वव्यापक स्त्रात्मा की जानता है,जिस स्त्रमें सब विश्वके लोकलोकान्तर पिरोये हैं, सब प्राणी उसीमें हैं और कोई उससे बाहर नहीं

है।(मं०३७-३८)

विश्वको जलानेवाला अग्नि पृथ्वीपर है, उसका सहायक वायु भी अन्तरिक्षमें हैं, युलोकमें सबको प्रकाश देनेवाला खल्यधंमी सूर्य है। यह सब एकके ही सामध्येस कार्य हो रहा है। (३९-४२

एक कमल है, तीन गुणोंसे वह बंधा है, नौ द्वार हैं, उनमें वह कमल रहता है। यही हृदयकमल है। नौ द्वारोंवाला स्थान यह शरीर ही है। इस कमलमें जो पूज्य देव है, वही नहा-ज्ञानी जानते है। (मं० ४३)

निष्काम, धैर्ययुक्त, अमर. खयंभू, रससे संतुष्ट होनेवाला, कहीं भी न्यून नहीं, सर्वत्र आतप्रोत भरा हुआ वह देव है, उसकी यथावत जाननेसे ही मृत्युका डर दूर हो जाता है; यही आत्मा अजर, अमर और सदा तरुण है। यही सब शाकियों का केन्द्र है। यही आनंद देनेवाला है। उसकी यथावत् आनने के सियं ही मनुष्य यहां उत्पन्न हुए है।

आगे सक्त ९ और १० में गौका वर्णन है। गौका यहां नाम शतीदना ' है । सेंकडों मनुष्योंका अन देनेवाली गौ शती-दना कहलाती है। कल्पना करिये कि प्रतिदिन १० सेर दूध गौ देती है। इस दिसाबसे प्रतिदिन पांच मनुष्योंका पेट भरती है, एक मासमें १५० मनुष्यों का पेट भरती है और छः सात महि करती है। इस नोंमें एक सहस्र मनुष्योंका पेट पालन हिंसाबसे एक आयुर्मे गी दस हजार मनुष्योंका पेट पालन कर सकती है और उसकी संतानसे और आधिक। गौका यह महस्व है। गौका दूध बीमारों और अशक्तीको तो अमृत जैसा है, बालकोंके लिये तो गाँ माताका स्थान घारण करती है। गौके दूधसे बल मेथा और युद्धिकी वृद्धि होती है। शतौदना गौका यह महत्त्व है।

यह गौ खर्गाय वस्तु है। कामघेनु यही है, जो गौ जिस समय चाहिये उस समय दूध देती है, उसका नाम 'कामदुधा' है। कामधेनु यहाँ है। गी विद्वान् बाह्मण को दान देनसे बडा लाभ है, यह दान अन्न और सुवर्ण के साथ, ( अपूप, हिरण्य ) होना चाहिये। (मं० ७-८) यज्ञके शमिता, अन्नके पाचक, देवींके वसु, महत् और आदिख ये सब गों के संरक्षक हैं। देव पितर, मनुष्य, गंधर्व और अप्सरागण ये सब गौकी रक्षा कर वाले हैं, क्योंकि गौके दुधसे ही आग्निष्टोम और अतिरात्र ये-यज्ञ होते हैं। (मं० ९)

जो शतीदना गाँका दान विद्वान्को करता है, उसको अन्त-रिक्ष, भूमि, दिशा, महत् तथा अन्य सब लोकों में उत्तम स्थान प्राप्त होता है। (मं० १०) सबकी पवित्रता करती हुई यह गाँ देवोंको यज्ञद्वारा प्राप्त करती है। त्रिलोकमें जो देवताएं हें वे सब गाँके दूधसे तृप्त होती हैं, दूध, घी इसीसे उनको प्राप्त होता है। (मं०११-१२)

आगे मं० ६३ से २४ तक कहा है कि इसा तरह गीका वर्णन है कि यह गौके अवयव और गौ दाताका कल्याण करें और दूधदही छुन आदि सब वस्तु उसको पर्याप्त प्राप्त हों और दाता स्वर्गको प्राप्त हो।

स्रागे २७ मंत्रतक ब्राह्मणोंको पृथक् पृथक् गौ दान करने का वर्णन है।

दशम स्कमं भी ऐसा ही गोका वर्णन है। गोका दान लेन का अधिकारी कान है, इस विषयमें द्वितीय मंत्रकी स्चना अत्यंत महत्त्वकी है। जो यज्ञका तत्त्व जानता है, वही गोका दान लेव। गो अपने भाग के लिये लेनी नहीं है, पत्युत यज्ञके लिये लंनी है. यह जो जानता है, वही दान लेव और उसीको दान दिया जावे। (मं०१-३)

इस स्कम गोका नाम वशा है। वशा गो वह है कि जो स्वेंस दोहि जाती है। दूसरी 'स्तवशा'है, अर्थात् जो नोकर को वश रहती है। अन्य गाँव वशम नहीं रहतीं। वशा गो सबमें उत्तम है, क्योंकि वह न मारती है, न लाथ लगाती है भार हर समय दुध देती है।

संपूर्ण पृथ्वी, तथा आप इन सबकी रक्षा यह गी करती है। सहस्र धाराओं से दूध देकर यह गी हरएक का संरक्षण करती है। (मं०४)

#### गौका उत्सव।

जो उत्तमसे उत्तम गाँ होती हैं, उसका महोत्सव करते हैं गाँ आगे चलायी जाती है, उसके पीछे सा मनुष्य पात्र लेकर चलते हैं, साँ मनुष्य दोहन करनेवाल चलते हैं, साँ मनुष्य उत्तम करनेवाल चलते हैं, साँ मनुष्य उसका रक्षा करनेवाल गोपक हप में चलते हैं; गाँके पाँछे इस तरह ३०० मनुष्य बहे आनंदस चलते हैं। (मं० ५) बड़- खांज बजाय जाते हैं और नगर भरमें इसका यह उत्सव मनाया जाता है। यज्ञद्वारा गांक दूधसे सबका जीवन उत्तम रातिसे होता है, इसालये उत्तम गांका यह वार्षिक उत्सव किया

जाता है।

गोको ' यज्ञपदी ' अर्थात् यज्ञका आधार कहा जाता है, क्यों कि इसके दूध और घृतसे यज्ञ होता है, पर्जन्य से घाम की उत्पत्ति होकर इस गोको रक्षा होती! है ( मं ६ )। सोमवली गो खाती है, और उसका परिणाम दूधपर होता है, वह दूध पनिसे मनुष्यमें भी सोमका बल श्रास होता है। दूध दही घृत तो गोके अर्धानहीं है, परंतु बैलमे खेला होती है, ।ज से सब राष्ट्रकी रक्षा होती है, इस तरह गोही सबकी रक्षा करती है। ( मं ७ ७-१७)

गौ क्षत्रियकी माता है, अन्न की भी वही माता है ( मं०-१८ ), ब्रह्मकी विशेष बलवत्तर शंक्तिमें गौकी उत्पत्ति हुई हैं ( मं० १९ ), गौके अवयवोंको विशेष बल प्राप्त होता है, उससे सब विश्व का धारण होता है। गौ यज्ञ ही का रूप हैं ( मं० २०-२५ )

गौ अमृत का धारण करती है, जो मृत्युके मार्गपर होते हैं वे गौकी उपासना करके दीर्घर्जावी होते हैं। गौही सब कुछ बनी है; देव, मानव, असुर, पितर और ऋषि गौके दूधसेही पुष्ट होते हैं (गं० २६)। इस तरहका सब ज्ञान जो जानता है वही बज्ञा गौका दान लेवे (गं०२७)।

(मं॰२८) वहण राजाकी जैसी जिहा बडी तेजिस्तिनी होती है, कोई उसका विरोध नहीं कर सकता, उसी तरह वशा गी प्रतिगृह करनेके लिये किन होती है। अज्ञानी मनुष्य उसका दान नहीं लेसकता (मं॰ २९)। विश्वतमाका विर्यं चार वस्तुओं में विभक्त हुआ, उसमें एक वशाके रूपमें प्रकट हुआ है। अन्य तीन भाग यज्ञ, जल और पशुके उपमें प्रकट हुए हैं।

साध्य वसु, आदि देव वशाका दूध पांकर ही सिद्धि को प्राप्त हुए। वशा गौ ही पृथ्वीपर भूमि द्यो और प्रजापितका कार्य कर रही है (मं॰ ३०-३१)। यह सब झान जो जानते हैं वे ज्ञानी को गौ दान देकर स्वर्गके भागी हुए हैं। (३२-३३)

वशा गौपर देव उपजीवन करते हैं, गौका दूध पीकर मनुष्य-भी जांवित रहते हैं। जहांतक सूर्य प्रकाशता है वहांतक का विश्व मानो वशाका ही रूप है, इतना महत्त्व गौका है। पाठक इस तरह गौका महत्त्व जाने और गोपायन तथा गौ संवर्धन करके अपनी पुष्टि प्राप्त करें और दीर्घायुका सेवन करके यशस्त्री वर्ने।

# अथर्ववेदका सुबोध भाष्य।

# दशमकाण्डकी विषयसूची।

| विषय ।                                   | as | विषय के विषय                                   | प्रष्ट          |
|------------------------------------------|----|------------------------------------------------|-----------------|
| अथर्ववेद दशम काण्ड ।                     |    | १० सर्वत्र पुरुष ।                             | २५              |
| ब्रह्मज्ञानका फल                         | ૨  | ११ ब्रह्मज्ञानका फल ।                          | २६              |
| दशम काण्डकी ऋषि देवता छंद सूची           | 3  | १२ ब्रह्मकी नगरी।                              |                 |
| [१] ऋत्यादूपणम्।                         | 9  | अयोध्यानगरी ।                                  | २७              |
| घातक प्रयोगको असफल वनाना।                | ,, | १३ अपनी राजधानीमें                             |                 |
| दृत्याप्रयोग ।                           | १२ | ब्रह्माका प्रवेश ।                             | 25              |
| [२] केनसक्तम् ।                          | १३ | १४ अयोध्याके मार्गका पता ।                     | २९              |
| स्थूल शरीरमें अवयवोंके संयंधमें प्रश्न।  | ,  | १५ केनसूक्त और केनोपनिषद् ।                    | <b>19</b>       |
| केनस्क्तका विचार।                        |    | [३] सप्तनाशक वरणमणि ।                          | 30              |
| १ किसने अवयव बनाये ?                     | ,, | [8] सर्वविष दूर करना।                          | \$3             |
| २ जानेद्धियों और मानसिक                  |    | [५] विजयप्राप्ति।                              | 35              |
| भावनाओं के संवधमें प्रश्न ।              |    | शत्रुके पराजयक छिए यत्न ।                      | 88              |
| ३ रुधिर, प्राण, चारित्र्य, अमरत्व        |    | [६] मणिवंधन ।<br>[६] ——६————————               | ह <i>े</i><br>ह |
| आर्दिके-विषयमें प्रश्न ।                 | ,, | [७] सर्वाधारका वर्णन ।                         | ५३              |
| 8 मन, वाणी, कर्म, मधा, श्रद्धा तथा वाह्य |    | [८] ज्येष्ठ ब्रह्मका वर्णन।<br>[९] दातीदना गी। | 49              |
| जगत्के विषयमें प्रश्न।                   | १९ | [१०] बद्दा गा।                                 | <b>E</b> 8      |
| (समाष्ट्र-व्याष्ट्रका संबंध )            |    |                                                |                 |
| ५ झान और झानी।                           | २० | सर्वाधार श्रेष्ठ ब्रह्म ।                      |                 |
| ६ देव और देवजन।                          | 58 | ईश्वरका शरीर।                                  | 00              |
| ७ अधिदेवत ।                              | २२ | ज्येष्ठ ब्रह्म । (सूक्त ८)                     | ७०<br>७१        |
| ८ ब्रह्मप्राप्तिका उपाय ।                | २३ | एक ही है।<br>गो।                               | 95              |
| ९ अथवीका सिर।                            | 58 |                                                | ७३              |
|                                          |    | गौका उत्सव।                                    | 93              |

